
 

 459

Încifrarea şi descifrarea textului biblic  
prin simbolul iconic 

Daniela OBREJA RĂDUCĂNESCU 

The Holy Scripture is a collection of sixty-six books written during a period of 
almost fifteen centuries. The biblical text, which is divided in two parts – the Old 
and the New Testament -, contains teachings, parables, historical truths, ritual and 
liturgical practices officiated by Christ Himself and His Apostles.  

The putting up-to-date of its contents is performed in  the Orthodox Church 
through the ritual performance of the Liturgy, of the Sacrements and of the 
Hierurgies. In the context of these manifestations, the biblical text is communicated 
not only verbally, but also symbolically. The icon, earning its quality as a symbol 
through its power of expression and the value of information it enciphers, becomes 
the main mediator in the didactic activity of the Church and also argumentative 
instrument for the rhetoric of the pulpit. 

 
Textele sacre, prin originea, destinaţia şi scopul mesajului revelat, au o 

arhitectură deosebită. Deoarece în receptarea acestor conţinuturi, de inspiraţie 
divină, este implicat un emiţător transsubstanţial şi un auditoriu colectiv, cu 
potenţiale fizice şi psihice limitate, Biserica Ortodoxă misionară a găsit, pe 
parcursul a cincisprezece secole, mijloace de comunicare şi receptare a textelor 
biblice care să amplifice capacitatea senzorială şi psihică a persoanei umane. Sfînta 
Scriptură sau Biblia cuprinde şaizeci şi şase de cărţi redactate în stiluri diferite, dar 
specifice discursului religios. În redarea acestor conţinuturi, cu structură fie 
narativă, fie oraculară, fie de parabolă sau imn etc., Biserica face uz de o pluralitate 
de coduri prin care încifrează – prin simbol - şi descifrează – prin semne – 
materialul informativ despre viaţa lui Hristos, învăţăturile divine, practicile 
ritualice şi liturgice ale sacerdoţilor Vechiului şi Noului Testament. 

În procesul de cunoaştere şi de dezvăluire a lumii în care trăieşte, omului îi este 
favorabilă gîndirea indirectă (Sendler, 2005: 81), mijlocită de semne care leagă 
realitatea de o semnificaţie a ei, şi gîndirea directă (idem), motivată de contactul 
direct al receptorului cu obiectul în sine. Gîndirea indirectă presupune dezvoltarea 
şi stimularea unor procese cognitive de selecţie, sintetizare, asociere, care să 
conducă spre deplina semnificaţie a realităţii reprezentate de semn.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:24 UTC)
BDD-A43 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 460

Atunci cînd un semn redă un lucru sensibil, perceptibil şi chiar tangibil 
simţurilor umane, semnificantul lui relevă un conţinut concret, semnificatul 
devenind astfel reprezentabil imaginaţiei umane. Se includ aici semnalele vieţii 
cotidiene, semnele şi algoritmele ştiinţelor, cuvintele unei limbi, etc. Însă atunci 
cînd semnul nu mai redă un conţinut sensibil, iar referentul este greu de reprezentat 
psihic, semnificantul reprezintă sensul deplin al semnificatului (Sendler, 2005: 82), 
astfel semnul devenind simbol. Pentru simbol respectăm şi adoptăm reprezentarea 
trihotomică, prin referent - semnificat - semnificant, reprezentare dezvoltată şi 
teoretizată în literatura universală de specialitate, deoarece, pentru domeniul nostru 
de cercetare, simbolurile sacre la care facem referire au un referent/ concept greu 
accesibil minţii sau oricărui simţ uman. Semnificatul şi semnificantul însă sînt 
concepte de natură psihică, stabiliţi în comunitatea creştină prin convenţie pentru a 
circumscrie în semnificaţia acestora referentul transsubstanţial. De asemenea 
reducem natura tuturor entităţilor spirituale implicate în cult la termenul generic de 
referent, ca substitut pentru categoriile: obiecte, concepte, realitate extralingvistică 
etc.. Încărcarea schemei de redare a naturii semnului sau simbolului după diferitele 
teorii şi dezvoltări în domeniu le considerăm de prisos, cu atît mai mult cu cît ele 
complică şi îngreunează teoria, fapt care duce la confuzii şi dificultate în 
perceperea şi aprofundarea prezentului studiu asupra simbolurilor iconice din cultul 
creştin ortodox.  

Întorcîndu-ne asupra naturii simbolului notăm, după definiţia dată în studiile de 
semiologie, că acesta reprezintă îmbinarea unei părţi materiale – de natură 
concretă, perceptibilă şi stimulatoare a simţurilor umane – cu o „entitate generală”, 
a cărei valoare şi al cărei sens depăşesc „concretul fenomenologic”, adresîndu-se 
astfel „nu numai minţii, ci şi sufletului” (Evseev, 1983: 10).  

Gîndirea creştină, în activitatea misionară de exprimare a tainelor creştine, 
întrebuinţează din plin simbolul. Împrumutînd, la începuturile creştinismului, 
simboluri păgîne, al căror sens a fost profund îmbogăţit şi contextualizat conform 
mărturiilor veterotestamentare şi apostolice (porumbelul, ancora, peştele, mielul), 
după Întruparea lui Hristos imaginea propriu-zisă a persoanei Sale şi a tuturor 
sfinţilor va înlocui simbolul, ajungîndu-se la reprezentarea privilegiată a tainelor 
(Sendler, 2005: 83).  

„Semnul iconic”, în opinia lui Peirce (1990: 25 ş.u.), nu se reduce decît la o 
simplă analogie între realitatea reprezentată şi semnul reprezentant. Simbolul la 
Peirce devine congruentul semnului, însă potrivită ariei noastre de cercetare este 
sintagma simbol iconic, cu care vom opera în continuare, iar nu „semn iconic”. 

Încifrarea prin icoană a chipului divin presupune nu numai redare strict 
analogică unei realităţi perceptibile simţului vizual, ci înglobarea unor elemente de 
compoziţie a căror semnificaţie descrie deplinătatea referentului transcendent. 

În retorica iconică a discursului publicitar, Daniela Rovenţa-Frumuşani 
stabileşte o distincţie a semnificaţiei vizibile de semnificaţia ascunsă (Rovenţa-
Frumuşani, 2004: 153). Aplicînd aceste distincţii pe trihotomia peirciană asupra 
simbolului, este relevant faptul că semnificaţia vizibilă devine rezultatul raportului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:24 UTC)
BDD-A43 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 461

dintre semnificant şi semnificat, adică între semn şi imaginea psihică determinată 
de acesta în memoria individului, indiferent de competenţa cognitivă a 
receptorului, iar semnificaţia ascunsă devine rezultatul raportului dintre 
semnificant, semnificat şi referent, adică între simbol - ca materie -, între imaginea 
psihică pe care o determină şi entitatea spirituală substituită.  

Semnificaţia vizibilă a simbolului iconic permite doar familiarizarea 
practicantului novice cu valorile spirituale implicate în creştinismul ortodox. 

Prin funcţia fatică, icoana stabileşte contactul vizual între persoana rugătoare şi 
persoana adorată. Ca substitut al locutorului, sau interlocutorului, reprezentarea 
devine unul din actanţii comunicării spirituale. Credinciosul practicant 
conştientizează că dincolo de materia reprezentativă stă un receptor al monologului 
său spiritual şi un interlocutor al dialogului ritualic. Cinstirea acordată icoanei 
merge la modelul ei, astfel persoanele implicate în cult şi prezente în biserică 
realizează comuniunea cu marea familie a sfinţilor.  

Expunerea icoanelor în spaţiul bisericesc este realizată în strînsă legătură cu 
succesiunea evenimentelor şi a faptelor descrise de textul biblic. Orientarea lor în 
spaţiul bisericesc relevă linia ierarhică a sfinţilor şi statutul tuturor personajelor 
biblice. Fiecare act liturgic este susţinut de lectura biblică a pericopei, 
corespunzătoare zilei de prăznuire, şi de icoana aşezată în mijlocul locaşului de cult 
pentru cinstire şi închinare. Cuvîntul, cultul şi icoana se intercondiţionează şi se 
completează reciproc, devenind factorii principali care asigură comunicarea 
spirituală între om şi Dumnezeu. 

Catapeteasma bisericii reprezintă recapitularea istoriei mîntuirii (Quenot, 1993: 
37), cuprinsă atît în Vechiul, cît şi în Noul Testament. Este astfel rezumatul textului 
biblic: „icoana ne anunţă şi ne face prezent ceea ce Evanghelia ne spune prin cuvînt 
(sinodul din 869/870)” (Quenot, 1993: 57). Postura personajului biblic dezvăluie 
virtuţile acestuia. De cele mai multe ori însă tiparele nu sînt identice, fiecare 
reprezentare accentuînd un anumit aspect din personalitatea sfîntului. 
Conştientizarea acestei realităţi este susţinută de tradiţia reprezentării printr-un 
ipostas. Scrierea numelui investeşte icoana cu o prezenţă. Chiar dacă detaliile 
estetice sînt diferite de la o reprezentare la alta, numele este unic în orice icoană a 
aceluiaşi personaj. Icoana încifrează nu frumuseţea exterioară, ci pe aceea morală 
şi spirituală. Expresia iconică nu are ca scop copleşirea receptorului prin imagini 
şocante sau exuberante, ci sensibilizarea spirituală a credinciosului şi determinarea 
spre comunicare şi uniune.  

Redarea numelor în icoană se face prin abrevieri greceşti, sau în limba locului 
de provenienţă al icoanei. De exemplu, numele lui Hristos este redat prin IC XC, 
abrevierea grecească a lui Iisus Hristos (Dionisie, 2000: 225). Maicii Domnului i-a 
fost abreviat numele prin MP-ΘΥ, ceea ce se citeşte Mητηρ Θεων (idem). În alte 
ipostasuri, persoana lui Hristos este numită: Atotputernicul, Izvorul vieţii, 
Mîntuitorul lumii, Milostivul, Emanuel, Regele slavei (ibidem) etc. apelative care 
sînt fundamentate de textul biblic. Maica Domnului este numită, pe fundamente de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:24 UTC)
BDD-A43 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 462

aceeaşi origine, Miluitoarea, Povăţuitoarea, Doamna Îngerilor, Împărăteasa 
tuturor (ibidem) etc. 

Deoarece simbolul iconic îmbină atributele spirituale cu trăsăturile umanului, în 
iconografia creştină literatura patristică ierarhizează gradul de îmbinare în 
reprezentare a umanului cu divinul. Subordonat concepţiei că orice creaţie a omului 
nu este niciodată perfectă, Sfîntul Ioan Damaschin (Sendler, 2005: 83 ş.u.) clasifică 
pe baza gradului de asemănare la prototip, imagini în formă desăvîrşită, imagini 
despre lucrurile create de Dumnezeu, imagini ale lucrurilor văzute care reprezintă 
nevăzutul, imagini ale lucrurilor care prefigurează evenimente viitoare şi imagini 
care reprezintă lucruri din trecut. În prima categorie include Sfînta Treime, ca 
forma cea mai perfectă de redare a Divinităţii, în a doua categorie include redarea 
lumii aşa cum era în „sfatul cel mai dinainte de veci al lui Dumnezeu” (Sendler, 
2005: 84), în a treia categorie include elemente precum soarele, lumina, razele care 
relevă sfinţenia, în a patra categorie include figurile ce redau evenimentele 
apocaliptice, iar în ultima categorie include reprezentările unor personaje sau 
evenimente cărora li se doreşte păstrată amintirea, precum momente din viaţa lui 
Hristos, a Maicii Domnului şi a altor personaje biblice, ctitori, sfinţi, filosofi care 
au premers dogmelor creştine. Ceea ce rămîne o ambiguitate în această ierarhizare 
este confuzia dintre semnul iconic şi simbolul iconic. 

În virtutea capacităţii sale expresive, icoana este un mesaj teologic (Mureşan, 
2006: 124), cu un conţinut teoretic. Dacă Evanghelia conţine Cuvîntul adevărat, 
icoana exprimă Chipul acelui cuvînt (Mureşan, 2006: 125). Atît gestul-cuvînt 
(idem) cît şi imaginea au funcţie liturgică. Autorul revelaţiei este Dumnezeu, dar 
manifestarea acestui proces ţine de capacitatea spirituală a omului. Introducerea în 
limbajul teologic este iconologică, iar ritualizarea liturgică este analoagă 
reprezentării iconografice. Limba „funcţionează iconologic, prin imagini, atît 
atunci cînd urmăreşte manifestarea cît şi tăinuirea adevărurilor semnificante (în 
manifestarea lor iconică şi în ascunderea lor esenţială)” (Yannaras 2000: 208, apud 
Mureşan, 2006: 129). Ca şi limba, icoana are o dublă funcţie: chemare la dialog şi 
comuniune spirituală, pentru cunoaştere, şi tăinuire a adevărului propus, prin 
incapacitatea de a circumscrie ceea ce nu poate fi circumscris. De exemplu, în 
limbaj teologic atributele lui Dumnezeu sînt argumentate făcînd uz de un arsenal de 
termeni de cele mai multe ori greu de înţeles şi de pătruns de un novice. Limbajul 
iconografic al unei astfel de teorii se reduce la îmbinarea cîtorva elemente de 
grafică şi cromatică a căror semnificaţie devine congruentă tuturor pasajelor 
scripturistice descriptive: „Pantocratorul (Atoateţiitorul sau Stăpînul Universului) 
... el este zugrăvit în locul cel mai înalt din biserică, în centrul boltei turlei 
principale” (Quenot, 1993: 90). Redarea chipului Pantocratorului este însoţită de 
circumscrierea atotputerniciei Sale în formula: Împărat al împăraţilor şi Domn al 
domnilor (I Timotei 6, 15)1, sau încifrarea actului Său mîntuitor prin formula: Eu 
sunt lumina lumii. Cel ce vine după Mine nu va umbla întru întuneric, ci va avea 
                              

1 Biblia sau Sfânta Scriptură, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 
Române, Bucureşti, 1997, p. 1351 [= Biblia, 1997]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:24 UTC)
BDD-A43 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 463

viaţă veşnică (Ioan 8, 12)2. Explicitarea atributului atotputerniciei Sale în icoană 
este susţinută de citatul veterotestamentar: Cerul este scaunul Meu şi pământul 
aşternutul picioarelor Mele (Isaia, 66,1)3.  

Reprezentarea în simbolul iconic a textului biblic veterotestamentar este 
exemplificată în Erminia picturii bizantine, a lui Dionisie din Furna, în o sută 
douăzeci şi nouă de iconografii ale principalelor momente biblice din Geneză, viaţa 
şi activitatea marilor patriarhi, prooroci, profeţi şi regi ai poporului evreu, la care se 
adaugă alte nouă iconografii după texte religioase necanonice sau profane. 

Reprezentarea textului neotestamentar în pictura bizantină numără o sută 
douăsprezece iconografii din viaţa, minunile şi patimile lui Hristos, patruzeci de 
iconografii ale pildelor lui Hristos, douăzeci şi patru de iconografii ale Apocalipsei 
Sfîntului Ioan Teologul, douăspezece iconografii din viaţa Maicii Domnului, cărora 
li se adaugă o mare varietate de reprezentări iconice ale sfinţilor în diferite ipostaze 
ale activităţii lor misionare. 

Relaţia credinciosului cu simbolul iconic devine iniţiere, o introducere 
participativă în aria de funcţionare autonomă a lumii simbolice, în care conştiinţa 
este stimulată de imagini, fără însă a le traduce.  

Semnificaţia ascunsă (Rovenţa-Frumuşani, 2004: 153 ş.u.) a simbolului iconic 
presupune funcţionarea acestuia la nivelul legăturii dintre simbol şi realitatea 
reprezentată, la nivelul întîlnirii credinciosului cu lumea spirituală şi la nivelul 
descifrării, sau tîlcuirii tainei reprezentate. 

Catehizarea este un act pedagogic de explicitare, exemplificare şi argumentare a 
acestei triple funcţionări a simbolului. Familiarizat cu interpretarea formulelor 
doctrinare din literatura patristică, oratorul îşi supune discursul celor patru faze 
obligatorii ale retoricii amvonului: inspiraţia discursului – invenţia, aranjarea 
ideilor – dispoziţia, redactarea discursului – elocuţia şi comunicarea în faţa 
ascultătorilor – acţiunea (Toader, 2002: 9). Primei etape îi corespunde citirea 
pericopei evanghelice, celei de-a doua etape îi corespunde consultarea surselor 
legate de temă şi structurarea discursului pe momentele semnificative: exegeza 
textului şi stabilirea sensurilor care derivă din el, precum şi reactualizarea acestor 
sensuri, abordînd ca mijloc de reprezentare a temei şi simbolurile sacre implicate în 
cult. Ultimelor două etape le corespunde punere în prim-plan a argumentaţiei 
propriu-zise. 

Argumentarea presupune stabilirea unor conexiuni atît între două pasaje biblice 
diferite, dar convergente, cît şi între text şi simbolul iconic reprezentant. Persoana, 
timpul şi spaţiul acţiunii sînt nu numai narate, ci şi exemplificate grafic, apoi 
actualizate prin substituirea celor trei elemente ale contextului descris cu cel actual, 
reprezentat de persoanele  participante şi de circumstanţele spaţiale şi temporale 
prezente. 

Discursul religios este caracterizat de figuri retorice specifice, care articulează 
cuvîntul, sensul, construcţia argumentării şi gîndirea auditorului. Acestor figuri ale 
                              

2 Biblia, 1997:1216. 
3 Biblia, 1997:728. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:24 UTC)
BDD-A43 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 464

limbajului verbal, cu rol persuasiv, li se alatură limbajul iconic, corespondent al 
celor ce se expun prin cuvîntare. 

Demonstrative în acest sens sînt catehezele, sub forma scrisorilor pastorale, ale 
Mitropolitului Daniel, din care exemplificăm pasajele în care simbolul iconic 
devine unealtă de descifrare a textului biblic. Structura discursurilor prelatului se 
ancorează pe lansarea temei, explicitarea citatului de la care îşi începe 
argumentarea, expunerea fundamentelor scripturistice şi patristice care susţin tema 
prezentată, actualizarea conţinutului semantic al textului biblic descifrat şi 
concluzionarea elocventă printr-o formulă de binecuvîntare. În pastorala de 
Crăciun din 1991, lansarea temei este asigurată de citarea versetului biblic de la 
Ioan 3,164:  Atât de mult a iubit Dumnezeu lumea, încât pe Unicul Său Fiu L-a dat, 
ca oricine crede în El să nu piară, ci să aibă viaţă veşnică (Daniel, 1996: 19). În 
prima parte a discursului scris, Mitropolitul punctează condiţia omului în raport cu 
Dumnezeu, tîlcuind astfel taina întrepătrunderii firii dumnezeieşti cu firea umană a 
lui Iisus Hristos. Este surprinsă în cateheză tripla funcţionare a simbolului iconic, şi 
anume legătura între imagine şi realitatea întrupării lui Hristos, asigurarea 
contactului vizual al credincioşilor cu persoana lui Hristos şi descifrarea tainei 
întrupării lui Hristos: 

„Taina Naşterii lui Hristos este Taina iubirii atotputernice şi smerite a lui 
Dumnezeu îndreptată veşnic către om. El a luat chip sau faţă de om, pentru ca omul 
să nu-şi mai întoarcă faţa sa de la Dumnezeu. Înainte de naşterea lui Iisus, 
Dumnezeu nu putea fi văzut şi nu putea fi făcută nici o icoană a Lui (Ieşirea 20, 5). 
Acum, însă, Dumnezeu S-a făcut văzut în Iisus Hristos, faţa omenească a lui Iisus 
Hristos este unica posibilitate de a vedea pe Dumnezeu.  [...] cinstirea icoanei 
Mântuitorului Iisus Hristos este, aşadar, mărturisirea adevărului că Fiul lui 
Dumnezeu S-a întrupat şi a luat chip ce putea fi văzut. De aceea, cel ce respinge şi 
nu cinsteşte icoana lui Hristos nu cinsteşte după cuviinţă frumuseţea şi slava iubirii 
smerite a lui Hristos faţă de om, arătată prin naşterea Sa din Fecioară. Icoana lui 
Hristos ne îndreaptă spre Hristos şi ne apropie de Hristos. [...] Icoana ortodoxă 
mărturiseşte în culori tocmai ceea ce Evanghelia spune în cuvinte. Ea mărturiseşte 
adevărul vieţii veşnice a lui Hristos şi a slavei Sale: Ceea ce era de la început, ce 
am auzit, ce am văzut cu ochii noştri, ce am privit şi mâinile noastre au pipăit 
despre Cuvântul vieţii, şi Viaţa S-a arătat şi am văzut-o şi mărturisim şi vă vestim 
Viaţa de veci [...].”5 (Daniel, 1996: 22 ş.u.). 

Descifrarea iconografiei naşterii lui Hristos, în discursul catehetic, ia forma unei 
expuneri narative, de altfel cea mai frecventă formă de expunere discursivă întîlnită 
la majoritatea preoţilor în actul de catehizare:  

„[...] De aceea, în icoana ortodoxă a Naşterii Domnului, cerul şi pământul se 
unesc când îngerii şi păstorii preamăresc pe Dumnezeu, iar magii de la Răsărit aduc 
daruri pruncului Iisus.” (Daniel, 1996: 23)  

                              
4 Biblia, 1997:1207. 
5 Marcările din text ne aparţin.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:24 UTC)
BDD-A43 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 465

Expunerea demonstrativă din pasajul următor face recurs la descrierea în 
analogie a elementelor de conţinut din icoana Naşterii cu cele din icoana Învierii: 

„În unele icoane ortodoxe ale Naşterii Domnului nostru Iisus Hristos, scutecele 
cu care este înfăşat pruncul Iisus în ieslea din peşteră seamănă cu giulgiurile care 
au fost găsite în mormântul lui Iisus, după învierea Sa din morţi, voind să ni se 
arate prin aceasta că Fiul lui Dumnezeu vine în viaţa şi lumea noastră amestecată 
cu păcatul şi cu moartea pentru ca să ne învieze din păcat şi din moarte.” (Daniel, 
1996: 28)  

Descifrarea icoanei Învierii se suprapune exegezei textului biblic corespondent, 
recurgîndu-se din nou la îmbinarea metodelor expozitive cu cele argumentative, 
strategie eficientă în expunerea conţinuturilor dogmatice dificil de perceput de un 
receptor neiniţiat, motiv pentru care redăm toate exemplele similare din cuprinsul 
scrisorilor pastorale ale prelatului: 

„[...] icoana ortodoxă a Învierii ni-L arată pe Hristos biruind porţile iadului, 
rupând legăturile morţii şi ridicând pe Adam şi Eva din depărtarea lor faţă de 
Dumnezeu.” (Daniel, 1996: 67)  

„[...] pe cele două feţe ale Evangheliei se află Icoana Învierii şi chipul Sfintei 
Cruci. Iar în tradiţia ortodoxă bizantină Icoana Învierii sau Icoana biruinţei lui 
Hristos asupra iadului şi a morţii conţine chipul luminos al puterii Sfintei Cruci.” 
(Daniel, 1996: 73) 

„Din icoana ortodoxă a Învierii, Mântuitorul Hristos ne priveşte, înveşmântat 
într-o mare de lumină, coborându-Se la iad. Când se deschide raiul, nici întunericul 
şi nici umbra morţii nu mai pot ţine în robie pe cei iubiţi de Hristos cel înviat. [...] 
Citim în icoană, pe chipurile drepţilor, lumina ce revarsă pacea şi bucuria 
reîntoarcerii in locaşurile părinteşti, nu doar o revenire periodică la o stare mai 
bună, ci însăşi strămutarea din ţara robiei şi pierzaniei în patria cerească şi veşnică, 
acolo unde Hristos, Cel ce stă în mijlocul tronului, îi va paşte pe ei şi-i va duce la 
izvoarele apelor vieţii şi Dumnezeu va şterge orice lacrimă din ochii lor 
(Apocalipsa 7, 17). Mântuitorul întinde mâinile Sale, purtând stigmatele răstignirii, 
şi se apleacă pentru a ridica din moarte pe părinţii întregului neam omenesc şi pe 
cei care au vieţuit pe pământ întru dreptate.” (Daniel, 1996: 84 ş.u.) 

Reactualizarea conţinutului biblic expus este accentuată de punctarea valorii 
universale a simbolului iconic, sau de reliefarea funcţionării acestuia ca unic 
mijlocitor între om şi Dumnezeu:  

„Astăzi icoanele ortodoxe sunt căutate şi multiplicate, explicate şi admirate în 
biserici catolice, anglicane şi chiar protestante din Occident, nu doar pentru 
frumuseţea lor, ci mai ales pentru că exprimă în linii şi culori vestea cea bună a 
vieţii veşnice la care este chemat omul în Iisus Hristos.” (Daniel, 1996: 23)  

„În Ortodoxie, icoana învierii lui Hristos este arătată credincioşilor pe Sfânta 
Evanghelie şi este expusă spre cinstire în fiecare duminică în mijlocul bisericii, 
pentru ca toţi creştinii să simtă, atunci când văd şi sărută icoana Învierii, că se  
întâlnesc tainic cu Hristos Cel înviat Care a zis: Iată, Eu cu voi sunt în toate 
zilele,până la sfârşitul veacurilor (Matei 28, 20).” (Daniel, 1996: 80)  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:24 UTC)
BDD-A43 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 466

Ca material didactic, icoana încifrează sensuri pe care preotul le descifrează din 
textul biblic, şi, în acelaşi timp, ilustrează şi exprimă optim ceea ce în Scriptură 
este greu de pătruns prin simpla lecturare. Congruenţa de conţinut dintre textul 
scripturistic şi simbolurile iconice permite actualizarea semnificaţiilor din ambele 
surse ale catehezei: 

„Gestul de evlavie şi de bucurie sfântă al femeilor care L-au întâlnit pe cale pe 
Iisus cel înviat din morţi rămâne până la sfârşitul veacurilor icoana cea mai 
frumoasă a evlaviei Bisericii care se închină lui Hristos [...]. Asemenea femeilor 
credincioase cuprinse de teamă şi bucurie sfântă, care s-au închinat lui Iisus cel 
răstignit şi înviat, creştinii adevăraţi se închină Sfintei Cruci şi sărută icoana 
Învierii lui Hristos, zicând: Crucii Tale ne închinăm, Hristoase, şi Sfântă Învierea 
Ta o lăudăm şi o mărim, iar El, Hristos Domnul, le spune tainic: Bucuraţi-vă! Nu 
vă temeţi!” (Daniel, 1996: 92)  

La fiecare cuvîntare sacerdotul, ca didact şi ca misionar în acelaşi timp, este 
condiţionat de context să reactualizeze conţinutul exegezei sale. Avînd libertate de 
voinţă şi de raţionalizare, receptorul discursului religios se ajută în perceperea şi 
aprofundarea acestuia de reprezentarea iconografică a ceea ce a fost verbal expus. 
Dacă puterea de imaginaţie şi produsul acestui proces psihic este specific fiecărei 
persoane în parte şi diferit de la individ la individ, în funcţie de fondul de 
cunoştinţe despre viaţa spirituală deja existent în memorie, eroarea de interpretare 
este înlăturată de prezenţa în spaţiul de ritualizare tocmai a acestor reprezentări 
iconice în corespondenţă cu textele sacre şi cu manifestarea ritualică susţinută de 
prezenţa celorlalte simboluri implicate în cult. Este imposibilă receptarea doar pe 
baza unei semnificaţii ascunse, după cum imposibilă este receptarea doar pe baza 
unei semnificaţii vizibile. Optimizarea catehizării presupune îmbinarea acestor 
două căi de acces către adevăratul sens şi adevăratul referent ascuns sub arsenalul 
de simboluri sacre. Este şi motivul pentru care Biserica numeşte creştin pe acea 
persoană, care stabileşte contactul cu spaţiul spiritual nu numai superficial şi 
formal, adică prin simpla apreciere de imagine şi creaţie artistică a elementelor 
simbolice din cultura spirituală creştină, ci pe acel receptor care participă raţional, 
afectiv şi volitiv la ritualul liturgic, motivat de dorinţa de cunoaştere profundă şi 
atotcuprinzătoare a ceea ce există dincolo de Cuvînt şi dincolo de Simboluri. 

Realizată de om, dar nepurtînd amprenta creatorului ei, icoana are valoare de 
simbol prin circumscrierea şi descrierea unei lumi care transcende creaţia concretă. 
De aceea icoana devine fereastra dintre om şi dumnezeire.  

Limbajul teologic, expozitiv şi argumentativ, abundă în figuri retorice (Toader, 
2002: 115) cărora limbajul iconic, ilustrativ, le devine complementar. Între 
pluralitatea codurilor care îmbracă retorica textului religios, icoana este un simbol 
cu semnificaţie complexă, facilitînd perceperea mesajului sacru prin sensibilizarea 
vizuală şi stimularea imaginaţiei. Operă de artă care se depăşeşte  pe sine, icoana 
expune un mesaj teologic. Indiferent de stilul artistic, iconografia creştină conservă 
conţinuturi dogmatice fundamentate scripturistic şi patristic, reactualizate şi 
transmise timp de aproximativ două milenii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:24 UTC)
BDD-A43 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 467

Bibliografie 
 
Biblia sau Sfânta Scriptură, 1997, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, Bucureşti 
Daniel, Mitropolitul Moldovei şi Bucovinei, 1996, „Atât de mult a iubit Dumnezeu 

lumea...” 12 Scrisori pastorale de Crăciun şi Paşti, Iaşi 
Dionisie din Furna, 2000, Erminia picturii bizantine, Editura Sofia, Bucureşti 
Evseev, I., 1983, Cuvînt-Simbol-Mit, Editura Facla, Timişoara 
Mureşan, Vianu, 2006, Simbolul, icoana, faţa, Editura Eikon, Cluj-Napoca 
Peirce, Ch., S., 1990, Semnificaţie şi acţiune, Editura Humanitas, Bucureşti 
Rovenţa-Frumuşani, Daniela, 2004, Analiza discursului, ipoteze şi ipostaze, Editura 

Tritonic, Bucureşti 
Semen, Petre, Chifăr, Nicolae, 1999, Icoana, teologie în imagini, Editura Corson, Iaşi 
Sendler, Egon, 2005, Icoana, chipul nevăzutului, Editura Sofia, Bucureşti 
Toader, Ioan, 2002, Retorica amvonului, Editura „Presa Universitară Clujeană”, Cluj-

Napoca 
Quenot, Michel, 1993, Icoana, fereastră spre absolut, Editura Enciclopedică, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:12:24 UTC)
BDD-A43 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

