LES LOIS DE L'HOSPITALITE
DANS LE MONDE GRECO-ROMAIN

Dr. Maria-Luiza DUMITRU
Université de Bucarest
marilo_dumitru@yahoo.com

Abstract: The purpose of our paper is to examine the mental pattern that
caused the emergence and operation of the laws of hospitality in the Roman -
Greek world. .

For Groeks, hospitality istitution (xeinosUnh) was based on the
pluniscmantic concept of xinoj ("Pact of hospitality”, "forcign®, "unknown",
"guest™). The Greek institution of hospitality entailed the purpose of the so-called
xen .. 4 (a8 links or mutual hospitality right) and fundamented a specific tvpe of
human mteraction based on mutual nghts and duties: fil . "the xenik". The Greck
Xino) will never reach the meaning of malice, like the case of the Latn hasyis,

At Romans, hostis did not involve, initially, the idea of violence, but only
that of compensation, equalization and reciprocity. It later comes to share
ambivalent semantics = both offerer and addressee, benefit = obtaining mutuwal
benefits

The hospitality low 15 respected as an axiomatic custom by gods and
people.

Keywords: hospitality, Greck - Latin antiquity, laws and nituals, the
hespitality institulion

11 est généralement connu le fait que, dans I"Antiquité grecque, les crovances
religienses émmient fondées sur trois principes essentiels: 1'adoration des disux, le
respect des parents et 'obligeance envers ses visiteurs.

Dans ce qui suit, nous nous proposons d'analyser le schéma, rés connu déja, qui
a généré les lois et des rituels d’hospitalité, tout d"abord & 1"intérieur de 1'espace grec
et puis de I"espace roman.

BDD-A4129 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:52 UTC)



Diversité et identitd culturelle en Europe

Pour les Grees, I'institution de 1'hospitalité (xeinosyne) se basait sur e concept
plurisémantique de xenos («pacte d hospitalités, mais aussi «érangers, «inConnus,
parfois également sinvité, hétes — une confusion significative pour I'ambivalence qui
ftait & la base des relations avec les étrangers duns le monde grec archafque. On
pourrait considérer le soit dit xenia («liens ou droit réciproque d'hospitalité») comme
un obyet de |"institution de |"hospinalitg.

La relaton interhumaine proprement-dite, €tablie par I'institution sociale de
I"haspiralité est ce qu'on appelle philia xenike ou «1"amitié entre la hite et I"invidés.
Elle implique I'idée conformément & laquelle ceux qui ont partagé le pain et Je sel et
ont dormi sous l& méme toil sonl unis par un lien solide et durable d'égalité ef de
réciprocité, a caractére religieux, iransmis de génération én génération (le syniagme
kenos patroios, =1'invité du péres, donc celui avec qui son pére a des relations
d"hospitalité, s& retrouve tant dans 1" [liade = V1, 119-125 = que dans ' Odyssée - L,
175, 187, 209; VII, 522, etc.). Ainsi, xenia {«}'hospitalités), tout comme I'amitié
(philia) qui en découle, éait plus qu un terme sentimental d"affection humaine; il
représentail un terme technique qui se rerouvait A la base des relations des plus
concrétes, aussi formelles et génératrices de droits et d'obligations que le mariage.

Voild maintenant quelles étaient les lois concrites de I'hospitalité: 1) 1"étranger
-%enos — qui demandair asile se ouvait sous la protection des dieux, notamment de
Zeus Xenios et de Athens Xenia: 2) refuser I'étranger, le chasser signifiait une grave
offense apportée i ces divinités et en attirait leur vengeance.

Aprés 1'épogue homérique xenos devient «I'érangers toul cour, sans avair,
Pourtant, le sens d’+ennemis (comme il 5'est passé avec le latin hosiis, nous allons be
YOiE),

BDD-A4129 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:52 UTC)



Communications

Le rituel de 1a demande d’hospitalité

En effet, il existe tout un rituel de la demande d’hospitalité (Soph. Oed. roj, Eur,
Rug., etc.) conformément auquel celui qui le demandait tenait 4 la main une branche
d’olivier enveloppée dans des fils de laine et touchait avec sa main le genou et le
menton de la personne 2 laquelle il adressait la demande. La héte (xenodochos ou
xenodokos«celui qui recevait des étrangers», de xenos «étranger» + dechomai
«trecevoir») accueillait son visiteur avec le salut Chaire! «A toi la joie!», «Que les
dieux te gardent!», «Soit béni!» et lui serrait la main, ensuite mettait a sa disposition
de I’eau pour se laver ou lui préparait un bain chaud. Apres cela, il honorait son visiteur
avec différents plats (xeineia— IL IX, 73; XVIII, 408; Od. 1, 120, 136 etc.).
L’étranger, A son tour, exprimait ses veeux envers son héte et toute sa famille, a
laquelle il devait du respect (Od. VII, 146-150). Ensuite il y avait un échange de
cadeaux (xeineia dora: Il. VI, 218; Od. 1, 313; VIII, 357 etc.). Ne pas respecter les
lois imposées par Zeus Xenios attirait implacablement malédiction sur I’amphitryon
qui accueillait mal (Hes. —,Erga kai hemerai, 327: «Heureux celui qui a comme
ami [...] ’invité étranger».

Pour les Romans le terme archaique de hostis se base sur la méme ambivalence
que le gr. xenos. 11 désignait initialement «I’étranger», qu’il fut ami ou ennemi. Il faut
mentionner pourtant que les sens primaires de hostis ne faisaient pas du tout référence
i I'idée de violence, d’hostilité, mais seulement i 1'idée de compensation, égalité ou
réciprocité. Ainsi, La loi des XII Tabules (Lex XII Tabularum) garde le sens
d’étranger» de hostis. Chez Festus!, hostis désigne une personne qui se réjouit d'un
droit égal avec une autre personne («hostes» sont «pari iure cum populo Romano»,
«égaux en droits avec le peuple roman»), et le verbe hostire apparait toujours chez
Festus en tant que synonyme de @quare «ranger de fagon similaire», tandts que
redhostire est enregistré comme équivalent de I’expression referre gratiam «payer sa
dette de reconnaissance en échange de quelque chose, étre reconnaissant». Plaute
utilise ui aussi ce sens de hostire (Asin. 377): «répondre & son tour de la méme fagon».
Pour le Saint Augustin?, Dea Hostilina faisait les blés 2 la méme hauteur ou
compensait 1'effort des agriculteurs par les produits de la récolte. Le terme hostia, a
son tour, désignait I'offrande victimaire qui avait comme but d'adoucir la colére des
dieux, c'était donc une offrande de rachat, un équivalent offert en échange a quelque
chose d’autre.

Ainsi, hostis ne désignait pas un étranger tout court (comme peregrinus), mais
I'étranger qui avait des droits égaux avec les citoyens romans.

} Cf. E. Benveniste, Vocabularul institugiilor indo-europene. p.73-74.
2 Ibidem

70

BDD-A4129 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:52 UTC)



Diversité et identité culturelle en Europe

Ce type de reconnaissance des droits impliquait un rapport de réciprocité et méme
d’ accord préalable qui fait penser a la notion exprimée par la relation d’hospitalité.

Si hostis arrive a désigner celui avec qui on est en relation de «compensation», on
peut penser, comme E. Benveniste, au fait que, pour les Romans, 1’hospitalit€ faisait
référence directe 2 1a notion de potlach3, décrite de fagon magistrale par Marcel Mauss
(«Le don, forme primitive d’échange», dans L’Année sociologigue, 1924), systeme
qu’on rencontre fréquemment chez les peuples indiens du nord-ouest de I’ Amérique de
Nord. Le Potlach consistait dans tout un échange de cadeaux qui avait comme but
d’établir une bonne relation d’échange, par la force contraignante du cadeau; ainsi, son
partenaire d’échange se trouvait tout le temps dans la situation d’offrir, a son tour, un
cadeau encore plus cher, supérieur a celui regu.

Pourtant, & I’époque historique, lorsqu’on fait le passage des relations
individuelles a la conscience de citoyen d’un peuple, I'institution de I’hospitalité
s'atténue. A notre avis, cela pourrait s’expliquer par ’apparition de la ciuitas, entourée,
délimitée de plus en plus de murs (et non pas par uallum, qui ne faisait qu'esquisser ou
donner une idée du mur i construire) crée un type de mentalité caractérisée par
I'antinomie A lintérieur/ & l'extérieur de la cit€. Ainsi, nous pouvons dire que
I'institution de I'hospitalité disparait graduellement, avec le passage du symbole
I'objet symbolisé€. C’est le moment ol le terme «étranger» (hostis) acquiert le sens
d’adversaire, plus précisément, «adversaire sur le champ de bataille»; c’est d’ailleurs
le sens avec lequel il s’est spécialisé.

Afin de désigner 1’hospitalité, le latin crée, ultérieurement, un nouveau terme:
hospes, -itis <* hosti -pet/- pot — s, qui, en fait, signifie «concrétisation de I'idée
d’hospitalité» (cf. Benveniste), et non pas «le maitre du visiteur», comme le radical IE
~pet-/-pot- (mis en rapport avec potis, -e «capable de, qui a le pouvoir de») a été
souvent interprété. Conformément 2 E. Benveniste? le radical -pet-/-pot- signifiait,
initialement, 1'identité de la personne, I'identification de 1’action avec son auteur. On
rencontre des traces de ce sens du radical —pet-/-pot- dans V’adverbe latin utpote
«exactement, précisément» ou dans la postposition —pte de suopte (Festus) «propre 2
sor-méme»,

Tant les lois de I’hospitalité, que le rituel de lIa demande d’hébergement sont
communs aux Grecs et aux Romans. Il suffit d’analyser les rituels d’hospitalité décrits
Par Homer surtout dans /’Odyssée (I, 120-190, 301-320; VII, 228-250, 259-263,
267-277, 289-297 etc.) ou ceux décrits par Vergilius dans Aneis (I, 522-756, la

3 Op.cir., p.75. Cf. Marcel Mauss, Eseu despre dar, trad. rom. de Silvia Lupescu, pp.48-53.
4 0p. cit., pp.70-73.

71

BDD-A4129 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:52 UTC)



Communications

rencontre de Dido avec les Troyens, ou III, 599-654, 1a rencontre du Grec Ahemenides
et Aneas). L étranger se trouvait surtout sous la protection de Iuppiter hospitalis ou,
plus rarement, d’une autre divinité.

Voila le schéma d’apres lequel se déroulerait, & notre avis, tout acte d’hospitalité:

1)La formule de salut (la méme pour les Grecs Chaire!), mais variables chez les
Romans, o elle varie d’une expression d’accueil quelconque a différentes formes de
serment);

2) Le geste d’accueil chaleureux esquissé par le maitre de la maison (serrer la
main);

3) L’invitation des étrangers au repas (xenizein, epi xenia kalein, hestian,
xenodokein, hospitium facere, hospitium iungere);

4) La déglutition qui précédait le repas;

5) La succession des plats;

6) Les questions de légitimation que I’amphitryon se sentait obligé de poser au
visiteur, comme signe de respect envers celui-ci (d’habitude 2 la fin du repas);

7) La Jégitimation verbale ou proprement-dite du visiteur (chez les Grecs €lle était
formulée ainsi: euchetaomai, euchomat einai «je suis honoré d’étre...» (cf. Od.
I, 172, 180 etc.);

8) D’autres formes de légitimation ou de soumission du visiteur & différentes
épreuves, pour qu’il fasse preuve de ses vertus (par ex. les jeux-compétition — Od.
VIII, 228-250, 259-263, 267-277, 289-297 dans le cadre desquels Odysseus est obligé
de faire preuve de ses habiletés de guerrier et, implicitement, son statut noble,
héroique, a la cour du ro1 Alkinoos);

9) L’échange de cadeaux (qui pouvait avoir lieu aussi avant le repas, ou 2 la fin
du séjour du visiteur dans Ja maison de 1'hdte) et, parfois, 1’échange d’objets de
reconnaissance, tels que les célebres symbola ou tesserae hospitales.

Nous en déduisons ainsi que P'hospitalité, se basait sur une relation de type
transactionnel (un échange réciproque d’avantages matériels et spirituels).

Le schéma relationnel que nous pouvons configurer dans le cas de la relation
d’hospitalité serait Je suivant:

L'offrant = L’instrument = le visiteur (xenos, hostis, hospes);

Le destinataire = L’instance supréme = 1’amphitryon (xenodochos, hospes);
Le bénéficiaire = L’offrant et le destinataire 2 la fois;

Le bénéfice = obtenir des avantages réciproques.

72

BDD-A4129 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:52 UTC)



Diversité et identité culturelle en Europe

Nous remarquons le fait que, 4 la différence d’autres types transactionnels, qui ont
lieu dans les limites de la volonté personnelle, la relation d hospitalité est imposée, et
fonctionne avec une valeur imposée: personne ne peut s’y soustraire. La loi de 1’hospi-
talité est une coutume axiomatique respectée tant par les dieux que par les humains.

Nous avons vu que transgresser la loi de I'hospitalité entrainait des conséquences
des plus graves.

Si, en ce qui concernait le sacrifice ou le rituel, le jeu en général, le Destinataire
manifestait pleinement sa volonté personnelle, (il pouvait accepter ou non la
proposition-défi de I'offrant), dans le cas de la relation d’hospitalité, le Destinataire
était obligé d’accepter la proposition de 1I’Offrant et d’agir en conformité avec celle-ci.

On pourrait dire que I'Offrant représente 1'incarnation de la loi de 1"hospitalité: il
ne fait que rappeler au Destinataire (par I'intermédiaire de sa demande) ses obligations
envers le visiteur, obligations qui ne se négociaient pas. Ainsi, I’Offrant remplit de
fagon évidente une fonction anamnétique dans le cadre de la relation d’hospitalité.
Nous allons y revenir.

«La demande» de I’Offrant n’était pas du tout une pri¢re, mais elle devenait méme
une demande sans équivoque, doublée d’une menace, dont la concrétisation pourrait
survenir le cas ou les lois n’étaient pas respectées.

La menace qui accompagnait cette demande ferme était évidente dés les gestes de
I'Offrant (le visiteur): celui-ci, comme nous 1’avons vu, saisit les genoux de
I’amphitryon et touche le menton de celui<ci. Ce sont des gestes contraignants et
fermes. 11 est intéressant le fait que 1'Offrant ne saisit pas les bras ou d’autres parties
du corps de I’amphitryon, mais ses genoux; or, cette partie du corps a un réle important
dans le cadre du motif héroique chez les Grecs: on dit & propos du dieu Thanatos
(représenté d habitude comme un guerrier sur le champ de bataille) qu'il coupait les
tendons des genoux de sa victime, tendis que celui-ci sentait, avant de mourir, une
sorte d’affaiblissement dans cette parte du corps, comme signe de la mort imminente.
Alnsi, pour les Grecs, le genou était le sidge de 1a force vitale, du pouvoir virile, de Ia
vigueur. Or, I'Offrant serre le si2ge de la vigueur du corps (tout comme la Mort
méme), le menagant de le de — vitaliser de sa force, donc avec la mort.

D’un autre cbté, le geste de toucher le menton de son amphitryon est aussi
relevant, si I’on pense que cette partie faciale représente l'image de la volonté
personnelle (et non pas son siége). Ce geste implique ’annulation de cette volonté.

73

BDD-A4129 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:52 UTC)



Communications

Ainsi, I’hospitalité ne se déroule pas d’aprés le principe du jeu, mais adopte I'image de
1a loi implacable.

L'Offrant est un provocateur (qui propose) dans la mesure o il rappelle au
Destinataire ses obligations envers ses visiteurs. Ainsi, I’Offrant fonctionne comme un
instrument de la justice. L’on peut croire que I’Offrant est le personnage central dans
1a relation d’hospitalité, surtout si ’on pense a 1'épisode homérique de I’échange de
cadeaux d’hospitalité (des armes) entre Glaukos et Diomedes (II. VI, 232-236): ainsi,
Glaukos, A qui Zeus avait obscurci P'esprit, regoit les armes de cuivre de Diomedes, en
échange de ses armes en or.

Dans ce cas, on se pose, évidemment, la question: dans quelle mesure I’hospitalité
a lieu entre égaux, du moment que I’Offrant est décideur et le Destinataire, effecteur?

Apparemment, la relation entre les deux est inégale, mais, en fait, I’Offrant n’est
que le bras de la loi implacable (du Sacré), car ce n’est pas lui qui sanctionne le
Destinataire, mais la loi (Le Dieux/ Le Sacré), en vertu de laquelle il agit ou il rappelle
au Destinataire ses obligations.

Les deux protagonistes de la relation d'hospitalité se trouvent, en fait, sur le méme
plan: I’Offrant doit déterminer le Destinataire a se rappeler (il est I'initiateur d’un acte
objectif), tandis que le Destinataire doit se rappeler (il participe 2 un acte réflexif).

A propos de I'épisode homérique mentionné plus haut, nous pouvons dire que la
situation devient évidemment claire, car les deux protagonistes de la relation
d'hospitalité sont mis sur le méme plan par Zeus, qui en obscurcissant 'esprit de
Glaukos (frenas exeleto: L, VI, 234: «lui obscurcit I’esprit»),

Il existe pourtant de nombreux exemples, surtout dans les épopées homériques,
quand le visiteur devient, de I'égal de I’amphitryon, 1'objet du festin (Od., IX,
252-291, 347-370: cf. 1'épisode de la dévoration des visiteurs par Polyphemos ou
X,124 et suivant: I'image de la dévoration des compagnons de Odysseus par les
Lestrigons, etc.). Dans tous ces cas (tout comme dans d'autres, qui se passent d’aprés
le méme scénario (par ex. la transformation des compagnons de Odysseus en cochons
— Od. X), nous pouvons parler d’un anti-festin, d'une violation des lois de ’hospitalité
ou d’un déséquilibre de forces qui apparait au sein d’une relation sociale équilibrée
bipartite. Elle traduit, en fait, un déséquilibre produit a I’intérieur de la société avec la
transitions du monde de 1'[liade au monde de 1'Odyssée et, ensuite, au monde de la
période posthomérique, donc du respect stricte des traditions, considérées comme des
vérités immuables, qu’on ne pouvait pas changer, i leur abandon. On parle donc du
passage A ce que A. Snodgrass appelait «la révolution structurelle» née entre le XIéme

74

BDD-A4129 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:52 UTC)



Diversité et identité culturelle en Europe

et le VII®ME gacles en Grece, A la suite du déclin entrainé par la chute de la
civilisation palatiale (mycénienne), de laquelle est née ultérieurement la Cité-Etat
classique (polis). Ce déséquilibre produit A I'intérieur des relations sociales s’avere
pourtant tre temporaire, car, 2 la fin, apparait un nouvean type de relations basées sur
I'isonomie (isonomia), I’égalité en droits manifestés non seulement dans un cercle
social restreint (celui des partenaires de la relation d'hospitalité), mais 4 I'intérieur de
la société entiere (polis), dont les membres tendent peu 2 peu 2 se réunir autour d’une
kratos placée au centre (en meso) et accessible également A tous,

Conclusions

Nous pouvons donc affirmer que ['hospitalité se basait sur la technique de
I’anamnése (anamnesis/ recordatio) et de I'imitation (mimesis/ immitatio): on
rappelle le geste qu’autrefois les dieux avait fait les uns envers les autres et que les
humains doivent imiter exactement. Si nous allons plus loin, nous pouvons dire que
I’hospitalité, en se basant sur la technique du rappel efficace, implique un certain
rapport avec la temporalité. L’Offrant (le principe motrice dans le cadre de la relation
d'hospitalité) imprime au Destinataire 1’'impulsion de revenir en arri¢re dans le passé
et de fouiller dans ses souvenirs personnels (anamnesis), en le déterminant 2
percevoir le temps mythique, universel, et ainsi de se ré-calibrer soi-méme & I'inténieur
de la dimension temporelle, de retrouver sa propre identité dans le complexe d’états
temporaux possibles: tant par le contact avec le passé (identifi€ au temps mythique),
que par son encrage dans le présent, le moment ol i} doit agir, en réitérant le temps
mythique dans le cadre du temps historique.

75

BDD-A4129 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:52 UTC)



Communications

BIBLIOGRAFPHIE SELECTIVE

E. Benveniste, Vocabularul institutiilor indo-europene, vol. I: Economie, rudenie,
societate, trad. rom de Dan Sluganschi, Editura Paideia, Bucuresti, 1999,

M. Mauss, Eseu despre dar, trad. rom. de Silvia Lupescu, Editura Polirom, lasi,
1997.

A. M. Snodgrass, Grecia epocii intunecate: cercetare arheologica asupra secolelor
XI-VIII i.e.n., trad. rom. de Mihai Gramatopol, Editura Meridiane, Bucuresti, 1994.

J. P. Vernant, Originile gindirii grecesti, trad. rom de Florica Bechet §i Dan
Stanciu, Editura Symposion, Bucuregti, 1995.

M.M. Ch. Daremberg et Edm. Saglio, Dictionnaire des antiquités grecques et
romaines d’aprés les textes et les monuments, Librairie Hachette, Paris, 1926-1929,

TEXTES

Homere, Iliade (texte grec), Librairie Hachette, Paris, 1919.

Homerus, Odyssea, B. G. Teubner, vol. I-11, Leipzig, 1934.

Homer, lliada, trad. rom. de Sanda Diamandescu si Radu Hincu, Editura Minerva,
vol. I-11, Bucuregti, 1981.

Homer, Odiseea, trad. rom. de Eugen Lovinescu, Editura Tineretului, vol.I-Il,
Bucuregti, 1966.

Virgile, Ocuvres (texte latin), Librairie Hachette, Paris, 1918.

Vergiliu, Eneida, trad. rom. de Eugen Lovinescu, Editura Tineretului, Bucuresti,
1964.

76

BDD-A4129 © 2007 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:52 UTC)


http://www.tcpdf.org

