Diversité et Identité Culturelle en Europe

1.
DIACHRONIE ET SYNCHRONIE
DANS LA CONSTRUCTION
EUROPEENNE

TECHNIQUES DE MYSTIFICATION DU
SACRE DANS LA LITTER‘ATURE
MYTHOLOGISANTE DE LA GRECE ANTIQUE

Dr. Maria-Luiza Oancea (Dumitru)
marilu_dumitru@yahoo.com

Abstract: This paper entails the sacred mytification motif, a subject hardly
debated, but extremely challenging, that we can identify in several myths and episodes of
the ancient Greek mythology literature (Thanatos-Sisyphus myth, Sirens-Odysseus or
Sirens-Orpheus myth, Polifem-Odysseus myth, Gorgo Medusa-Perseus myth, etc.).

Our essay starts from the general thesis that a direct confrontation with the
Sacred is essentially impossible, making the Sacred almost always manipulated (cf. R.
Caillois, R. Girard, M. Eliade). It is also the reason why, in our opinion, the Greek Sacred is
defined mostly as hagios (“forbidden for people to touch it ") than hieros (“inspired by
divine grace"). This mystification or manipulation of the Sacred manifests in the examples
mentioned above as linking (paralysis) or avoidance, as incantation or spell, as drinking, as
replacement or blindness, but often, it involves an intermediate recognized as a sacrificed
animal, in a defence element (such as shield, mirror, eye, wall, rampart, or the appearance
of armor-(divine) gift or armor-disguise.

We believe that the tendency of handling sacred is in fact due to the natural
human impulse of socializing with this unknown, scary, monstrous Sacred in the
etymological sense.

Keywords: mystification, sacred, antiphrase, hieros, hagios, socializing.

Nous voulons développer dans les page suivantes un theme
extrémement provocateur, recognoscible en quelques mythes et épisodes de
la littérature mythologisante de la Gréce antique (le mythe Thanatos-
Sisyphe, le mythe Sirenes-Ulysse ou bien Sirenes-Orphée, le mythe

51

BDD-A4103 © 2008 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:40 UTC)



Communications

Polifem-Ulysse, le mythe Méduse (Gorgd) - Perseus etc.), qui, tous,
apportent au premier plan I’idée de la mystification ou de tromper le Sacré
ou bien, on pourrait dire, I’image antiphrastique du trompeur trompé.

Selon les définitions du Sacré, offertes par R. Caillois®, R. Girard?
ou M. Eliade®, il est presque toujours manipulé. Plus précisément, une
confrontation directe au Sacré est réellement impossible. C’est la raison
pour laquelle Diomedes dit, avec précaution, a ses soldats : "(...) mede
theois meneainémen iphi méachesthai” (Il. V, 606) « n’osez pas lutter sans
peur avec les dieux » ("si nu va-nflacarati sa va luptati neinfricat cu zeii!")
ou, dans la traduction explicative de Sanda Daimandescu et Radu Hincu:
«n’essayez pas lutter avec les dieux utilisant seulement vos moyens
naturels » ("in lupta dreapta nu va-ncercati puterile infruntandu-i pe zei!").

Ainsi, la manipulation ou la mystification du Sacré, défini, dans ces
circonstances, plutdt comme hagios (« interdit au toucher des hommes ») et
non pas comme hieros (« animé par la grace divine ») se manifeste, a notre
avis, soit comme enchainement (paralisie), soit comme évitement, comme
incanttion ou comme charme, comme ivresse, comme substitution ou
aveuglement, mais, souvent, elle suppose un intermédiaire (médiateur)
reconnaissable en un animal expiatoire, en une protection (du type bouclier,
miroir, ceil, mur, rempart) ou sous I’apparence de I’armure-don (divin) ou
de I’armure-déguisement.

L’enchainement

Un épisode célébre ou la Mort est trompée dans la littérature et la
mythologie grecque est celui ou Sisyphe enchaine le dieu Thanatos (le dieu
de la Mort) tellement fort que, pendant une certaine période, les hommes
cessent de mourir®. Aprés I’intervention brutale de Zeus, qui oblige Sisyphe
a libérer Thanatos pour réinstaurer I’ordre normal au niveau humain,
Sisyphe devient la premiere victime de la Mort. Mais, méme cette fois-ci, le
héros se montre malin, trompant la Mort pour la deuxiéme fois ; avant la fin

! R. caillois, Omul si Sacrul (L'homme et le Sacré, Paris, 1939), trad. rom. par Dan Petrescu,
Bucuresti, 1997, p.28.

2 R. Girard, Violenza si Sacrul (La violence et le Sacré, Paris, 1972), trad. rom. par Mona Antohi,
Bucuresti, 1995, p 14.

® M. Eliade, Sacrul si Profanul, (Le Sacré et le Profane, Paris, 1965), trad. rom. par e Brindusa
Prelipceanu, Bucuresti, 1995, p. 177.

4 Schol. A D Il. VI 153 FGrH, 119: (he historia para Pherekydei) apud Paulys-Wissowa-Kroll, Real-
Encyclopédie der classichen altertumswissenschaft, Zweite Reiche (R-Z), Stuttgart, J.B. Metzlerche
Verlagsbuchhandlung, 1934, art. Thanatos, p. 1246.; cg. ibidem, art. Sisyphos, pp. 371-375.

52

BDD-A4103 © 2008 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:40 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

naturelle de sa vie, Sisyphe et sa femme, Merope, mettent au point un plan
rusé, d’apres lequel Merope allait s’opposer a I’accomplissement des rituels
funéraires traditionnels pour son mari défunt. Arrivant a Hades, Sisyphe
déplore le manque de dévouement de sa femme et lui demande avec
insistance d’étre laissé retourner sur la terre parmi les vivants pour la punir.
La Mort lui permet de retourner sur la terre, pour que Sisyphe puisse
discipliner sa femme. Une fois retourné, il ne reviendra & Hades que bien
des années aprés, quand vient son temps de mourir définitivement.” Méme
si, finalement, Sisyphe se soumet a la Mort implacable, il réussit a la
tromper pour quelque temps, il réussit a éviter un contact direct avec le
Sacré. Des tels gestes de mistification du Sacré par les mortels arrivent
seulement dans certaines situations, avant que la Mort survienne vraiment,
donc pendant la durée de la vie humaine. Il y a donc, deux types de
confrontation de I’homme avec le Sacré : I’'une se passe pendant la vie,
lorsque I’homme cherche a transformer le Sacré en son allié, son partenaire
de transactions, essayant d’obtenir quelques faveurs de sa part en échange
de quelque chose, éventuellement recourant au jeu malin de la manipulation,
tandis que la deuxieme confrontation est définitive, excluant le jeu, le
hasard, I’ignorance ou la transanction, quand I’homme est obligé de se
soumettre sans conditions & la volonté sacrée; le Sacré réclame alors
violemment ce qui lui appartient. Or, les deux épisodes qui relatent les
tribulations de Sisyphe (sa mystification de la Mort et sa soumission
inconditionnelle a celle-ci) incarnent justement ces deux types de
confrontation des mortels avec le Sacré.

L’évitement

Un épisode relevant ici est celui des Sirenes (Od., XI1) qui, toujours
associées au charme, a I’enchantement (thelgousin "[elles] charment™ ibid.,
v. 40), définissent le soi-disant Sacré mystificateur. Mais, le Sacré trompeur
peut étre lui-méme trompé sur la base du principe de I’antiphrase: Ulysse
oppose de la résistance a la tentation de la voix, et aussi a la tentation de la
connaissance qu’offrent les Sirenes. Cette résistance constitue, en elle-
méme, une modalité de manipulation du Sacré trompeur. Ne pas laisser la
volonte sacrée se déchainer, en vue de la détruire et de I’ignorer, la forcant a
se limiter a une zone bien déterminée (le pré plein des os des marins),

® Cf. P. Grimal, Dicsionar de mitologie greacd si romand (Dictionnaire de la mythologie grecque et
romaine, Paris, 1951), trad. rom. de Mihai Popescu, p. 456.

53

BDD-A4103 © 2008 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:40 UTC)



Communications

représente, a notre avis, un véritable exemple de manipulation du Sacré par
les mortels : «assis sur un pré, avec un tas incommensurable tout autour
d’os d’homme pourri» (,sezdnd pe 0 pajiste, morman necuprins jur
imprejur de oase/de om putrezit”): «hémenai en leimbni, polys
d'amph'ostedphin this/andrén pythoménon » (Hom., Od., XII, vv. 45-46).

L’incantation ou la chanson qui charme

Un autre exemple de manipulation du Sacré, de la Mort ou des
Sirenes monstrueuses est aussi la maniére dont Orphée combat I’effet de la
séduction désastreuse de la chanson intonnée par les Sirenes, par sa chanson
propre beaucoup plus habile, déchainée au moment ou le navire Argo
passait a coté de I’ile de ces monstres (Apollonius Rhodius, Argonautika,
IV, vv. 889-907). Les marins écoutent charmés non le chant de ces étres
monstrueux, mais la chanson d’Orphée. En fait, nous croyons que le geste
d’Orphée répéte, a un autre niveau, le geste de ceux qui accompagnent
Ulysse qui, d’un c6té, lient leur maitre a I’axe du tronce, et, de I’autre c6té,
enfoncent leurs oreilles a I’aide de la cire pour éhapper a la séduction de la
mort trompeuse. Nous croyons que, dans un cas, comme dans l’autre, la
chanson a la valeur d’une incantation, d’un charme et, finalement, d’un lien.
Venu de la part du Sacré, il peu berner, liant le non-initié et I’attirant vers
soi, dans le filet noir de la Mort. Initié par les hommes, le chant peut annuler
les effets de la séduction de la mort par cela qu’il les lie les uns aux autres,
en vue de former ensemble une masse compacte capable de résister de
maniére efficace et habile a ce Sacré distructif. Ainsi, nous observons de
nouveau que l’intention de manipulation, ainsi qu’un certain coefficient
d’ignorance s’imposent pour les deux parties : I’homme et la Mort.

L’ivresse, la substitution, I’aveuglement

Un exemple de manipulation du Sacré par toutes ces trois modalités
énumrées (ivresse, substitution, aveuglement) est celui décrit dans le IX-
eme chant de I’Odisée homerique. Le héros Ulysse fait de son mieux pour
se tenir loin de I’action violente et menagante du cyclope Polifem (du Sacré,
donc), et la menace proférée par le cyclope a I’adresse du héros et de ses
copains constitue la raison méme du déclenchement du jeu de la
manipulation et de I’ignorance réciproque dans lequel le Sacré (Polifem)
alleche Ulysse : « Je ne pourrais pas craindre la jalousie de Zeus, / Pour
t’épargner, toi ou tes copains, si je n’en ai pas envie » ("Eu unul nici n-as
putea si ma tem de ciuda lui Zeus,/ crutandu-te pe tine sau pe insotitori, de

54

BDD-A4103 © 2008 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:40 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

inima nu ma-mboldeste”), [udan ego Dios echthos aleuamenos
pephidoimen/ute seu uth'hetaron, ei me thymos me keleuoi] (Hom., Il., IX|
vv. 277-278). Ainsi, le Sacré ne peut pas étre obligé d’agir en faveur de
I’lhomme, mais il peut étre déterminé a collaborer seulement si I’lhomme
entend qu’il faut entrer dans le jeu de la manipulation, de I’ignorance
réciproque auquel le Sacré le provoque. C’est ce qui se passe
immédiatement apres, lorsque Polifem essaie de tromper Ulysse, et celui-ci,
comprenant I’allusion, entre ce jeu de la mystification, trompant le cyclope a
son tour : « C’est ainsi qu’il parla, essayant de me tromper [...], mais je lui ai
répondu par des mots trmpeurs » (“asa vorbi, cercand sa ma insele (peiraon)
[...]/dar eu fi raspunsei cu viclenite vorbe (doliois epéesin)™) (Hom., Il., IX,
vv. 281-282).

La manipulation du Sacré se produit par degrés, d’abord par le
breuvage enivrant : « le vin le rendit ivre » ("vinul (0inos) i se urca la cap™)
(Hom., ibid., v.362), ensuite par la substitution d’Ulysse par Outis,
« Personne », substitution ridicule, qui va jusqu’a I’annulement définitif de
la personalité, la négation du formel, de la différence individuelle (Hom.,
ibid., v. 366), et finalement par I’aveuglement du Sacré : « Personne est mon
nom [...]/ et levant le bois d’olivier affuté/ ils percérent son ceil » ("Nimeni
(Outis) mi-e numele [...]/ acestia ridicand parul din lemn de maslin, ascutit
la varf, / i-l infipsera in ochi").

Intéressante est la maniére dont Ulysse trompe le cyclope
définitivement, avant d’abattre son attention des victimes réelles. Il invente
un nom jamais entendu parmi Is mortels, par sa signification anéantisante
méme : « Personne ». Ce nom fonctionne, a notre avis, comme une sorte de
masque, trahissant un état de non-différenciation, de crise de I’identité de
toutes les formes. Ulysse veut que le cyclope croie qu’il a sympathisé déja
avec cet état de confusion absolue pour que le monstre ne manifeste pas la
prétention radicale d’obtenir ce qui lui appartient de droit. Seulement
lorsque Ulysse dévoile son vrai nom, une fois arrivé loin de I’ile du cyclope,
se produit la sortie de ce jeu de la manipulation réciproque, fondé sur
I’ignorance. C’est toujours alors que le héros entre dans la détermination,
dans la temporalité. Polifem va constater ainsi I’accomplissement de la
profétie faite par Telemos concernant celui qui allait le rendre aveugle et qui
portait le nom d’Ulysse, et le méme Polifem proférera la malédiction qui
devait étre adressée contre le malfaiteur.

55

BDD-A4103 © 2008 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:40 UTC)



Communications

L’intermédiaire placé entre I’lhnomme et le Sacré

a) L’animal expiatoire

Le plus souvent les hommes interposent entre eux et le Sacré un
animal expiatoire capable d’assumer toutes les impuretés de la
communauté. Cette victime peut étre aussi bien un étre humain qui était
sacrifié par la communauté ou chassé de la cité, considéré un étre chargé de
toute la miasme communautaire (voir le rituel appelé pharmakoi, déroulé a
I’occasion de la féte appelée Tharghelia, célébrée au mois de mai, lorsque
deux hommes, parcourant la cité, étaient frappé par les habitants avec des
branches de figuier et des tiges d’oignon pour les éloigner de la cité et pour
échapper de la sorte aux midsmata de la communauté assumés par eux °.

Un cas plus spécial d’interposition de I’animal expiatoire est celui
offert par le passage d’Homer ou Ulysse, sortant de la grotte du cyclope, en
vue de ne pas étre senti par le geant qui la gardait attentivement, veillant a
ce que seules ses brébis puissent sortir de la grotte, s’attache au ventre des
moutons pour sortir vivant sans étre vu (Od., IX). L’épisode relate, en fait,
un rite sacrificiel, dans lequel I’interposition de I’animal expiatoire entre la
violence sacrée et I’homme apparait comme nécessaire.

b)  La protection

. Le bouclier, le miroir, I’ceil

Selon le mythe de la Gorgbne, relaté par Apollodor ( Bibliotheke,
I, 4, 1-4), Perseus, pour tuer le monstre et pour ne pas étre obligé a le
regarder directement dans les yeux, interpose entre lui-méme et la Mort (le
Sacré) son bouclier luisant qui accomplissait, a notre avis, le rdle d’un
miroir dans lequel le héros pouvait regarder sans crainte la réflexion de la
téte de la Méduse (=le visage réel du Sacré qui fait peur). Or, nous croyons
que le miroir fonctionne ici similairement au voile présent dans les
cérémonies sacrificielles romaines, qui avaient le rdle de protéger les
sacrificateurs du pouvoir trop grand de ce Sacré monstrueux. L’image de la
Méduse dans le bouclier-miroir garde son efficacité, mais sa nocivité peut
maintenant étre dirigée, et le Sacré négatif peut étre manipulé. D’ailleurs, a
notre avis, le miroir, en tant qu’intermédiaire entre I’homme et le Sacré,
attrappe toute la violence maléfique sacrale, pour I’abbattre de son cible. Le
miroir a, en quelque sorte, le rdle de la victime expiatoire. Elle agit en guise

® R. Flaceliére, Viasa de toate zilele in Grecia secolului lui Pericle ( La vie quotidienne en Gréce au
siecle de Périclés, Paris, 1959), Bucuresti, Editura Humanitas, 2006, trad. rom. par Liliana Lupas,
editia a doua revizuita, p. 214.

56

BDD-A4103 © 2008 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:40 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

de filtre qui dissocie le Sacré gauche du Sacré droit. Le Miroir-filtre
représente, pour Perseus, la clé de la contemplation du Sacré et de la
manipulation habile de sa violence maléfique. Le visage de la Méduse sur le
bouclier ou I'image reflété de celle-ci sur la surface luisante du bouclier
rend compte de cette fonction d’intermédiaire et victime du bouclier-miroir.
Le Sacré gauche, habilement manipulé par Perseus (il mettra la téte de
Gorg6ne sur le bouclier ou regardera I’'image reflétée de la Méduse) ou par
Athéna — la déesse mettra cette téte horrible sur son propre bouclier, selon
une variante du mythe ou méme sur sa propre égide — est dirigé a agir pour
des buts bien déterminés et dans des conditions spécifiques.

Mais nous croyons que, aussi bien, I’oeil de la Méduse peut
fonctionner comme un miroir’; la Mort (le Sacré) se rend connue aux
mortels non directement, mais par I’intermédiaire du regard monstrueux de
la Méduse Gorgd. Certes, I’oeil-écran ne manifeste pas ici un réle
protecteur, car, regardant dans les yeux du monstre, les vivants devaient
mourir, mais se constitue, plutdt, en un intermédiaire-modéle qui a la
mission de suggérer au héros la vraie clé de la contemplation du Sacré et la
modalité de dissocier le Sacré droit du Sacré gauche dans la crise
sacrificielle. Ainsi, I’oeil-écran enseigne au héros quelles armes il doit
utiliser pour combattre les effets nocifs du Sacré, suggérant qu’on a besoin
d’un intermédiaire entre I’lhnomme et le Sacré ; autrement, la communication
entre les deux niveaux échouera.

o Le mur, le rempart

Un des nombreux moyens d’éviter la confrontation directe avec le
Sacré est représenté, a notre avis, par tout objet tactique destiné a tenir
I’ennemi a distance, et, par cela, la Mort (ou le Sacré-méme), comme le
mur, le rempart, la fortification ou méme les troupes auxiliaires venues
défendre I’arriere des alliés. Un exemple de ce type de mentalité peut étre
découvert dans les mots d’encouragement du héros Aias, adressés aux
vaillants Ahées dans le XV-éme chant de I’lliade d’Homer, vv. 733-741.:

" Dans la mentalité des Grecs, le miroir reflétait le Sacré de tout type. Il dévoilait aux hommes la
réalité effrayante de la Mort dans une forme atténuée. Pausanias affirme, par exemple, que les mortels
se voient dans le miroir seulement comme des ombres, alors que les dieux sont réflétés dans toute leur
splendeur sacrée: « Lorsque les gens se regardent, ils voient tout au plus une ombre chétive ou rien »
(,, Cand oamenii se privesc, vad cel mult o umbra slaba (amydros) ou deloc”) (Pausanias, Graeciae
descriptio, VIII, 37,7). Le miroir peut aussi bien révéler aux hommes la splendeur divine, qu’ils ne
pourraient contempler autrement sans étre aveuglés par sa billance (1., XX, 131; Imnul catre Demeter
/ L’hymne a Demeter, 1, 1,1).

57

BDD-A4103 © 2008 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:40 UTC)



Communications

« Chers vaillants d’Ahaia, vous, serviteurs de I’effrayant Ares, soyez des
hommes vaillants dans la bataille ! Tenez compte de notre vaillance. Vous
pensez, peut-étre, que derriére vous, vous avez des aides puissants, des
remparts forts, pour vous sauver de la Mort? Aucune des cités & murs
fortifiés n’est aux alentours, pour que nous puissions nous abriter de
I’ennemi, pour trouver du support. Nous sommes sur la plaine devant
I’llion, tous entoures par les Trojans puissants & boucliers d’airain, loin du
pays et poussés vers la mer par par la force de I’ennemi. Notre salut est dans
nos mains, et sa lumiére luira seulement lorsque nous pourrons lutter avec
des ames courageuses. » (,,Dragi viteji din Ahaia, o voi, slujitorii
cumplitului Ares, fiti barbati in lupta! Fie-va aminte vitejia noastra. Credeti
voi, cumva, ca in spate aveti ajutoare puternice, metereze Tnalte, sa va
scape de Moarte? Nici una din cetatile cu ziduri-temeinice nu sunt prin
apropiere, sa ne adapostim Tmpotriva dusmanului, sa gasim ajutoare.
Suntem pe campia din fata Ilionului, Tmpresurati cu totii de strasnicii troieni
cu-platose-de-arama, departe de tara si Tmpingi spre mare de puterea
potrivnicilor. Tn mainile noastre ne este izbavirea, si lumina ei va luci doar
atunci cand ne vom lupta cu suflete-ndarjite.”) [ O, philoi, heroes Danaoi
therapontes Areos,/aneres este, philoi, mnesasthe de thuridos alkes./ Ee tinas
phamen einai aosseteras opisso,/ee ti teichos areion, ho k'andrasi loigon
amynai?/ U men ti schedon esti polis pyrgois araryia,/he k'apamynaimesth’,
heteralkea demon echontes;/all'en gar Troon pedio pyka thorektaon,/ponto
keklimenoi, hekas hemetha patridos aies./ To en chersi phoos, u meilichie
polemoio.]

Les paroles d’Aias ont ici un rdle trés important, d’avertissement
concernant le danger de la confrontation directe,et, en méme temps, de
conscientisation de ce danger, dans I’ame des participants a la bataille ; il
affirme en fait qu’aucune des techniques d’évitement de la Mort ne peut
fonctionner a jamais et que, en fait, la Mort ou le destin implacable va les
frapper impitoyablement. Ce qui compte dans cette confrontation inégale de
forces est non le fait de savoir comment se défendre contre la Mort, de la
tromper, mais le fait de mourir héroiquement sur le champ de bataille, de
rester dans la mémoire de la postérité et, ainsi, de jouir de réputation dans
I’histoire et, donc de vivre pour toujours dans la mémoire des hommes :
« Notre salut est dans nos mains, et sa lumiere luira seulement lorsque nous
pourrons lutter avec des ames courageuses. » (,, In mainile noastre ne este
izbavirea, si lumina ei va luci doar atunci cand ne vom lupta cu suflete-
ndarjite”). La méme valeur d’avertissement concernant le danger de la

58

BDD-A4103 © 2008 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:40 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

confrontation directe avec le Sacré et, aussi, de conscientisation de ce
danger revient, un peu plus tét, au geste de la déesse Athéna d’Oter le
brouillard qui rendait les gens de Dana aveugles et ne les laissait voir
clairement la cruelle réalité : « Mais Athéna a enlevé maintenant le bruillard
divin qui couvrait les yeux des vaillants Ahées et les aveuglait » (Il., XV,
VV. 667-668): ,,Dar Atena acum a luat de pe ochii vitejilor ahei ceata cea
zeiasca, care 1i orbea” [Toisi d'ap'ophthalmon nephos achloos osen
Athene/thespesion].

o L’armure - don (divin) et I’armure - déguisement

a) L’armure - don (divin)

Un exemple au moins édificateur concernant I’armure - don est
représenté par les armes divins mémes d’Achille, sans lesquels le héros ne
peut pas lutter efficacement sur le champ de bataille (Il., XVIII, vv. 187-
195). Ainsi les armes, ou mieux dit, I’'armure équivaut a un intermédiaire
qui rend possible une confontation considérée impossible du type de celle
ayant lieu entre des forces inégales ou égales (une confrontation du dernier
type est mentionnée dans I’lliade: la confrontation Achille-Hector). Pour
Achille I’'armure a le r6le de cacher I’humain, la vulnérabilité, laissant voir
la protection divine dans toute sa splendeur, dont I’effet immédiat était
d’inhiber I’ennemi. Car ce n’est pas tellement la prouesse du héros qui
compte maintenant, mais plutét son apparence non-humaine, malgré sa
nature mortelle, qui P'aurait situé sur un plan d’égalité avec les autrs
combattants. Nous croyons que les armes fonctionnent comme la victime
expiatoire, car toute la violence de I’adversaire a laquelle le héros est
confronté pendant la bataille s’arréte sur les armes, ou est inhibée par les
armes, sans se concrétiser dans des blessures. En méme temps, les armes
divins (comme protection de la divinité) sont I’équivalent, a notre avis, du
nimbe d’or duquel Athéna couvre Achille, le rendant brillant et éveillant
I’admiration des Trojans en ce qui le concerne (Il., XVIII, vv. 200 si urm.).
Dans le méme XVIII-éme chant, v. 221, la vois d’Achille est, affirme le
texte « d’airain » : arizéle phoné; or, cet épithete extrémement dur et froid,
en méme temps, nous fait penser au fait que le héros Achille s’identifie a
I’airain des armes, devenant lui-méme un arme : I’arme qui venge son cher
ami, Patrocle, et son meurtre. C’est, nous croyons, un cas singulier, ou le
héros s’identifie a ses propres armes, qu’il n’utilise plus seulement comme
protection pour cacher sa vulnérabilité humaine, mais se transforme lui-
méme en I’intermédiaire par excellence entre I’homme et la divinité,

59

BDD-A4103 © 2008 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:40 UTC)



Communications

assmant les vertus du vrai intermediaire. Est-il possible que le soi-disant
furor heroicus ait déclenché une telle initiative ? Vraiment, cette fureur
héroique peut transformer le combattant dans un étre doué du non-humain
spécifique uniquement au Sacré.

Par consequent, les armes ou I’armure du héros représentent un des
moyens de manipulation du Sacré, créant I’impression que la lutte contre la
Mort se déroule de égal a égal : d’un coteé I’hnomme, divinisé par ses armes
divins, et de I’autre, la Mort sacrée (Il., XVIII, w. 463-467).

b)  L’armure-déguisement

Nous comprenons par armure-déguisement tout type d’arme ou
armure qui fonctionne comme un masque, ayant le réle de faire quelqu’un
sembler un autre, d’habitude un combatant ordinaire sembler un héros
consacré. Certes, ici entre aussi le probléme du choix ci-dessus. Car, dans le
cas des armes-don, qui sont donnés au héros par la divinité en signe de
choix et d’hommage en ce qui le concerne, les armes ne changent pas
I’identité du héros, mais le consacrent plutét comme tel, alors que dans le
cas des armes-déguisement il s’agit d’un vol d’identité, et la question du
choix dont nous venons de parler est excluse. Un cas notoire ou I’armure
déguisement joue un rdle important est celui de la sitation ou Hector
s’habille en I’armure d’Achille, aprés le meurtre de Patrocle (Il., XVII, vv.
200 etc.; XVII, wv. 450 etc.). Hector veut devenir, a travers cet acte,
Achille-méme, et c’est pourquoi, a notre avis, il va partager le sort du héros,
mourant jeune. Mais ce déguisement que Hector utilise est sanctionne par
Zeus comme hybris, et Hector payera cher cette impiété de vouloir étre un
semi-dieu, un protégé de la divinité : son corps mort sera impiété et profané.
Alors nous déduisons que I’armure-déguisement, bien que possible moyen
de manipuler le Sacré, s’avéere inefficace et est la seule sanctionnée par la
divinité, car elle ne respecte pas les régles du jeu, ne s’inscrit dans le jeu
réciproquement accepté par I’homme et la divinité, mais concerne
seulement un pble de la relation bipolaire. Par conséquent, I’armure-
déguisement sort du jeu rituel et se transforme en hybris.

Pour conclure, nous pouvons dire que tous les exemples énonceés et
analysés ci-dessus parlent du fait que le Sacré est congu par les Grecs non
pas comme hieros (« animé par un pouvoir et une vigueur sacrée »), nu atat

60

BDD-A4103 © 2008 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:40 UTC)



Diversité et Identité Culturelle en Europe

~n

ca hieros ("Insufletit de o putere si de o vigoare sacra")®, mais plutét comme
hagios (« interdit au toucher des hommes ou chose avec laquelle I’lnomme
ne doit pas interagir »)°.

Certes, la manipulation du Sacré tient a la tendance naturelle de
I’homme de socialiser avec ce Sacré inconnu, effrayant, monstrueux dans le
sens étimologique..

Dans le folklore roumain aussi on peut rencontrer des exemples
d’antiphrase du type « le trompeur trompé », le meurtre de la Mort, etc. Le
procédé de I’antiphrase est en quelque sorte lié a celui de I’antidote ou du
remede : différents objets peuvent devenir des remedes contre le Sacré (la
pierre jetée dans I’eau ou se sont reflétées lelele, etc).

8 E. Benveniste — Vocabularul instituriilor indo-europene, Partea a Il-a — ,,Putere, drept, religie”,
cartea a VI-a — ,,Religie”, Bucuresti, Editura Paideia, 2005, trad. rom., note si postfati de Dan
Slusanschi, pp. 532-536.

® Ibidem, pp. 542-547.

61

BDD-A4103 © 2008 Editura Muzeul Literaturii Romane
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 19:20:40 UTC)


http://www.tcpdf.org

