EL LEXICO DE LAS MARAVILLAS EN LAS ETIMOLOGIAS
DE ISIDORO DE SEVILLA

ANCA CRIVAT'

Abstract. The paper starts from the observation that in the Etymologiae of
Isidorus of Sevilla one can classify the extraordinary phenomena and beings into two
classes with regard to the vocabulary which the author employs to designate them: on
the one hand there is the monstruous, designated by the synonymic series portenta,
ostenta, monstra, prodigia; on the other — the marvels designated by the mir-/stup-
radicals. By examining the Isidorian vocabulary of marvels we proposed a taxonomy
and an analysis of the occurrences of this vocabulary in order to find out whether the
category of the marvelous is present in Isidorus’ Etymologiae. This investigation
reviews the status of Isidorus’ major work as a source of the medieval marvelous that is
an overwhelming presence in erudition and fiction of the twelfth and the thirteenth
centuries.

Key words: Isidore of Seville, medieval encyclopedia, vocabulary of the marvels.

Los estudios de los tltimos decenios suelen considerar que las Etimologias de Isidoro
de Sevilla constituyen una de las principales fuentes empleadas en la Edad Media tanto por
los eruditos como por los autores de literatura de ficcion para configurar el ambito de lo
que, con un término moderno, llamamos lo maravilloso. Concepto, éste, de dificil
definicion y que, a lo largo de la amplia historia de las investigaciones que se le han
dedicado, ha sido considerado desde puntos de vista distintos, segun el punto de mira de
cada uno de los investigadores.

Asi, para evocar un estudio ya clasico, Edmond Faral (1913: 308) observaba que
ciertas descripciones de las novelas francesas del siglo XII tienen el papel de asombrar a su
publico y de excitar su imaginacion al referirse a jardines y castillos magnificos, a las mas
extrafias curiosidades o a los prodigios mas insélitos. Para Paul Rousset (1956: 25), el
sentido de lo maravilloso en la época feudal reside en la capacidad de traducir al lenguaje
religioso ciertas manifestaciones naturales extraordinarias. Michel Meslin (1984: 6-9)
opinaba que se trata de una realidad subjetiva valida en una época determinada y aceptada
como tal por un grupo humano determinado definiendo lo maravilloso como “tout fait qui,
ressenti comme inhabituel dans 1’ordre courant de la vie, porte dés lors une signification
particuliére en référence a des valeurs jugées absolues”. Claude Lecouteux (1998: 37) lo define
como “une attitude mentale, une vision de ’'univers (Weltanschauung), une interprétation
du monde dans laquelle I’imagination refuse de se laisser freiner par la raison et par

"Faculty of Foreign Languages and Litteratures, University of Bucharest,
crivat.anca@gmail.com.

RRL, LVIIL, 2, p. 89—-111, Bucuresti, 2013

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



90 Anca Crivit 2

I’expérience.[...] Le merveilleux est donc une échappatoire”. Finalmente, para concluir esta
enumeracion fatalmente muy selectiva, ya que la bibliografia del problema ha llegado a ser
enorme, recordaremos que, al sintetizar sus investigaciones sobre este asunto, Jacques Le
Goff (2003: 468-469) apunta que “cuando se intentaba penetrar en el dominio de lo
maravilloso, eran las fronteras entre lo natural y lo sobrenatural lo que se ponia en juego”y,
después de distinguir entre milagro (de caracter sobrenatural) y maravilla (de caracter
natural), subraya que “la maravilla medieval se caracteriza por la rareza y por el asombro
generalmente admirativo que suscita”.

Notamos que una nota comin de los puntos de vista mencionados es el caracter
extraordinario, insolito de ciertos seres/fenomenos/objetos que, por infringir la norma
comun, provocan el asombro llegando a percibirse como maravillas y, eventualmente, a
constituir una clase, la de lo maravilloso. A nuestra manera de ver, lo maravilloso se
subordina a lo extraordinario, considerada esta palabra en su acepcion mas corriente (“fuera
del orden o regla natural o comun”, DRAE 22). Pero ;qué es extraordinario para un hombre
de la Edad Media? ;Pueden los textos que de esta época nos quedan contestar tal pregunta?
No con mucha claridad, visto que muchas veces los seres o fendmenos naturales mas
corrientes se describen mediante las mismas estrategias textuales que los extraordinarios.
Jacques Le Goff (1985: 46) sugeria, la oportunidad de un estudio del vocabulario de lo
maravilloso aplicado a ciertos textos medievales. En el marco de las investigaciones sobre
el enciclopedismo medieval, tal estudio ha sido llevado a cabo por Ribémont (2002: 155-
169) para Bartolomeo Anglico y su traductor Jean Corbechon.

En un estudio anterior sobre el 1éxico de las Etimologias de Isidoro de Sevilla, nos
hemos percatado de que este autor presenta de forma coherente, en un segmento de texto
claramente delimitado (XI, 3-4, De portentis) una serie de seres extraordinarios — los
monstruos — que constituyen una categoria subordinada de lo extraordinario, la categoria de
lo monstruoso. Esta posee, desde la optica isidoriana, un fundamento teologico
(agustiniano) y al analizarla y clasificarla mediante los principales métodos de la ciencia
gramatical, al intentar forjar para este analisis un Iéxico cientifico de lo monstruoso, el
enciclopedista demuestra haber adoptado una perspectiva para la cual hemos propuesto la
denominacion de racionalidad teologica (Crivat, 2011: 275).

A continuacion, hemos observado que la magna enciclopedia presenta también unos
seres/fendmenos caracterizados por mirus, a, um y sus derivados o compuestos (mirabilis,
-e, miror, -ari, miraculum, -i, mirador,-oris, admiror, -ari, admiratio, -onis) y, en mas
reducida medida, por stupeo, -ere y sus derivados o compuestos (stupor, -oris, stupesco,
-ere, obstupefacio, -ere).

A diferencia de los portenta que forman un conjunto coherente y claramente
delimitado, los elementos marcados por mir- y por stup-estan diseminados en el texto y
tenemos que clasificarlos e interpretarlos para clarificar el interrogante que constituye el
punto de partida del presente estudio: ;La investigacion de las series marcadas por mir- y
stup- puede poner de manifiesto la existencia, en el marco de las Etimologias, de una
categoria aparte, la de lo maravilloso, subordinada a lo extraordinario y distinta de la de lo
monstruoso, pero comparable a ésta por su estatuto en el marco de la enciclopedia
isidoriana?

skokk

Nuestro andlisis no incluye los términos técnicos de retorica mediante los cuales se
clasifican las causae (admirabile [genus causae] que aparece dos veces en 2, 8, 1 ) y las

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



3 Las Etimologias de Isidoro de Sevilla 91

sententiae (admirativae, en 2, 21, 15; mirativae en 2, 21, 24). La razén de esta exclusion es
obvia ya que, al tratarse de unos tecnicismos acufiados desde mucho tiempo en la tradicion
retorica, Isidoro no ha tenido la libertad de optar por la utilizacion de otros adjetivos. Las
sententiae admirativae y mirativae, segin demuestran los ejemplos aducidos por Isidoro,
representan las que indican asombro/admiracion (cf. TLL, s.v.). Sélo de paso nos
detenderemos en el parrafo 2, 8, 1, De quinque modis causarum/Sobre los cinco tipos de
causas” por parecernos interesante aqui el sentido de admirabilis, que no significa, como en
los demas casos registrados por el Thesaurus linguae latinae “lo que provoca asombro”. Se
trata de un capitulo que San Isidoro transcribe palabra por palabra del tratado ciceroniano
De inventione (1, 20): “Genera causarum quinque sunt: honestum, admirabile, humile,
anceps, obscurum [...] admirabile, a quo est alienatus animus eorum, qui audituri sunt.”
(Cuadl es, aqui, el sentido de admirabilis? El adjetivo aparece en el marco de una
clasificacion de las causas (en el sentido juridico de este término) basada en el criterio
moral. (Bower, 1958: 225). Los rétores griegos aplicaban el adjetivo mapadolov a aquellas
causas moralmente repugnantes, contrarias (es éste el sentido de la preposicion griega wap
en este contexto) a la opinion o al sentido comun. Al deber traducir al latin este vocablo,
Cicerdon opta por admirabilis explicandolo por a quo est alienatus animus. Se refiere, por
consiguiente, a un tipo de causa que inspira hostilidad al auditorio. Segin muestra Bower
(ibidem), al deber traducir el término estoico mapdadola Cicerdn sustantiviza el mismo
adjetivo y explica: “quae quia sunt admirabilia contraque opinionem omnium, ab ipsis
etiam mopado&a appellantur”. Segin veremos, este sentido técnico de admirabilis no se
volverd a encontrar en las Etimologias, al prevalecer, en las pocas ocurrencias en las cuales
este adjetivo se utiliza, su acepcion corriente en latin: “lo que causa asombro”.

No hemos incluido los contextos en los que los vocablos aparecen en citas de
determinados autores (2, 9, 12 — Cicerén y 12, 7, 48 — Marcial) ni tampoco los contextos en
los que se niega la posibilidad de maravillarse/asombrarse’. A continuacién examinaremos
las ocurrencias de los derivados de mir- en el orden dictado por su frecuencia en la
enciclopedia isidoriana.

Mirus, -a , -um: 14 ocurencias.

A. De las 14 ocurrencias de este adjetivo, 9 se refieren a ciertas propiedades de
algunas res naturales:

e 2 ocurrencias ponen de manifiesto la dulzura de las aguas de los rios orientales
Choaspis — miram aquae dulcedinem (X111 ,21, 15) — y Cydnus — miram aquarum
suavitatem (X111, 21, 20).

e 2 ocurrencias se refieren a las propiedades de la cal; de hecho, se trata de la
repeticion del mismo contenido en dos contextos distintos, en el libro XVI, 3, 10
(sobre mineralogia) y en el libro XIX, 10, 19 (sobre las construcciones): natura
eius mirum aliquid facit, apunta Isidoro; lo que causa asombro es la caracteristica
de la cal de arder en el agua y de apagarse en el aceite, materia normalemente
combustible.

2 Utilizaremos la traduccion al espafiol de José Oroz Reta y Manuel-A. Marcos Casquero, San
Isidoro de Sevilla, Etimologias, Madrid, BAC, 1982.

37,2, 44 (nec mirum si vilibus significationibus figuretur); 8, 9, 4 (nec mirum de magorum
praestigiis); 13, 8, 2 (quod mirari quis non debeat); 15, 1, 2 (non mirum si in aliarum opinione
dubitatur).

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



92 Anca Crivit 4

e XVI, 43 para el azabache, gagates lapis, se registra la misma propiedad :
mirumque, accenditur aqua, oleo restinguitur.

e XVI, 4, 7, la propiedad asombrosa del dionysius lapis consiste en que preserva
contra la embriaguez : et quod in illo mirum est, ebrietati resistit.

e XVI, 19, 1 la propiedad asombrosa de la plata reside en que, a pesar de ser blanca,
deja huellas negras al frotarse sobre un cuerpo : Cui mirum in modum illud ut, dum
candidum sit, inpressum corpori lineas nigras reddat.

e XVII, 9, 49 : la buglosa, una planta que puesta en el vino desarrolla la inteligencia
de manera maravillosa: Quae mirum in modum ob sapientiam nutriendam vino
infundenda.

e XII, 6, 51 registra el maravilloso ingenio del cangrejo que arroja una piedrecita
entre las valvas de la ostra para que ésta no se pueda cerrar; de esta forma, devora
su carne: Eorum carnibus vivunt miro ingenio.

Algunos comentarios se imponen. Por contradecir la norma natural, el
comportamiento de ciertas materias (la cal, el azabache, la plata) ha atraido la atencion de
los cientificos antiguos y, por consiguiente, Isidoro lo ha registrado mas de una vez en las
Etimologias, pero solo en los contados casos que acabamos de sefialar tales singularidades
estan marcadas como maravillosas; nos limitamos a extraer algunos ejemplos del libro X VI,
De lapidibus et metallis: la sal agrigentina fluye en el fuego, contrariamente a la naturaleza
(in igne fluit contra naturam, XVI, 2, 4), la piedra syrius, al estar entera, flota en el agua
pero partida se hunde (hic integer fluctuari traditur, comminutus mergi, XVI, 4, 10), la
margarita es una gema soélida formada a partir del rocio — liquido — del cielo (gignitur
autem de caelesti rore quam |...] cocleae hauriunt, XVI, 10, 1), el diamante, invicto tanto
ante el hierro como ante el fuego, se rompe al mojarse con sangre de cabrito calida y
reciente (dum sit invictus ferri ignisque contemptor, hircino rumpitur sanguine recenti et
calido maceratus, XVI, 13, 2). De estos pocos ejemplos se nota que, a pesar de registrar
muchos comportamientos contrarios a lo que pudiera parecer natural, s6lo en contados
casos Isidoro los caracteriza como maravillosos.

También hay que apuntar que en el libro XVI se mencionan varios ejemplos de
influencias de las piedras en determinados procesos de la fisiologia humana, influencias
que, igual que en el caso del dionysius lapis que preserva contra la embriaguez, Isidoro
habria podido designar como maravillosas: la galactita (XVI, 10, 4) que fecunda los pechos
de las mujeres que la llevan colgada, el memphitis (XVI1, 4, 14) que, triturado y desleido en
vinagre se utiliza como anestésico en las operaciones quirtiirgicas, etc. Sin embargo a estas
piedras no se les aplica ningun adjetivo que las califique como admirables/extraordinarias/
maravillosas.

Por otra parte, la misma propiedad mencionada en XVI, 4, 7 se vuelve a registrar en
XVI, 11, 8 pero sin marcarse como maravillosa: Dionysia [...] ex aqua trita vinum fragrat
et odore suo ebrietati resistere putatur. Notemos que el verbo putatur (igual que dicunt,
ferunt, opinantur, confitetur, credunt, perhibentur, scribuntur, traditur etc. empleados en
otros contextos referentes a hechos extraordinarios como por ejemplo en la enumeracion de
monstruos de XI, 3, 2) es un marcador de la reserva del autor; la presencia de tales verbos
subraya el caracter incierto de la informacién o sefiala que el autor reproduce palabras
ajenas para las que no asume la responsabilidad, lo que se tiene que poner en relacion con
la racionalidad que representa el telon de fondo de la magna enciclopedia.

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



5 Las Etimologias de Isidoro de Sevilla 93

Una situacion paralela en cuanto al mirum ingenium del cangrejo: el libro XII de las
Etimologias, De animalibus, registra otros cinco contextos en los que se les atribuye
ingenium a ciertos animales: se trata del gato (XII, 2, 38), de la comadreja (XII, 3, 3), del
lobo marino (XII, 6, 24), del escaro (XII, 6, 30), del pulpo (XII, 6, 44). Pero solo el ingenio
del cangrejo se sefiala como maravilloso. Se observa, pues, que por una parte el texto
registra fenomenos similares sin marcarlos de forma congruente como maravillosos y que,
por otra parte, la misma propiedad estd marcada una vez como maravillosa y otra vez esta
presentada con reserva, o bien queda sin marcar.

(Cual es la razon por la que, del nimero bastante elevado de rarezas, s6lo algunas
estdn designadas como maravillosas? jPor qué no ha adoptado Isidoro una estrategia
coherente con respecto a las extrafezas de la naturaleza?

B. Otra clase de realidades caracterizadas por Isidoro como maravillosas abarca
ciertas actuaciones humanas o los efectos de tales actuaciones. Se registran 4 ocurrencias.

e VI, 4, 4: se considera maravillosa la labor de Origenes aplicada al texto de las
Sagradas Escrituras: sextam et septimam editionem Origenes miro labore repperit
et cum ceteris editionibus conparavit.

e VI, 7, 1: entre los griegos, Calcentero ha sido considerado digno de
extraordinarias/maravillosas alabanzas por haber publicado tantos libros que
ninguno de nosotros — afirma Isidoro — dificilmente podria copiar por si mismo.
(Chalcenterus miris attolitur laudibus quod tantos libros ediderit, quantos quisque
nostrum alienos scribere propria manu vix possit).

e XV, 11, 3: parrafo dedicado a la maravillosa/admirable grandeza y hermosura del
Mausoleo, sepulcro erigido por la viuda del rey Mausolo (sepulchrum mirae
magnitudinis et pulchritudinis)

e XVIII, 1, 5: se designa como maravillosa/admirable la rapidez con la que
Pompeyo habia aplastado y vencido a los piratas (Gnaeus Pompeius [...] mira
celeritate [piratas] compressit ac superavit).

Se nota que de las cuatro ocurrencias, dos podrian clasificarse como refiriéndose a
performancias culturales, de erudicion: la obra de Origenes y la del gramatico alejandrino
Calcentero; en el caso de ésta, seria necesario suponer una hipalage que atribuye a laudes el
adjetivo correspondiente a /ibri. Igual que en el caso que acabamos de comentar, el de las
propiedades de las piedras, se mencionan en la enciclopedia numerosos autores antiguos
cristianos o paganos, muchos de ellos fuentes privilegiadas de las Etimologias (como San
Agustin, por ejemplo), sin que Isidoro los califique de maravillosos, extraordinarios o
admirables. Si examinamos s6lo el parrafo VI, 7, 1 (Qui multa scripserunt), vemos que se
menciona a Varrdn (innumerabiles libros scripsit), a Calcentero, a Origenes (in
scripturarum labore tam Graecos quam latinos operum suorum numero superavit), a San
Agustin (fanta scripsit ut diebus ac noctibus non solum scribere libros eius quisquam, sed
nec legere quidem ocurrat). El tema-clave del parrafo, la fecundidad intelectual, esta
ilustrada en el caso de Varrén y en el de Origenes por el gran nimero de sus obras y en el
de Calcentero y de San Agustin — por una comparacion hipotética: escribieron mas libros de
los que cualquiera hubiera podido copiar o leer. jPor qué so6lo la actividad del gramatico
alejandrino — citado solo una vez en las Etimologias — esta puesta en relacion con lo
admirable / extraordinario / maravilloso? ;Por qué, en el caso de Origenes, han sido
caracterizadas como maravillosas sus performancias de editor (V1, 4, 4) y no el gran niimero de
sus escritos?

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



94 Anca Crivit 6

Otro tipo de problema se hace patente al analizar el contexto de XV, 11, 3 en el que
Isidoro ha seleccionado el adjetivo mirus para elogiar la magnitud del mausoleo de
Halicarnaso celebrado por varios autores antiguos. El parrafo siguiente versa sobre las
piramides egipcias. Al lado del mausoleo, éstas formaban parte de las varias “listas” de
maravillas del mundo antiguo: Higino los menciona (Fabulae, 223, 2 y 7) en su lista de
septem opera mirabilia y mas tarde se enumeran bajo el nombre de miracula, en las Variae
(7, 15, 4) de Casiodoro, autor conocido y utilizado por Isidoro en su enciclopedia, aunque
en este caso concreto el autor en el que las Etimologias se inspiran parece ser Solino
(Collectanea..., 32, 44)*. Sin embargo, Isidoro pondera la altura de las piramides (ultra
omnem excelsitatem quae fieri manu possit), lo que también representa una manera de
subrayar su caracter excepcional. Se nota, por consiguiente, que en los dos parrafos
seguidos coexisten dos maneras distintas de subrayar lo extraordinario (mirus; ultra omnem
excelsitatem...) que, hemos visto, es la categoria supraordenada de lo maravilloso. ;Qué es
lo que determina la preferencia por la seleccion de cada una de ellas?

C. Una sola ocurrencia de mirus, VII, 5, 12, se refiere a manifestaciones que
pertenecen a la esfera de lo divino. En el marco de una interpretatio nominis (el nombre del
arcangel Miguel significa “quien como Dios”) Isidoro apunta que cuando en el mundo
sucede algo de un poder maravilloso/extraordinario, se envia a este arcangel (Quando enim
aliquid in mundo mirae virtutis fit, hic archangelus mittitur). Hay que recordar que virtus es
uno de los vocablos que en el latin de los cristianos sirve para designar los actos del poder
divino que se concretan en milagros (Moussy: 273-274) con lo cual podriamos considerar
que en este contexto el autor subraya, dentro de la categoria de lo extraordinario, el caracter
asombroso de los milagros considerados como intervencione divinas en el curso “normal”
de las cosas.

Mirabilis, e (8 ocurrencias que se reducen a 7)

A. En tres casos se trata de propiedades de determinadas res naturales:

e XII, 2, 7 : el tigre — maravilloso por su fuerza y su velocidad (Est /...] bestia [...]
virtute et velocitate mirabilis). Del contexto se podria deducir que mirabilis se
refiere a una calidad que el animal posee de modo superlativo, ya que el rio Tigris,
por ser el mas rapido de todos los rios, recibe su nombre de este animal.

e XIII, 12, 3 : se califican como maravillosas las aguas que, segin la conviccion
cosmoldgica de la época, permanecen en el cielo: quid enim mirabilius aquis in
caelo stantibus?; es una idea derivada del Génesis, 1, 7: et fecit Deus firmamentum
divisitque aquas quae erant sub firmamento ab his quae erant super firmamentum
y que iba a formar parte del inventario de maravillas naturales repertoriado en las
enciclopedias medievales: Gervasio de Tilbury, en su Ofia imperialia (comienzos
del siglo XIII), se propone acreditar mediante dos acontecimientos extraordinarios
la existencia de un mar navegable situado encima del firmamento. El contexto
isdoriano pone de manifiesto la excelencia del elemento acudtico considerado
superior a todos los demas (aquarum elementum ceteris omnibus imperat) por
atemperar el cielo, por fecundar la tierra e incorporarse al aire mediante la
evaporacion, etc. En el marco de esta enumeracion, la maravilla de las aguas del
cielo esta subrayada, ademas, por la interrogacion retorica (quid mirabilius...?7).

4 pyramides turres sunt fastigatae ultra excelsitatem omnem quae fieri manu possit: itaque
mensuram umbrarum egressae nullas habent umbras. nunc ab Aegypto provehamus stitum.
(Collectanea..., 32, 44)

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



7 Las Etimologias de Isidoro de Sevilla 95

e XIX, 17, 16: el indigo produce una mixtura admirable/asombrosa purptirea y
cerulea (mixturam purpurae caerulique mirabilem reddens).

B. Dos ocurrencias del adjetivo se relacionan con la esfera cultural, en el sentido

amplio de la palabra:

o II, 30, 18 : la topica, parte componente de la retorica, se caracteriza como tipo de
obra absolutamente admirable/asombrosa (mirabile plane genus operis), capaz de
reunir la variedad de argumentos descubiertos por la agudeza y la flexibilidad de
la mente humana.

¢ Un contexto que plantea un problema de comprension e interpretacion, X, R, 235 :
Rationator dictus vir magnus quia de omnibus quas esse mirabiles constat possunt
[sic] reddere rationem’.

En apariencia este contexto ofrece una solucion clara del problema de lo maravilloso
isidoriano : conformemente a la definicién que acabamos de citar, existiria una categoria de
hechos maravillosos que un vir magnus podria explicar mediante la razon. Pero, al
examinar detenidamente el texto, la situacion se revela ser mas compleja de lo que al
principio se pudiera pensar.

Una primera dificultad se hace patente al comparar el texto con su fuente, que es el
tratado agustiniano De civitate Dei, 21, 5 ; en este pasaje San Agustin polemiza con los que
no quieren aceptar que el cuerpo humano pudiera arder en el fuego eterno sin consumirse,
ni sufrir eternamente sin morir. Si no pueden aceptar estas aserciones del Evangelio por ser
increibles — argumenta San Agustin — que expliquen como son posibles algunas maravillas
que parecerian igualmente inverosimiles si su existencia no se conociera de forma cierta
(y enumera una serie de maravillas naturales — mirabilia — ya consagradas por la tradicién
erudita anterior). En este punto exlama irénicamente : ratiocinatores uidelicet magni, qui
de omnibus rebus, quas esse mirabiles constat, possint reddere rationem. Tenemos, pues,
ratiocinator en la fuente y rationator en el texto de las Etimologias®.

Un rapido examen de ratiocinator’ muestra que San Agustin lo utiliza seis veces :
dos veces en el tratado De vera religione (39, lineas 16 y 46) donde significa “persona que
emplea su razon, persona poseedora de razon”. En los demas contextos, incluido el de De
civitate Dei 21, 5, el sentido en el que San Agustin utiliza la palabra es irénico y
despectivo. Por otra parte, la palabra se utilizaba en el latin clasico tanto con el sentido
técnico de “persona cuyo oficio es el de calcular” (asi en Cicerdn, Ad Atticum, 1, 12, 2)
como para referirse al que se vale de la razon para sopesar un deber moral, como en el De
officiis de Cicerdn (1, 18, 59). Vemos que San Agustin ha conservado ambas acepciones
apoyandose mas, creemos, para construir su ironia, en el sentido técnico.

En cuanto a rationator, a falta del TLL, el diccionario Forcellini (s.v.) indica que esta
forma se lee solo en las Notae Tironianae que, segin se sabe, los manuscritos atribuyen a
Tiro o a Séneca pero que recogen también palabras de épocas mas tardias (Smith : 806-807).

5 La edicién de Lindsay (1911) cuyo aparato critico (s.v.) seflala, no obstante, la existencia de
la leccion posse y la edicion de Oroz Reta y Marcos Casquero (1982) presentan el texto de esta forma
que es, claramente, una errata. La edicién de Grial (1599) tiene possit . La edicién de Arévalo (tomo
111, 1798) a la que sigue Migne (PL 82, 1850) tiene, igualmente, possit.

% Todas las ediciones consultadas (que acabamos de enumerar en la nota anterior) leen
rationator.

7 Facilitado por la base de datos de la Library of Latin Texts - Series A, Brepols Publishers,
Turnhout, 2011, http://www.brepolis.net, consultada en 2012-03-19.

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



96 Anca Crivit 8

Blaise (1975, s.v.) indica que en latin posclasico la palabra se emplea con el sentido de
“contable” y Niermeyer (s.v.) muestra que en latin medieval se utiliza para designar un
“arpenteur” (anno 856) o un “avoué” (anno 1079) mientras que Du Cange (s.v.) registra a
su vez este ultimo sentido, “advocatus”, al lado de la equivalencia entre rationator y
ratiocinator donde éste significaba rationibus praefectus). Se nota, pues, que en el latin
medieval ambos términos, en época posterior a la isidoriana, se utilizan solo en sentido
técnico.

(Como entenderemos el rationator isidoriano, aquel hombre egregio capaz de
explicar las cosas maravillosas ? Observemos primero que del amplio contexto agustiniano
que colorea la palabra ratiocinator dandole, para los que leen entre las lineas, el sentido de
“incapaz de créer en Dios y, al mismo tiempo, incapaz de emplear debidamente la razon”,
San Isidoro selecciona una sola frase para convertirla en una definicion ; lo que en San
Agustin era exclamacion irdnica que orientaba el dicurso hacia el climax de Ia
demostracion, se transforma, en la enciclopedia, en una breve definicion sin ningln relieve
en su contexto. Al pasar del plural al singular, al dejar sobreentenderse el verbo esse y al
afadirsele vir, el agustiniano ratiocinatores videlicet magni, “jgrandes razonadores, por
supuesto !” llega a ser rationator [est] vir magnus, contexto donde toda ironia se ha perdido
y se establece mediante el est sobreentendido la necesaria relacion de equivalencia en el
marco de toda definicion, entre un explicandum (rationator) y un explicans (vir magnus).
(Como entender la preferencia por rationator, en detrimento de ratiocinator ? Nuestra
hipoétesis es que Isidoro, al percibir el sentido irénico-despectivo en el que San Agustin
empleaba la palabra en el texto-fuente para X, R, 235, ha preferido valerse de rationator,
derivado del mismo radical que ratiocinator y que remitia con mas claridad a ratio
(facultad de razonar) ; ademas de poseer la transparencia semantica requerida en una
enciclopedia, rationator expresaba el sentido, quizas, deseado por Isidoro : el que mediante
la razén puede explicar los fendmenos que infringen las leyes naturales comunmente
aceptadas, siendo capaz de conferir razon a lo que parece contradecirla. {No es sino lo que
¢l mismo hace en el capitulo sobre los portenta, convirtiéndose en tal rationator !

Naturalmente, nuestra hipdtesis careceria de toda validez si se pudiera saber con
certeza que el texto agustiniano manejado por san Isidoro diferia, en este punto, del que
nosotros leemos.

C. Otras dos ocurrencias reductibles a una sola — ya que se trata de la repeticion del
adjetivo mirabilis — se relacionan con la esfera de la santidad : en VII, 9, 8 el vocablo se
utiliza dos veces en el contexto de la misma interpretatio nominis : Paulus interpretatur
mirabilis sive electus ; esta vez no se le atribuye a cierto referente la caracteristica de ser
admirable sino que nos hallamos ante una interpretacion/traduccion de la forma hebraica
del nombre del apostol Pablo efectuada por San Jerdnimo en su Liber de nominis hebraicis
(PL, 23, 852) y reproducida aqui por Isidoro que mas abajo apunta también la traduccion
latina del nombre Paulus (latino autem sermone Paulus a modico dictus). El adjetivo se
retoma para desarrollar la interpretatio : al apostol se le llama “admirable” bien porque ha
hecho muchos milagros (signa), bien porque ha predicado el Evangelio desde Oriente al
Occidente (Mirabilis vel quia multa signa fecit, vel quia ab oriente usque ad occasum
evangelium Christi in omnibus gentibus praedicavit). Notemos que en este parrafo estd
calificada mediante mirabilis la realizacion de milagros designados como signa, palabra
aplicada en el latin de los crisitianos, ya desde Tertuliano, tanto a los signos enviados por
Dios como a los milagros (Moussy, 2002 : 266-267). Es tinicamente en este contexto donde

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



9 Las Etimologias de Isidoro de Sevilla 97

mirabilis estd puesto en relacion con lo milagroso, su significacion habitual careciendo, en
los demas contextos de las Etimologias, de connotaciones religiosas.

D. Una sola ocurrencia de mirabilis se refiere a un rasgo caracteristico de una
categoria de seres monstruosos — la asombrosa velocidad de los esciopodas : Sciopodum
gens fertur in Aethiopiam singulis cruribus et celeritate mirabili (X1, 3, 23). Segin
recordabamos al principio de nuestro estudio, la problematica de los monstruos ocupa un
segmento relativamente extenso del libro XI, la antropologia isidoriana, donde Isidoro
expone su manera de concebir la cuestion de la existencia de los monstruos ; en nuestro
estudio ya citado hemos analizado detenidamente como la perspectiva teologica del
enciclopedista y su enfoque racional convergen para constituir el discurso sobre lo
monstruoso. Los problemas que nos planteamos son : ;podemos identificar un motivo para
el uso del adjetivo mirabile en este contexto ? ;Por qué, entre todas las caracteristicas
monstruosas evocadas en los dos capitulos, s6lo la velocidad de estos seres fabulosos esta
marcada por el adjetivo mirabilis? Teniendo en cuenta el uso intenso de las auctoritates en
las Etimologias, es posible buscar la respuesta en la probable fuente del pasaje sobre los
esciopodas (San Agustin, De civitate Dei, 16, 8) y en los textos mas importantes que
configuran la tradicion erudita de lo monstruoso, Plinio y Solino.

Plinio no es una de las fuentes del libro XI de las Etimologias pero lo es de San
Agustin y de Solino que constituyen fuentes privilegiadas de la antropologia isidoriana
(Gasti, 2010: XXVIII-XXXIX). La actitud pliniana en cuanto a los pueblos monstruosos es
compleja: por una parte, los datos referentes a éstos pueden parecer prodigiosos e increibles
(prodigiosa aliqua et incredibilia); por otra parte, la fuerza de la naturaleza y su grandeza le
resultan increibles al que las comprende sélo parcialmente y no en totalidad (naturae vero
rerum vis atque maiestas in omnibus momentis fide caret, si quis modo partes eius ac non
totam complectatur animo, Nat. Hist. 7, 1, 7). Finalmente, Plinio no asume la
responsabilidad de las informaciones “prodigiosas ¢ increibles”, sino que afirma basarse, a
este respecto, en la de sus fuentes (nec tamen ego in plerisque eorum obstringam fidem
meam potiusque ad auctores relegabo, Nat. Hist. 7, 1, 8). En este contexto ambivalente se
sitiia la descripcion de los pueblos monstruosos y, entre ellos, el de los esciopodas. Bajo la
autoridad del historiador griego Ctesias se enumeran sus particularidades entre las que
destaca la asombrosa ligeridad en saltar caracterizada mediante el adjetivo mirus (mirae
pernicitatis ad saltum, Nat. Hist., 7, 2, 23).

Solino, asimismo bajo el amparo de ciertas fuentes no confesadas (/egitur...) habla de
la singularis pernicitas, agilidad Unica en su género, de este pueblo de la India (Collectanea
rerum memorabilium, 52, 29). No utiliza mirus, como Plinio, sino singularis, y la eleccion
del adjetivo parece justificada por el uso de una figura retorica, la annominatio: singulis
cruribus et singulari pernicitate. El significado de singularis siendo, en este contexto, el de
“excepcional”, “extraordinario”, consideramos que se relaciona con la categoria
supraordenada de lo maravilloso representada precisamente por lo extraordinario.

En cuanto a San Agustin, su proposito es el de examinar si las razas monstruosas
pueden considerarse descendientes de Adan y de Noé. Los esciopodas son uno de los
ejemplos evocados: [ltem ferunt esse gentem, ubi singula crura in pedibus habent [...] et
sunt mirabilis celeritatis; quos Sciopodas vocant, quod per aestum in terra iacentes
resupini umbra se pedum protegant. El sintagma mirabilis celeritas ha pasado a las
Etimologias y para expresar la reserva racional ante tales hechos anémalos, Isidoro utiliza
fertur como Agustin habia utilizado ferunt. Al leer el breve fragmento sobre los esciopodas

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



98 Anca Crivit 10

en el marco general de los capitulos isidorianos sobre los monstruos, creemos poder afirmar
que la presencia del adjetivo mirabilis se explica por el uso de la fuente de este pasaje (San
Agustin) asi como por la presencia, en los textos representativos para la tradicion referente
a este tipo monstruoso sea de un adjetivo sindénimo de mirabilis (mirus, -a, -um en Plinio)
sea de uno que expresa el caracter extrordinario de la respectiva caracteristica — singularis —
, en Solino. Aunque aqui Isidoro no se vale directamente ni del texto de Plinio ni del de
Solino, podemos suponer que la respectiva adjetivacion es Gnicamente el resultado de la
presion de las fuentes y no de la intencion de individualizar una categoria de monstruos de
por si perteneciente al ambito de lo extraordinario natural.

Miror, ari (4 ocurrencias)

Tres de las cuatro ocurrencias de este verbo se refieren a actividades humanas. Ya no
se trata de obras culturales o de alguna proeza guerrera presentadas en tono laudatorio,
como en el caso de las actuaciones humanas marcadas por mirus y mirabilis: en los tres
contextos, el verbo mirari, se refiere a acciones de los paganos consideradas desde una
perspectiva negativa.

En III, 71, 32 el enciclopedista afirma que hay que extrafiarse ante la insensatez de
los gentiles que consideraban que ciertas constelaciones/signos del zodiaco representaban
figuras de animales mitologicos: Et miranda dementia gentilium, qui non solum pisces, sed
etiam arietes et hircos et tauros, ursas et canes et cancros et scorpiones in caelum
transtulerunt. Dos parrafos después, en III, 71, 34, menciona que los gentiles dieron a una
constelacion el nombre de Erictonio, el inventor de la cuadriga, maravillados por el ingenio
del que habia sido capaz de imitar el Sol (mirati sunt enim ingenium eius ad imitationem
solis accessisse).

Sabemos que las secuencias importantes de la magna enciclopedia cuentan con
sendas introducciones de cardcter general en las que no pocas veces el enciclopedista
explica su actitud en cuanto a la materia que empieza a tratar; es asi como procede en XI, 3,
1 por ejemplo, al presentar su perspectiva teologica sobre la existencia de los monstruos. En
el caso concreto de los dos contextos mencionados (III, 71, 32 y III, 71, 34), nos parece
claro que ambos deben leerse a la luz de III, 71, 21-22 (dos parrafos que preceden la
enumeracion de los signos del zodiaco) en los que San Isidoro afirma que el rendir culto a
los cuerpos celestes dandoles nombres de animales o héroes mitologicos era una idea
erronea inspirada por el diablo y rechazada por Jesucristo (hanc opinionem erroris diabolus
confirmavit, Christus evertit).

El tercer contexto, XVI, 4, 4, explica como los gentiles, atraidos por una fe sacrilega,
se maravillaban ante la habilidad humana que habia inventado un dispositivo destinado a
explotar la principal propiedad del amianto, la de no extinguirse en estado de ignicion
(Asbestos [...] accensus semel numquam extinguitur. De quo lapide mechanicum aliquid
ars humana molita est, quod gentiles capti sacrilegio mirarentur.): utilizando esta piedra,
se habia confeccionado para rendir culto a Venus una lampara que ardia permanentemente,
que ni la lluvia ni la tempestad podian apagar. Retengamos la relacion que se establece
entre la maravilla y la fe sacrilega. Esta noticia, tomada palabra por palabra de San Agustin
(De civitate dei, 21, 6, 1) se halla en la inmediata proximidad del parrafo sobre el azabache
(gagates lapis) cuya propiedad de encenderse con el agua y de extinguirse con el aceite,
seflalada en los mismos términos por Plinio (Nat. Hist. 36, 34, 141), se caracteriza
asimismo como marvillosa, siendo marcada, por Isisdoro, mediante mirus. ;Seria posible
pensar que las dos piedras han sido situadas en el mismo contexto gracias a sus propiedades

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



11 Las Etimologias de Isidoro de Sevilla 99

maravillosas? O, en otras palabras, podriamos pensar que lo maravilloso ha representado
para el enciclopedista un criterio suficientemente interesante para constituir en este punto
una categoria (la de las piedras maravillosas), aunque no contara ésta con mas de dos
elementos? Creemos que la respuesta es negativa. Aunque las dos piedras se describen en
parrafos sucesivos y tienen en comin el hecho de poseer propiedades maravillosas, ellas
forman parte, dentro del capitulo destinado a describir los lapides insigniores, de un grupo
de piedras cuyas propiedades se relacionan entre si determinando su contiguidad en el
texto: asi, la primera descrita es el iman (magnes lapis, XVI, 4, 1), de color ferruginoso y
que atrae al hierro; la segunda, el azabache (gagates lapis, X VI, 4, 3), de color negro, que
arde en el fuego; la tercera, el amianto (asbestos lapis, XV1, 4, 4), de color del hierro, cuyo
nombre procede del fuego; sigue, la ultima de esta secuencia, la pirita (pyrites lapis,, XVI,
4, 5) cuyo nombre procede asimismo del fuego porque produce centellas. La relacién que
las piedras enumeradas tienen en primer lugar con el fuego y, en segundo lugar, con el
hierro, parece haber determinado la disposicion del pasaje que va de 1 a 5. El hecho de que
dentro del grupo dos piedras se califican como maravillosas creemos que se deriva del
hecho de que los textos-fuente (San Agustin y Plinio) las consideraban como tales.

Observemos también que este grupo de ocurrencias, ademas de integrarse entre las
que se refieren a ciertas actitudes/actividades humanas podria, de forma secundaria,
pertenecer al conjunto de ocurrencias referentes a la naturaleza: efectivamente, el acto de
maravillarse de los paganos se presenta en perspectiva negativa, en tres de las ocurrencias;
pero lo que los hace maravillarse pertenece, en tltima instancia y a pesar de las actuaciones
humanas, a la naturaleza: las constelaciones y los minerales.

El cuarto contexto se refiere a un hecho natural registrado por una amplia tradicion
de historia natural (André, 52) y que Isidoro toma literalmente de Solino (Collectanea...19,
11): los ciervos escuchan fascinados/maravillados el sonido de las flautas (Mirantur autem
sibilum fistularum. X11, 1, 19). El hecho no seria sorprendente: se sabe que ciertos animales
son sensibles a la musica y los naturalistas lo han observado desde tiempos remotos. En las
Etimologias también se anota la sensibilidad musical de los delfines que se retinen al oir
musica (ad symphoniam gregatim conveniunt, XII, 6, 11) o del aspid que tiene una
estrategia especial para no ceder a las canciones del encantador que lo hacen salir de su
cueva (qui [aspidem] quibusdam carminibus propriis evocat ut eam de caverna producat,
XII, 4, 12). Ninguno de estos comportamientos estd marcado como maravilloso. Por otra
parte, miror significa también, en determinados contextos, “amar, sentir gusto por algo”
(Cf. TLL, s.v.). Por consiguiente, podriamos comprender simplemente que a los ciervos les
gusta oir sonidos musicales, sin sentir especial fascinacion, sin maravillarse ante ellos
(André, 52). Es posible considerar, en este caso aislado, que el verbo miror no significa
“asombrarse”.

Miraculum, i, (4 ocurrencias)

De las cuatro ocurrencias, tres se refieren a la actuacion de Dios y de los santos y una
— aun hecho natural.

Al examinarse a partir de sus componentes, miraculum se deriva del lexema verbal
mirari mediante el sufijo -culum que designa el instrumento o el lugar en el que se
desarrolla la accion indicada por el verbo, el significado llegando a ser el de “cosa
sorprendente” (Touratier, 1994, 316). Un andlisis mas fino y mas adecuado para nuestro
caso es el de Serbat citado por Touratier (ibidem): el sufijo mencionado indica el elemento
por el cual un determinado proceso puede realizarse. Segun el testimonio de Servio (4en. 3,

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



100 Anca Crivit 12

366), el vocablo estdba glosado ya desde Varréon que intentaba distinguir los términos
sindnimos utilizados en la adivinacidon ostentum, portentum, prodigium et monstrum:

Prodigium, portentum, et monstrum modico fine discernuntur, sed confuse pro se
plerumque ponuntur. Varro sane haec ita definit: “ostentum, quod aliquid hominibus
ostendit; portentum, quod aliquid futurum portendit; prodigium quod porro dirigit;
miraculum, quod mirum est; monstrum quod monet. (El subrayado es nuestro).

Sin embargo, Servio apunta que, a pesar de distinguirse en cierta medida, los elementos de
esta serie se utilizan por lo general de manera indistinta (modico fine discernuntur, sed
confuse pro se plerumque ponuntur). Retenemos que en latin se percibia la relacion
semantica entre mirus 'y miraculum lo que constituyd, probablemente, la razon por la cual la
adivinacion utilizaba miraculum para designar los fendmenos asombrosos.

Con el mismo significado suele emplearse este vocablo en el marco de la historia
natural: Plinio (TLL, s. v) se vale de ella varias veces para expresar el caracter sorprendente
de ciertos fendmenos observables en cuanto a la tierra (24, 101, 158), a las montafias (2,
110, 236) a las aguas (2, 105, 224), al sol (2, 10, 57) o a los planetas (2, 13, 62). Por otra
parte, los libros zoologicos de Plinio apuntan varios miracula de la vida animal: el nautilo
(Inter praecipua autem miracula est qui vocatur nautilos, IX, 47, 88), la generacion de las
aves (Generatio avium simplex videtur esse, cum et ipsa habeat sua miracula, X, 73, 143),
las relaciones de enemistad o de amistad entre los animales (Sunt et inimicitiarum atque
concordiae miracula, 1X, 88, 185), etc.

Con este sentido de elemento maravilloso perteneciente a la naturaleza se emplea
miraculum s6lo una vez en las Etimologias, en un pasaje que reproduce casi palabra por
palabra a Solino (Collectanea..., 27, 30). El contexto se refiere a la serpiente scyfale ante
cuya belleza maravillosa las presas quedan paralizadas: Scytale serpens vocata quod tanta
praefulget tergi uarietate, ut notarum gratia uidentes retardet,; et quia reptando pigrior est,
quos adsequi non valet, miraculo sui stupentes capit (X11, 4, 19); miraculum es aqui lo que
permite que se realice el proceso de asombrarse — y en este caso concreto, lo que da la
posibilidad de que el asombro se realice es el aspecto de la serpiente. Nos hallamos de
nuevo ante una doble presion que ejercen las fuentes: por una parte el texto de Solino, por
otra, la explicacion etimologica de Servio (miraculum quod mirum est).

En las otras tres ocurrencias (I, 24, 12; VIL, 5, 17; VII, 9, 1) la palabra cuenta con la
acepcion adquirida en el latin cristiano y que viene explicada precisamente en uno de los
tres contextos citados: en II, 24, 12 al plantear el problema de las divisiones de la filosofia,
Isidoro define la filosofia natural:

Naturalis dicitur, ubi uniuscuiusque rei natura discutitur, quia nihil generatur in
vita: sed unumquodque his usibus deputatur, in quibus a creatore definitum est,
nisi forte cum voluntate Dei aliquod miraculum provenire monstratur. (El
subrayado es nuestro)

Observemos que, segun Isidoro, en el marco de la filosofia natural se examina la
naturaleza de cada cosa segln las funciones que el Creador le ha asignado, a no ser que se
demuestre que por la voluntad de Dios se ha producido algin miraculo. El miraculo
representa, pues, la transgresion de estas funciones llevada a cabo por la voluntad divina.

Es la definicién que también se deduce del pasaje agustiniano que, en De genesi ad
litteram (V1, 14, 25), se refiere a los milagros como a lo que sucede en contra del curso

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



13 Las Etimologias de Isidoro de Sevilla 101

acostumbrado de la naturaleza (miracula quae contra naturae usitatum cursum fiunt). Con
mas detalles se explica el asunto en De utilitate credendi, 16, 34 donde San Agustin afirma
que los milagros robustecen la autoridad por Dios instituida y llama milagro lo que, siendo
arduo e insoélito, sobrepasa de manera evidente las esperanzas y la capacidad de
comprension del que se asombra ante tal hecho (Miraculum voco, quidquid arduum aut
insolitum supra spem vel facultatem mirantis apparet). Luego distingue dos actitudes
diferentes con respecto a tales fendémenos : por una parte, el puro asombro, la sorpresa ante
un espectaculo insoélito: si alguien viera a un hombre volar, como tal hecho no le trae mas
ventaja que el puro especticulo, le produce sélo asombro (si quis volantem hominem
cernat, cum ea res nihil spectatori afferat commodi praeter ipsum spectaculum, miratur
tantummodo); pero si, estando gravemente enfermo sin esperanza de poder curarse,
recobrara su salud con so6lo ordenarselo, la gratitud hacia el autor de su curacién seria
mayor que el asombro (Si quis autem gravi et desperato morbo affectus, mox ut iussum
fuerit convalescat, admirationem sanitatis suae, sanantis etiam caritate superabit.)
Después de lo cual enumera una serie de milagros pertenecientes a esta ultima categoria,
extraidos de los Evangelios : curaciones de todo tipo de enfermedades y minusvalias
ademas de fenomenos como la transformacion del agua en vino, el andar sobre las aguas, la
resureccion de los muertos. Reconocemos en esta enumeracion el uso que de la palabra
palabra miraculum iba a hacer la extensa literatura hagiografica en el marco de la cual este
vocablo designaria no solo las actuaciones del mismo tipo relatadas por la Biblia, sino
también los miracula operados por los santos.

Volviendo a las Etimologias, observamos que los otros dos contextos en los cuales se
emplea miraculum se refieren también a una actuacion divina llevada a cabo sea a través de
los apdstoles (facientes in nomine Christi magna et incredibilia miracula, V11, 9, 1) sea a
través de los angeles, los mediadores por excelencia (per quos signa et miracula in mundo
Sfiunt, V11, 5, 17).

Se observa que Isidoro emplea la voz miraculum sélo una vez en un contexto profano
de historia natural y este uso se explica por haber reproducido casi literalmente el texto-
fuente de Solino; en las otras tres ocurrencias se utiliza el sentido adquirido en el latin
cristiano y afianzado por el comentario patristico.

Por lo demas, creemos que el enciclopedista ha prestado una atencion especial al
empleo de esta palabra. En las Differentiae, obra gramatical anterior a su enciclopedia,
Isidoro enumera los cinco tipos de fendmenos adivinatorios que mencionaban sus fuentes
paganas, interesado probablemente en realizar una enumeracion exhaustiva de tales hechos
extraordinarios: Quinque sunt autem genera prodigiorum, ut Varro dicit, id est, ostentum,
portentum, prodigium, miraculum, monstrum (I, 397). Al volver a discurrir sobre estos
fenémenos en el capitulo sobre los portentos (portenta, ostenta, monstra, prodigia,
Etimologias, X1, 1-3) les atribuye, conformemente a la doctrina agustiniana, el valor de
signos premonitorios por los que la voluntad divina desea instruir a los mortales con
respecto al porvenir. Pero del contexto de las Etimologias, X1, 1-3 la voz miraculum ha sido
eliminada porque, tratdndose de un parrafo en el cual el trasfondo teoldgico era mas
importante que la exhaustividad gramatical, el sentido que la voz habia adquirido en
contexto cristiano habia llegado a prevalecer, asi que el obispo sevillano ha preferido
excluirla de una serie de términos de colorido pagano.

Mirator, oris (1 ocurrencia)

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



102 Anca Crivit 14

La palabra aparece en el comentario etimologico del adjetivo fatuus. Tratandose de
un dato referente a la mitologia pagana, Isidoro aclara que esta reproduciendo una opinion
que no le pertenece (quidam putant); segun el enciclopedista, el origen de la palabra podria
ser fatui, admiradores de Fatua, la esposa profética de Fauno (X, F, 103). Si en el latin
clasico mirator se utilizaba con el sentido de amator, dilector, pero también de “imitador”
(TLL, s.v.), en este contexto miratores son los que experimentan un estado animico de
maxima intensidad, quedandose paralizados de asombro (obstupefacti) ante las profecias de
aquel ser mitologico, hasta llegar incluso a perder su razon (usque ad amentiam). Ya no se
trata de maravillarse/asombrarse ante hechos extraordinarios pero humanos, sino de
experimentar una clase de fascinacion ante la actuacion profética de un ser (mitolégico) que
puede entrar en contacto con fuerzas dificilmente controlables por la razén. La actitud del
enciclopedista es inequivoca si leemos este parrafo a la luz de los pasajes que condenan la
adivinacion pagana (cf., por ejemplo, VIII, 9, 2-3); incluso el uso de amentia en el presente
contexto orienta la lectura hacia la reprobacion de tales miratores: recordemos aquella
dementia gentilium que hemos comentado antes; el presente contexto tiene la misma
orientacion 'y mirator se utiliza aqui desde una perspectiva negativa coloreada,
eventualmente, por la ironia.

Admiror (2 ocurrencias)

Miror y admiror se registran como sinénimos en los diccionarios modernos que
apuntan, sin embargo, que éste se utiliza mas frecuentemente con valor laudatorio
(Forcellini, s. v.; Ernout-Meillet, s. v.). Los verbos mencionados han hecho el objeto de la
reflexion gramatical concretizada en las differentiae: Miramur opera, admiramur virtutes,
explica el gramatico Agroecio (Keil, 116 ) seguido por Isidoro en sus Differentiae
(Codotier, 375). Para el enciclopedista, los dos verbos se distinguen desde el punto de vista
semantico pero, desgraciadamente, la brevedad de la noticia gramatical impide, para
nosotros, una comprension sin resto. ;jPodriamos dilucidar la differentia examinando la
distincion entre opera y virtutes, es decir entre la actuacion y su resultado por una parte y,
por otra parte, las facultades positivas llevadas hasta la perfeccion?.

Los dos vocablos se refieren principalmente al hombre, pero no de manera exclusiva:
Varrén (De re rustica, 111, 16, 5) y Plinio (Naturalis Historia, 11, 5, 4) utilizan opus, opera
en relacion con las abejas, por ejemplo. Es verdad que el comportamiento de éstas
constituye, segiin los autores antiguos, un modelo para el comportamiento humano (como
en el caso de Plinio). Cicerén emplea el mismo vocablo para referirse asimismo a la labor
de otros seres animados privados de razon (equi, boves, reliquae pecudes, apes quarum
opere efficitur aliquid ad usum hominum atque vitam, De officiis, 11, 11).

En cambio, en el Nuevo Testmento la palabra se emplea frecuentemente con el
sentido de “milagro”, sobre todo en el Evangelio segiin San Juan (Moussy, 273). En cuanto
a Isidoro, utiliza la palabra s6lo para referirse a las obras divinas (e. g.:XIII, 1, 1; V, 30, 10;
VII, 2, 23, etc.) o a diferentes tipos de actuaciones humanas (e. g. I, 39, 25, 111, 17, 2; XX,
14, 7; etc.), lo que no significa que no conociera la posibilidad de utilizar la palabra en
relacion con determinados seres naturales. ;Qué tipo de obras, opera, forman el objeto de
miror : las divinas, las humanas o las de otros seres naturales?

Virtutes es también palabra problematica: Forcellini (s. v.) considera que la palabra
se aplica fundamentalmente al hombre pero que, por catacresis, se les puede aplicar
asimismo a los animales o a otros seres naturales. En las Etimologias, Isidoro define la
palabra refiriéndose a las fuerzas del cuerpo humano (Virtus est inmensitas virium in labore

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



15 Las Etimologias de Isidoro de Sevilla 103

et pondere corporis [vocata], XVIII, 22, 1), pero la emplea también para las facultades del
alma (quattuor virtutibus animae, id est prudentiam, iustitiam, fortitudinem, temperantiam,
I, 24, 5) o de los elementos naturales (/Solis] ignem dicunt philosophi aqua nutriri, et e
contrario elemento virtutem luminis et caloris accipere, 111, 49, 1). Virtus es también
palabra empleada en el latin de los cristianos para designar los milagros (Moussy: 272-273).
En un contexto tan escueto como el de las Differentiae, no es facil decidir cual es
precisamente el objeto de admiror.

Al utilizar los dos verbos en un texto de divulgacion cientifica como el de las
Etimologias, (tiene en cuenta el enciclopedista la respectiva diferencia? Si consideramos
los contextos analizados para el uso de miror, observamos que se emplea tanto para opera,
como para virtutes. ;Cudl es la situacion de admiror y admiratio?

En VII, 7, 3 el patriarca Abraham se rie sorprendido y lleno de alegria (riserat [...]
admirans in gaudio) cuando Dios le anuncia, en su extrema vejez, el nacimiento de Isaac;
sabemos que se trata de la sorpresa o del asombro ante un hecho que infringe la ley natural
porque leemos, igual que Isidoro, el texto del Gen. 17, 17: cecidit Abraham in faciem et
risit dicens in corde suo putasne centenario nascetur filius et Sarra nonagenaria pariet. El
parrafo reproduce a San Agustin, De civitate Dei XVI, 31, abreviando el comentario
agustiniano que versa principalmente sobre la actitud de Sara ante el milagro anunciado y
conservando estrictamente la etimologia (hebrea) del nombre de Isaac (Isaac ex risu nomen
accepit). Se trata, por tanto, de un pasaje en el que Isidoro reproduce una fuente, pero la
reproduce seleccionando lo que considera que es esencial asi que nos parece importante que
haya conservado la expresion del asombro/de la sorpresa ante la actuacion de un Dios
todopoderoso. De la misma forma actia en XI, 3, 1 al afirmar, también en las huellas de
San Agustin, que los portenta no acontecen contra la naturaleza, sino por la voluntad divina
que es la naturaleza de todo lo creado. ;Podemos ver en este contexto la expresion de una
virtus, de una facultad divina de producir milagros? ;Se trata de un opus asimismo divino?

El otro contexto (I, 2, 2) que utiliza el verbo admiror se refiere a las excelencias de
la retorica, por lo tanto a una obra del ingenio humano: Haec disciplina a Graecis inventa
est [...] et translata in Latinum a Tulio videlicet et Quintiliano, sed ita copiose, ita varie, ut
eam lectori admirari in promptu sit, conprehendere impossibile. Y persigue con humor,
apuntando que si uno esta leyendo los folios le parece haber memorado todas las figuras de
diccion, pero al dejar de tenerlos delante, todo recuerdo desaparece: al lector le es facil
admirar la retdrica, pero le es imposible asimilarla. A pesar de la ironia, observaremos que
la admiracion se dirige en este contexto hacia un opus humano (como asimismo sucede en
IT, 30, 18 donde elogia la tdpica, una de las partes de la retorica, llamandola mirabile plane
genus operis).

Es dificil extraer conclusiones referentes al estatuto semantico de los dos verbos
sinénimos miror/admiror, de tan reducido nimero de contextos. Sabemos que Isidoro es
consciente de la existencia de una fina distincion entre miror y admiror pero no podemos
afimar que en la practica del discurso escrito haya tenido la intencién de materializarla.

Admiratio, onis (1 ocurrencia)

El derivado admiratio empleado en XV, 3, 6 se refiere a la admiracion por la belleza
de una de las sabinas raptadas por los romanos. No insistiremos en tan ancestral actitud de
admiracion ante los encantos femeninos, ya que el significado de admiratio parece ser claro
aqui al basarse en el valor laudatorio ya mencionado.

Stupeo, -ere, stupesco, -ere, stupor, -oris, obstupefacio, -ere

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



104 Anca Crivit 16

En cuanto a las ocurrencias de stupeo, -ere y de sus derivados o compuestos que
también pueden expresar en latin el asombro, observaremos que en las Etimologias su
nimero es atn mas reducido (11 en total: 7 ocurrencias de stup- y 4 de obstup-). De éstas,
s6lo 4 consideramos que designan el asombro ante determinados hechos extraordinarios®.

No hemos retenido para nuestro analisis el contexto de XIV, 9, 8 donde se evoca el
supuesto estancamiento de la atmosfera del Tartaro por falta de vapores y de vientos (quia
neque illic vapores sunt [...] neque flatus [...] sed perpetuus stupor) ni tampoco las
ocurrencias que se refieren a diferentes tipos de inmovilidad o de insensibilidad del cuerpo
o de la mente del hombre, comparables a la paralisis. Para comentar brevemente s6lo un
ejemplo, en X, A, 19 la palabra adronitus se explica mediante la descripcion de un estado
de inmovilidad debido a una clase de delirio como el experimentado por una persona
paralizada ante el ruido del trueno y cerca de haber sido fulminada por el relampago
(Adtonitus, veluti furore quodam instinctus atque stupefactus, dictus autem adtonitus a
tonitruum strepitu, quasi tonitru obstupefactus et vicino fulgori aut tactu proximus).

Analizaremos a continuacion los contextos en los cuales los vocablos mencionados
expresan el asombro ante realidades extraordinarias.

En el parrafo ya examinado del libro X, F, 103, stup- y mir- estan situados en el
mismo contexto: fatuos origine duci quidam putant a miratoribus Fatuae [...Jeosque
primum fatuos appellatos quod praeter modum obstupefacti sunt vaticiniis illius usque ad
amentiam: los admiradores de Fatua que escuchan los vaticinios quedan sobremanera
asombrados, paralizados por el asombro, hasta llegar a perder su razoén. De los cuatro
contextos que analizamos, consideramos que es en éste donde stup- tiene el significado
primario de “asombrarse, maravillarse”. Pensamos, asimismo, que es interesante observar
la orientacion in malam partem de los dos elementos que expresan el asombro: tanto
mirator como obstupefactus utilizados en la definicion de fatuus (palabra de significado
despectivo ya que en una primera fase se glosa por neque quod fatur ipse, neque quod alii
dicunt intellegif) se explican fundamentalmente mediante amentia y estan considerados
desde la perspectiva de la censura dirigida contra las manifestaciones religiosas y
adivinatorias del paganismo, segln lo apuntado antes.

El contexto de XI, 3, 29 presenta la interpretacion evemerista del mito de las
Gorgonas que forman parte de la clase de los monstruos analizados de forma coherente en
X1, 3-4. En X1, 3, 28, al introducir los portenta mitoldgicos, Isidoro crea el contexto idoneo
para que éstos se consideren desde una perspectiva racional: subraya que esta citando una
informacion ajena y que se trata de unas ficciones destinadas a aclarar las causas de ciertos
fendmenos reales: Dicuntur autem et alia hominum fabulosa portenta, quae non sunt, sed
ficta in causis rerum interpretantur. En este caso, la interpretacion evemerista consiste en
postular la existencia de tres hermanas cuya belleza paralizaba / maravillaba de tal manera a
los que la contemplaban que se habria podido pensar que se quedaban transformados en

¥ No hemos retenido los siguientes contextos: X, A, 19 (2 ocurrencias: Adtonitus, veluti furore
quodam instinctus atque Stupefactus; dictus autem adtonitus a tonitruum strepitu, quasi tonitru
obstupefactus et vicino fulgori aut tactu proximus); X, S, 246 (Stultus est qui per stuporem non
movetur iniuria ; saevitiam enim perfert nec ultus est, nec ulla ignominia conmovetur dolore) ; X, S,
248 (Stupidus saepius stupens); X, 4, 41 (quicumque serpentium veneno percutitur, primum
obstupescit); X1V, 9, 8 (Tartarus [...] quia neque illic vapores sunt [...] neque flatus [...] sed perpetuus
stupor); XVI, 4, 14 (Memphitis [lapis] ita obstupescere facit corpus ut non sentiat cruciatus). Los
subrayados son nuestros.

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



17 Las Etimologias de Isidoro de Sevilla 105

piedras (tres sorores unius pulchritudinis [...] quae ita spectatores suos stupescere
faciebant ut vertere eos putarentur in lapides). Creemos que stupescere puede interpretarse
aqui en el sentido de “maravillarse” precisamente porque Isidoro quiere subrayar que no se
trataba de una verdadera transformacion: lo que los hacia parecer de piedra era un
comprensible sentimiento de asombro / admiracion ante la belleza femenina, sentimiento
que ha aparecido una vez mas en las Etimologias marcado por mir- (XV, 3, 6).

En XII, 4, 19, contexto ya analizado para miraculum, se describe un proceso en dos
etapas por el que la serpiente scyfalis paraliza sus presas: primero las hace demorarse al ver
la belleza de las manchas de su espalda (notarum gratia aspicientes retardet) para después
capturarlas al quedar paralizadas por su aspecto maravilloso/asombroso (miraculo sui
stupentes capit). La coexistencia de mir- y stup- en el mismo contexto es interesante y
creemos que es la que podria determinar una interpretacion de stup- como perteneciente al
Iéxico de lo maravilloso; empero, nos damos cuenta de que el significado de stupentes
puede referirse tinicamente a la paralisis creada por el aspecto asombroso de la serpiente: en
tal caso, el significado “maravillarse” seria secundario.

Finalmente, en VII, 8, 33 stupor se emplea para designar el éxtasis (ecstasis quod est
mentis excessus), uno de los siete tipos de profecias ilustrado por la vision que tuviera San
Pedro in stupore mentis — con su mente paralizada. Debemos admitir que la pertenencia de
esta ocurrencia al Iéxico de lo maravilloso es una cuestion de interpretacion: como sabemos
de antemano que ciertos actos divinos extraordinarios, que infringen las normas naturales,
pueden provocar el asombro, segiin hemos ya mostrado, es posible suponer que la stupor
mentis implica también tal estado; el asombro, la maravilla ante una revelacion divina es
una deduccion / interpretacion del lector: el texto sélo dice “con su mente paralizada”.

En dos de los cuatro pasajes que acabamos de examinar, el significado
“maravillarse/asombrarse” es secundario, el significado primario siendo siempre el de
“quedarse inmdévil/inmovilizado”. Subrayamos, por una parte, la escasez de ocurrencias de
stup- /obstup- y, por otra parte, la fragilidad de la interpretacion de estas ocurrencias como
pertenecientes al léxico que expresa el asombro ante lo extraordinario; se nota, por
consiguiente, que Isidoro prefiere los derivados y compuestos de mirus para referirse a los
seres/fendmenos asombrosos.

Una ausencia: mirabilia

Se ha observado que el siglo XIII es la época de la gran boga de lo maravilloso y que
este hecho esta ilustrado, entre otros, por la importante presencia del vocablo mirabilia en
los textos (Deluz, 1988: 161). Aunque las FEtimologias siguen siendo una fuente
privilegiada de la literatura erudita de la época, no es en esta obra donde los autores se han
inspirado para el frecuente empleo de este vocablo, ya que la enciclopedia isidoriana en
absoluto lo utiliza.

En esta direccion Isidoro demuestra seguir el uso del latin clasico y postclasico donde
este neutro plural sustantivado del adjetivo mirabilis, -e aparece sdlo esporadicamente. Nos
limitaremos a poner algunos ejemplos que nos parecen significativos. Ciceron utiliza el
vocablo tres veces en su De divinatione (1, 16 ; 2, 66 ; 2, 147) donde la palabra se enmarca
entre los términos de la adivinacion, pero una sola vez, (sobre ciertos comportamientos
asombrosos de los animales, 2, 126), en De natura deorum ; en las letras Ad Atticum la
palabra se refiere a la actividad politica (6, 2, 4), a las extravagancias del caracter de Quinto

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



106 Anca Crivit 18

(10, 6, 2) y a unas buenas noticias (15, 17,2) ; en su Topica (10, 45) se les recomienda a los
rétores utilizar, a modo de hipérboles, varias mirabilia, o sea hechos absolutamente
imposibles: que las cosas mudas hablen o que los muertos resuciten. Quinto Curcio, en su
Historia Alexandri Magni emplea el vocablo una sola vez (5, 1, 29) para referirse a un
puente de piedra que unia las dos riberas del Eufrates. La sola ocurrencia de la palabra en
Salustio, De bello Iugurthino, 63, 1 se refiere a la aruspicina y la unica ocurrencia del
sustantivo en las Naturales Quaestiones de Séneca (4, 1, 1) evoca los mirabilia de Sicilia.

Al examinar las obras que Isidoro pudo utilizar de forma directa o indirecta en la
elaboracion de sus Etimologias, constatamos que la Naturalis Historia de Plinio se vale de
la palabra mirabilia para designar los fendmenos asombrosos relacionados con el Mar Rojo,
con los rios o con las fuentes, los comportamientos de los elefantes, las propiedades de
determinadas hojas, etc. Utiliza el nombre mirabilia once veces en su Naturalis Historia
(diez ocurrencias en el libro primero que constituye el sumario de la enciclopedia y otra en
30, 53, 147) lo que no es mucho si se tiene en cuenta la extension de su obra. Ninguna
ocurrencia, en cambio, existe en las Collectanea... de Solino . También se registran pocas
ocurrencias en el tratado agustiniano De civitate Dei donde hemos contado siete
ocurrencias del sustantivo de las cuales una representa una cita del Salmo 95 (8, 24); de las
demas ocurrencias cuatro se refieren a las obras divinas (18, 32 ;21,5 ;21,6;22,8),unaa
los signos operados por los profetas (17, 22) y una a las maravillas llevadas a cabo por el
hombre (pero ésta se sitia en un discurso que San Agustin esta reproduciendo solo para
contradecirlo, 8, 24). Es verdad, por otra parte, que si en De civitate Dei el numero de
ocurrencias de mirabilia es muy reducido comparado a la gran extension de la obra, en
cambio el numero de las ocurrencias del radical mir- es muy elevado (313 ocurrencias).
Por otra parte, la Biblia utiliza con bastante frecuencia este neutro plural sustantivado (mas
de 100 ocurrencias) que suele referirse a las obras divinas consideradas, desde la
perspectiva humana, extraordinarias o prodigiosas’.

Tal ausencia podria explicarse, ante todo, por la escasez de ocurrencias del vocablo
en las fuentes o por el deseo de Isidoro de evitarlo. Conscientes de que una ausencia tiene
escaso valor explicativo, proponemos, no obstante, una hipdtesis: el enciclopedista no ha
considerado que sea posible identificar, en el marco de la totalidad de los datos eruditos que
manejaba, una categoria aparte de hechos que se pudiera designar mediante el neutro plural
sustantivado que denota “un conjunto de cosas o fendmenos maravillosos”. La presencia de
mirabilia habria representado, en nuestra opinién, una primera e imprescindible fase en el
proceso de llegar a concebir una categoria abstracta de lo maravilloso.

CONCLUSIONES

1. El analisis de mirus, -a, -um y de sus derivados o compuestos (mirabilis, -e; miror,
-ari, miraculum, -i, mirator, admiror, -ari, admiratio, -onis) asi como el de stupeo, -ere y
de sus derivados o compuestos (stupor, -oris, stupesco, -ere, obstupefacio, -ere) en las
Etimologias de Isidoro de Sevilla permite formular, en primer lugar, unas conclusiones de

? Hemos utilizado la base de datos www.brepolis.net que hemos consultado entre 1-31. 03.12 y
entre 1-31.07.12.

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



19 Las Etimologias de Isidoro de Sevilla 107

orden cuantitativo : en los veinte libros de la enciclopedia existen 34 ocurrencias de mirus y
de sus derivados/compuestos que expresan el asombro ante ciertos hechos extraordinarios,
situados fuera del orden natural o comun; asimismo, de las 11 ocurrencias de stupeo, -ere y
de sus derivados/compuestos hemos constatado que solo 4 expresan el asombro ante
determinados hechos extraordinarios. El neutro plural mirabilia — que a partir de los siglos
XII-XIII iba a gozar de gran favor entre los autores de textos eruditos o de ficcion al
denotar un conjunto de fendémenos asombrosos — no existe en la enciclopedia isidoriana.

Por otra parte es necesario observar que en el contexto de esta magna obra gramatical
el enciclopedista no define ninguna de las voces que expresan el asombro ante lo
extraordinario. Aunque el libro X de las Etimologias estd dedicado precisamente a definir
toda una serie de adjetivos, mirus no esta definido . Existe la entrada stupidus que implica
s6lo una indicacion referente a la posibilidad de optar entre sindnimos : Stupidus saepius
stupens (X, S, 248) pero el significado “quedar inmovilizado por el asombro” no esta
registrado.

Subrayamos, por consiguiente, la escasez de referencias a lo maravilloso y el hecho
de que ninguno de los lexemas que expresan esta actitud se define en las Etimologias. Una
comparacion con Plinio y San Agustin resulta esclarecedora a este respecto : de manera
orientativa diremos que en la Naturalis Historia de Plinio hay mas de 800 ocurrencias de
mirus con sus derivados o compuestos, y que en el tratado agustiniano De civitate Dei se
pueden contar mas de 300 ocurrencias. En cuanto a stupeo y sus derivados y compuestos, la
comparacion con Plinio y San Agustin no resulta tan relevante ya que estos autores
tampoco los utilizan con frecuencia (8 ocurrencias en la Naturalis Historia de las que s6lo 3
designan el asombro y 24 ocurrencias en el tratado De civitate Dei de las que hemos
retenido sélo 13).

2. En segundo lugar, apuntamos que Isidoro emplea predominantemente el adjetivo :
22 ocurrencias para mirus y mirabilis de un total de 34 ; 6 ocurrencias para el nombre : 4
para miraculum, 1 para mirator, 1 para admiratio ; 6 para el verbo : 4 para miror y 2 para
admiror. Si continuamos la comparacion meramente orientativa con Plinio y San Agustin,
observamos que éstos emplean también el nombre mirabilia y que, en cuanto a los
adjetivos, ademas de mirus, -a, -um y mirabilis, -e, utilizan también mirificus, -a,- um .
Isidoro no utiliza ningin adverbio derivado de mir-, mientras que en Plinio se emplean
mire, mirifice, mirabiliter y en el tratado agustiniano — mirabile, mirifice y mirabiliter.
Constatamos, por consiguiente, que el 1éxico isidoriano empleado para referirse a los seres
o fenémenos asombrosos, ademas de ser escaso desde el punto de vista cuantitativo, es
también de una notable austeridad.

3. Hemos observado que en numerosos casos la presencia de los vocablos que
denotan el asombro ante lo extraordinario se debe a las fuentes empleadas por el
enciclopedista ; en otras palabras, el texto-fuente es el que presenta un hecho como
asombroso/maravilloso/extraordinario ; al registrar otros hechos similares, el enciclopedista
no vuelve a calificarlos como asombrosos/maravillosos, con lo cual no queda claro por qué
una realidad es maravillosa y otra no. En una sola circunstancia el enciclopedista parece
haber reflexionado de manera congruente sobre un criterio de clasificacion que opusiera las
realidades comunes y corrientes a las extraordinarias : se trata de los portenta presentados
en XI, 3-4 y que forman un corpus coherente y bastante extenso marcado por un

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



108 Anca Crivit 20

vocabulario que le es propio y que el autor explica mediante las estrategias gramaticales
propias de su enfoque enciclopédico. Pero constatamos que el criterio de clasificacion falta
en el caso de las realidades marcadas mediante los derivados/compuestos de mirus y de
stupeo que no se emplean de forma sistematica. Por tanto, la actitud del autor con respecto
a estas realidades es inconsecuente y éstas no forman una categoria aparte, comparable a la
de los portenta.

4. Otro aspecto que queremos subrayar es la reparticion de las palabras que expresan
el asombro o la maravilla y que para una mejor comprension hemos sefialado en el cuadro
adjunto a este estudio: se observa que de las 34 ocurrencias de mirus con sus derivados y
compuestos, 14 ocurrencias se refieren a la naturaleza, 12 al hombre y a sus obras o
actividades 4 se refieren a Dios, 3 a los santos, una sola — a una categoria de monstruos. En
cuanto a stup-, dos ocurrencias implican actitudes de asombro ante seres extraordinarios,
una ocurrencia se refiere a un hecho natural y una a un fenémeno — el éxtasis — reservado a
los santos.

La unica ocurrencia que designa como maravillosa una clase de monstruos se
explica, creemos, por la influencia de la fuente utilizada en este contexto. Pero, como
precisamente los monstruos enumerados en X1, 3-4 iban a constituir el corpus predilecto de
los mirabilia en los siglos posteriores, podemos preguntarnos por qué en el texto isidoriano
estos monstruos no estan marcados como maravillosos: ;(No los habra percibido el
enciclopedista como tales? O, con mas probabilidad — y es ésta la respuesta que estamos
proponiendo — ya que a los monstruos se les dedica de todas formas un apartado especial
(X1, 3-4) en el cual estan designados por un Iéxico especifico (portenta, ostenta, monstra,
prodigia), la sobriedad que caracteriza el enfoque isidoriano se ha manifestado una vez mas
y el enciclopedista no ha vuelto a marcar a los portentos mediante ninguna de las palabras
que expresan asombro.

Las siete ocurrencias de mir- referentes a Dios y a los santos designan, todas, actos
milagrosos en el sentido de actos divinos que infringen las normas de la naturaleza comtin
(por lo demas, en tres de estas ocurrencias se emplea miraculum); es ésta la zona menos
sometida al analisis de tipo racional y cuyas coordenadas se delinean exclusivamente sobre
un trasfondo teolodgico.

La mayoria de las ocurrencias de mir- (26 de 34, o sea un 76%) se refieren a la
naturaleza (14 ocurrencias) y al hombre con sus actividades y actuaciones de diferentes
tipos (12 ocurrencias). Aunque somos muy conscientes de la trascendencia de la
perspectiva teologica inherente al perfil espiritual isidoriano, consideramos que los
fenémenos asombrosos/maravillosos se sitian en las zonas mas susceptibles de investigarse
con los instrumentos propios de la racionalidad, en zonas que, finalmente, podrian
examinarse exclusivamente con los instrumentos propios de la racionalidad, tal como lo
habian hecho, por ejemplo, Aristoteles e incluso Plinio ; aun cuando no hubiera sido Isidoro
cristiano, como en realidad lo era, aun cuando no hubiera sido sinceramente impregnado de
la doctrina christiana, como efectivamente lo era, sin embargo habria podido actuar de la
misma forma al situar los hechos maravillosos en un d&mbito perfectamente explicable por
un enfoque de tipo racional.

(Representa lo maravilloso una categoria del pensamiento isidoriano tal como éste
puede deducirse de las Etimologias? Creemos que la escasez, la austeridad y la
inconsecuencia del 1éxico, al lado de la inexistencia de un criterio de clasificacion nos
autorizan contestar de forma negativa esta pregunta. Podemos hablar de la existencia de

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



21 Las Etimologias de Isidoro de Sevilla 109

ciertas maravillas, dispersas de forma no sistematica en el texto, pero no de una categoria
de lo maravilloso. Lo que si representa una categoria del pensamiento de Isidoro es lo
monstruoso, al que dedica en XI, 3-4 un analisis tanto teoldgico como cientifico,
entendiendo este ultimo adjetivo en los parametros de la época isidoriana.

Sin embargo, al mirar el problema desde un punto de vista diacrénico observamos
que la reparticion del 1éxico que expresa el asombro ante lo extraordinario prefigura una
importante tendencia del enciclopedismo y de la literatura erudita de épocas posteriores,
sobre todo a partir de los siglos XII y XIII: la de identificar lo maravilloso con los
comportamientos de la naturaleza en general y del hombre en particular.

No consideramos, por consiguiente, que los autores posteriores hayan leido los libros
isidorianos sobre la naturaleza — porque es en éstos donde se sitia la mayoria de las
ocurrencias de lo extraordinario — como a una coleccién de maravillas ; el caracter de
racionalidad que Isidoro se desvela por imprimir a su obra no lo permitiria y una prueba de
ello es su manera de presentar los monstruos del libro XI. No creemos que sea en este
sentido que Isidoro pudiera ser considerado una fuente de lo maravilloso medieval. Pero
creemos que la erudicion y la literatura posteriores a Isidoro han utilizado el texto de las
Etimologias reinterpretando numerosos de los datos no designados como maravillosos, para
hacer de ellos vectores de lo que, a partir del siglo XII, ha podido constituir la gran
corriente de lo maravilloso medieval.

34 ocurrencias |DIOS LOS SANTOS |EL HOMBRE Y|LA LOS
4 3 ocurrencias SUS NATURALEZA |MONSTRUOS
ocurrencias ACTIVIDADES 14 ocurrencias 1 ocurrencia
12 ocurrencias
Mirus, -a, -|7,5,12 18,1,5 13,21, 15
um 6,4,4 13, 21,20
14 6,7,1 16, 3,
ocurrencias 15,11,3 10=19,10,19
16,4, 3
16,4, 3
16,19, 1
17,9, 49
12,6, 51
Mirabilis, -¢ 7,9,8+7,9,8 2,30, 18 12,2,7 11,3,23
8 ocurrencias 10, R, 235 13,12,3
reductibles a 19,17, 16
7
Miror, -ari 3.71,32 12,1, 19
4 ocurrencias 3,71, 34
16, 4,
Miraculum, -i|2,24,12 |7,9,1 12,4, 19
4 ocurrencias |7, 5, 17
Mirator, -oris 10, F, 103
1 ocurrencia
Admiror, -ari |7, 7, 3 2,2,1
2 ocurrencias
Admiratio, - 15,3,6
onis
1 ocurrencia

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



110 Anca Crivit 22

4 ocurrencias DIOS LOS SANTOS |EL HOMBRE Y|LA LOS
1 ocurrencia SUS NATURALEZA [MONSTRUOS

ACTIVIDADES |1 ocurrencia

2 ocurrencias
Stupor, -oris 7, 8,33
1 ocurencia
Stupeo, -ere 12,4, 19
Stupesco, -ere 11,329
Obstupefacio, - 10, F, 103
ere

BIBLIOGRAFIA
Textos
André, J. (ed., tr.), 1986, Isidore de Séville. Etymologies. Livre XII. Des animaux, Paris, Les Belles
Lettres.

Codoiier, C. (ed.), 1992, Differentiae de Isidoro de Sevilla. Libro I, Edicién critica, traduccion,
introduccién y notas. Paris, Les Belles Lettres.

Dombeart, B., Kalb, A., (eds.), 1955, Aurelius Augustinus, De civitate Dei, Corpus Christianorum.
Series Latina XLVII/XIV, 1 et 2, Turnhout, Brepols.

Gasti, F. (ed., tr.), 2010, Isidoro di Seviglia. Etimologie. Libro XI. De homine et portentis, Paris, Les
Belles Lettres.

Lindsay, W. M. (ed.), 1911, Isidore of Seville (St). Etymologiarum sive Originum Libri XX, Oxford:
Clarendon Press.

Keil, Heinrich, 1880, Grammatici latini, V11, Scriptores de ortographia, Leipzig, Teubner.

Marshall, P.K. (ed.), 1993, Hyginus Fabulae, ed., Stuttgart und Leipzig, Teubner.

Mayhoff, C. (ed.), 1909, C. Plini Secundi, Naturalis Historiae libri XXXVII, Lipsiae, Teubner.

Miller W. (ed., tr.), 1928, Cicero, De officiis, London, New York, The Loeb Classical Library.

Mommsen, Th. (ed.), 1894, Cassiodori Senatoris Variae, Berlin, Weidmann.

Mommsen, Th. (ed.), 1895, Caius Iulius Solinus, Collectanea rerum memorabilium, Berlin,
Weidmann.

Oroz Reta, J., Marcos Casquero, M.-A. (eds), 1982, San Isidoro de Sevilla, Etimologias, Texto latino,
version espafiola y notas, Madrid, Editorial Catdlica.

Stroebel, E. (ed.), M. Tullius Cicero, Rhetorici libri duo qui vocantur de inventione. In Aedibus B.G.
Teubneri. Lipsiae. 1915, disponible en linea, http://www.perseus.tufts.edu/hopper.

Thilo, G et Hagen H. (eds), 1881, Maurus Servius Honoratus, In Vergilii carmina comentarii. Servii
Grammatici  qui  feruntur in  Vergilii carmina  commentarii, Leipzig,Teubner,
http://www.perseus.tufts.edu/hopper.

Diccionarios y bases de datos

Blaise, A., 1975, Lexicon Latinitatis Medii Aevi: praesertim ad res ecclesiasticas investigandas
pertinens, Turnhout, Brepols.

Blaise, A., 1966, Le vocabulaire latin des principaux themes liturgiques, Turnhout, Brepols.

Du Cange et al., 1883-1887, Glossarium mediae et infimae latinitatis, Niort, L. Favre,
http://ducange.enc.sorbonne.fr/.

Ernout, A., Meillet, A., 2001, Dictionnaire étymologique de la langue latine. Histoire des mots, Paris,
Klincksieck.

Forcellini, Aegidio, 1965, Lexicon Totius Latinitatis, Bologna.

Niermeyer, J. F., 1959-1964, Mediae latinitatis lexicon minus, Leiden, Brill.

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)



23 Las Etimologias de Isidoro de Sevilla 111

Real Academia Espafiola, Diccionario de la lengua espariola, Vigésima segunda edicion,
http://lema.rae.es/drae/.

Thesaurus linguae latinae, 1, 1900; VIII, 1936-1966, Lipsiae in aedibus Teubneri.

Brepolis, Library of Latin Texts, Series A, Turnhout, Brepols Publishers, http://www.brepolis.net.

Estudios

Bower E. W., EOOAOZX and INSINUATIO in Greek and Latin Rhetoric, The Classical Quarterly,
New Series, Vol. 8, No. 3/4 (Nov., 1958), pp. 224-230, Published by: Cambridge University
Press on behalf of The Classical AssociationStable URL: http://www.jstor.org/stable/637986.
Accessed: 30/04/2012 03:05.

Céard, J., 1977, La nature et les prodiges. L insolite au XVI-e siécle en France, Genéve, Droz.

Crivat, A., 2011, “El léxico de lo extraordinario en las Etimologias de Isidoro de Sevilla (portenta,
ostenta, prodigia, monstra)”, in Revue roumaine de linguistique, LVI, 3, 257-276.

Deluz, Ch., 1988, “Des lointains merveilleux (d’aprés quelques textes géographiques et récits de
voyage du Moyen Age)”, in De [’étranger  [’étrange ou la conjointure de la merveille, 13e
Colloque CUERMA, Aix en Provence, 159-167.

Faral, E. , 1913, “Le merveilleux et ses sources dans les descriptions des romans frangais du XII-e
siécle”, in Recherches sur les sources latines des contes et des romans courtois du Moyen Age,
Paris, Librairie Ancienne Honoré Champion, 307-388.

Lecouteux, C., 1998, Au-dela du merveilleux : essai sur les mentalités du Moyen /fge, Paris, Presses
de I’Université de Paris-Sorbonne.

Le Goff, J., 1985, Le merveilleux dans I’Occident médiéval”, in L ’imaginaire médiéval, Paris,
Gallimard, 17-39. Consultado por nosotros en la traduccién rumana “Mirabilul in Occidentul
medieval”, Imaginarul medieval, 1991, Bucuresti, Meridiane, 46-75.

Le Goff, J., Schmitt, J.-C., 2003, “Lo maravilloso” in Diccionario razonado del Occidente medieval,
Madrid, Akal, 468-478. (Edicién francesa anterior, Dictionnaire raisonné de L’Occident
meédiéval, 1999).

Meslin, M. (dir.), 1984, “Qu’est-ce que le merveilleux?”, in Le merveilleux. L’imaginaire et les
croyances en Occident, Paris, Bordas.

Moussy, C., 2002, “Signa et portenta”, in: L. Sawicki, D. Shalev (eds), Donum grammaticum.
Studies in Latin and Celtic Linguistics in Honour of Hannah Rosén, Louvain, Peeters,2002,
265-275.

Ribémont, B., 2002, “L’autre et la merveille dans les encyclopédies du Moyen Age”, in: Littérature et
encyclopédies du Moyen Age, Orléans, Paradigme, p. 155-169.

Rousset, P., 1956, “Le sens du merveilleux & I’époque féodale”, Le Moyen Age, 62, 25-37.

Smith, William, 1875, A Dictionary of Greek and Roman Antiquities, London, John Murray.

Touratier, Christian, 1994, Syntaxe latine, Peeters, Louvain-la-Neuve.

Acknowledgements: This work was supported by the strategic grant
POSDRU/89/1.5/8/62259, Project Applied social, human and political sciences. Postdoctoral
training and postdoctoral fellowships in social, human and political sciences, cofinanced by the
European Social Fund within the Sectorial Operational Program Human Resources Development
2007-2013.

BDD-A407 © 2013 Editura Academiei
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:02:20 UTC)


http://www.tcpdf.org

