
Communications

20

LE RÔLE DE LA LANGUE DANS LA
RECHERCHE DE L’IDENTITÉ NATIONALE

Dr. Olga INKOVA
Olga.Inkova@unige.ch
Université de Genève

Abstract :
The  role  that  was  assigned  to  language  in  the  search  for  identity  varies

considerably  depending  on  the  model  of  the  nation  adopted.  It  is  precisely  the
’’German’’ model, an organic model of nation, that dominates Russia nowadays.
Taking this into consideration, language is considered to be one of the principles, if
not  the  principle  unifying  the  nation.  The  author  makes  a  reasoned  analysis  of  the
intellectual sources of the Russian linguistic ethnocentric language which, drawing on
the  work  of  the  ideologues  of  German  romanticism  itself,  has  as  main  objective
isolating the representations of the world, stereotypes of behavior and psychological
reactions that the Russian language imposes on the native speaker, thus determining
its  ’’national  character’’.  Concluding his  study,  the author  sketches the portrait  of  a
Russian in a polemic manner, just as it can be shown in the light of these linguistic
investigations.
Key-words :

National identity, world view, language specifics, national character, Russia.

Résumé:
Le  rôle  attribué  à  la  langue  dans  la  quête  identitaire  varie  notablement  en

fonction  du  modèle  de  la  nation  adopté.  Or,  c’est  le  modèle  ‘allemand’,  un  modèle
organique de nation,  qui  domine en Russie  d’aujourd’hui.  Dans cette  conception,  la
langue  est  considérée  comme  un  des  principes,  voire  le  principe  unificateur  de  la
nation.  L’auteur  procède  à  une  analyse  raisonnée  des  sources  intellectuelles  de  la
linguistique ethnocentrique russe qui, s’inspirant des travaux des idéologues du
romantisme allemand, se donne pour objectif d’isoler les représentations du monde,
stéréotypes de comportement et de réactions psychiques que la langue russe impose
au locuteur natif en déterminant ainsi son ‘‘caractère national’’. En conclusion de son
étude, l’auteur dessine, de manière polémique, le portrait d’un Russe tel qu’il se
présenterait à la suite de ces investigations linguistiques.
Mots-clés :

Identité nationale, vision du monde, spécificité linguistique, caractère
national, Russie.

1. Remarques introductives
Si l’on veut définir d’une manière concise l’essentiel de la quête

russe  d’identité  nationale,  on  peut  le  formuler  ainsi  :  «  Nous  sommes.
Mais qui sommes-nous ? ». Autrement dit, les Russes n’ont jamais dû se

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

21

faire reconnaître comme nation, bien au contraire. Mais définir en quoi
consiste leur identité nationale, du fait que le territoire de la Russie
s’étend sur deux continents, alors que sa population se caractérise par
une diversité ethnique et religieuse, pose un vrai problème : qui ils sont,
d’où ils sont issus, quels sont les critères de leur « russité » ? L’élite
intellectuelle russe, dont des philosophes, des écrivains, des historiens,
des théologiens, des linguistes, cherche à donner une réponse à cette
question  voici  déjà  au  moins  deux  siècles.  Une  place  très  importante
dans ces interrogations identitaires a été attribuée à la langue russe.
Précisons tout de suite que dans le couple nation/langue la relation n’est
ni nécessaire, ni totalement arbitraire : on connaît des langues sans
nation comme les nations sans langue spécifique. Ces alternances
complexes mais toujours actives alimentent un débat permanant que le
tournant  du  XVIIIe  et  du  XIXe  s.  a  figé  avec  l’avènement  de  la
philologie,  de  la  philosophie  romantique  et  de  la  thématique  des
nationalités en Europe. C’est une époque où les nations européennes
s’inventent une « âme » ou un « génie ».

Mon  point  de  vue  sur  les  questions  identitaires  n’est  pas  celui
d’un  historien  ou  d’un  politologue  qui  cherche  à  définir  les  raisons  qui
attribuent à la question linguistique telle ou telle place dans les
revendications nationales, mais d’un linguiste qui cherche à comprendre
dans quelle mesure la spécificité nationale se reflète dans la langue et,
inversement, – et c’est là que les débats deviennent particulièrement
violents1, – si la langue est à même d’influencer notre façon de penser,
de sentir, d’imaginer.

2. Quelle identité nationale pour les Russes du XXIe siècle ?
Si l’on définit l’identité nationale comme un principe unificateur,

l’ensemble des « points communs » entre les personnes qui se
reconnaissent d’une même nation, ainsi qu’un sentiment ressenti par
une personne de faire partie d’une nation, il s’avère nécessaire de définir
ces « point communs » qui sont à l’origine de ce sentiment.

Pendant longtemps, il fut à la mode d’opposer une « conception
française » de la nation,  fondée sur l’idée d’adhésion volontaire,  à une
« conception allemande », fondée sur l’exaltation des origines. Pour
définir  la  première  forme,  on  invoque  le  modèle  du contrat social, en
tant qu’union de volontés libres en une communauté politique. La nation
s’apparente  dès  lors  à  un  corps  politique  construit  par  les  citoyens,
plutôt  qu’à  une  société  à  laquelle  on  appartient2.  On  est  donc  citoyen

1 Cf. notamment la polémique de P. Sériot, 2004, et d’A. Wierzbicka, 2008, ainsi que
le tout récent ouvrage de P. Sériot, 2010.
2 M. Gaille, 1998, pp. 223-224.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

22

par un acte d’adhésion volontaire et non par droit de naissance, comme
c’est  le  cas  dans  la  deuxième  conception  de  la  nation,  romantique  et
organique, associée à la notion de Volksgeist (esprit du peuple) forgée
par  Herder.  Ici,  à  l’idée  de  libre  association,  d’adhésion  réfléchie  se
substitue celle de tradition, de liens naturels organiques déterminés par
l’appartenance  à  une  communauté  vivante  de  langue  et  de  race  :  l’on
appartient à la nation parce qu’on s’y enracine naturellement, non parce
que  l’on  adhère  à  ses  principes  fondateurs.  Il  est  clair  que  la  nation
fondée sur une approche naturaliste, organique, se présente colorée
d’une forte dimension affective, dont témoigne l’image de la mère
patrie.

Même si ce rattachement ‘géographique’ des deux conceptions
s’efface aujourd’hui (de sorte qu’à l’intérieur, par exemple, de la France
ou  de  la  Russie  les  deux  conceptions  peuvent  coexister),  cette
opposition reste pertinente dans la mesure où elle reflète le poids
différent du facteur linguistique dans la définition de la nation, poids qui
sera évidemment plus important dans la conception organique. Or, c’est
cette  dernière  qui  semble  gagner  du  terrain  en  Russie  d’aujourd’hui.
Selon les analyses d’A. Agadjanian3, le modèle de nation à la française,
société civile,  a  prévalu  dans  l’idéologie  anti-communiste  de  la  fin  des
années 1980, idéologie qui, inspirée par le modèle libéral occidental, a
tenté de mettre au centre de la problématique identitaire les valeurs
démocratiques. Dix ans après, cet état d’esprit n’a pas disparu, mais il
s’est révélé de moins en moins adapté aux attentes de la société et a
perdu de son importance. Au cours des années 1990, c’est la conscience
ethnique  qui  s’est  renforcée  au  sein  de  la  majeure  partie  de  la
population. L’accent est mis sur la dimension ethnoculturelle de la
« russité »,  une sorte de réaction au caractère antirusse des politiques
nationales  des  ex-républiques  de  l’URSS  et  à  la  situation  précaire  des
minorités ethniques russes dans ces nouveaux états indépendants. Il est
clair  que,  dans cette formule identitaire,  la  langue russe est  appelée à
jouer  un  rôle  de  tout  premier  plan.  La  langue  est  considérée  à  ce
moment comme patrimoine. Ce mouvement intellectuel naît de la
conviction que l’attention à la langue fait apparaître l’unité de ceux qui
partagent ce patrimoine et, en ce sens, leur fait prendre conscience de
leur identité pour légitimer la renaissance de la nation, redonner avec la
claire reconnaissance du passé le goût de construire leur avenir. Comme
le note M. Krongauz :

« [s]i l’Idée nationale, principe unificateur, est représentée par
des éléments aussi divers que l’orthodoxie, Pouchkine, le football, le

3 A. Agadjanian, 2000.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

23

rétablissement de l’empire, c’est dans la langue russe que se reconnaît
effectivement l’écrasante majorité des habitants »4.

3. La linguistique « ethnocentrique » russe : quelques sources
d’inspiration

C’est au sein de ce modèle identitaire ethnique que tout un
courant  de  pensée  a  été  remis  au  goût  du  jour  en  Russie  à  partir  des
années 1990, les écrits des romantiques allemands sur les langues en
tant  que  «  visions  du  monde  »  singulières  (Weltanschaungen).  Il  est
désormais devenu courant de citer Wilhelm von Humboldt qui comparait
l’ensemble des langues à un prisme, dont chaque face montrerait
l’univers sous une couleur diversement nuancée. Ce qui est en jeu dans
ce courant de pensée,  c’est  donc l’idée que chaque nation a son génie
propre, incomparable, irréductible à quelque modèle que ce soit ; un
génie qui s’exprime d’abord et avant tout dans la langue. « Une nation
est […] une forme spirituelle d’humanité caractérisée par une langue
déterminée […] »5, écrit von Humboldt et poursuit : « […] la distribution
de l’espèce humaine en nations n’est rien d’autre que sa distribution en
langues […] ». Dans les textes du romantisme allemand, « la langue en
tant qu’elle constitue l’élément déterminant du caractère d’un peuple ou,
pour  parler  plus  justement,  de  son  esprit,  est  le  signe  d’une  unité
politique et spirituelle (mais les deux sont alors indissociables) à
construire »6.

A construire, puisqu’à cette époque, la nation allemande est une
nation sans état. La langue en tant que mémoire d’un peuple, réservoir
vivant des pensées qui lui sont propres, devient ainsi le principe
unificateur de la nation.

Nous sommes ici face au modèle de la nation comme organisme.
Il consiste à dire que chaque nation, en vertu d’un principe, d’une force
qui  lui  est  propre  (sa  force  organique)  se  développe,  de  façon
autonome, comme un organisme vivant. Si le destin de chaque peuple
est en partie déterminé par les circonstances géographiques extérieures
–  comme  le  notait  la  philosophie  de  Montesquieu7 – cet effet est
compensé par une force organique qui influe sur la façon de sentir, mais
aussi d’imaginer, sur l’intelligence pratique, sur les traditions et enfin sur
la langue propre de chacun.

Dans cette série, la langue occupe une place à part. Elle est un
don de la providence, mais un don imparfait qu’il appartient à chaque

4 M. Krongauz, 2005, p. 198.
5 W. von Humboldt, 1996, p. 455.
6 M. Crépon, 1996, p. 43.
7 Parmi les philosophes russes qui partagent cette idée, mentionnons en premier lieu
N. Berdiaev (cf. ci-dessous).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

24

peuple  de  perfectionner  au  long  de  son  histoire.  La  langue  n’est  plus
alors  un  simple  critère  de  reconnaissance  et  d’identification.  Elle  est
pour chaque peuple le lieu où il manifeste son essence, son « âme » –
c’est-à-dire le lieu où il lui donne une forme concrète. La langue donne
au peuple son caractère qui ne tient pas de circonstances extérieures,
qui  ne  se  forme  pas  mécaniquement  mais  dépend  de  l’art  et  de  la
persistance  avec  lesquels  il  œuvre  dans  la  langue.  C’est  cette  œuvre
commune qui lie entre elles les générations d’un même peuple. Elle
introduit dans la réflexion sur l’identité la dimension de l’héritage et de
la dette qu’on retrouvera dans de nombreux textes tant allemands que
polonais, tchèques ou russes. La langue n’est pas seulement un lien
entre les vivants. Elle rappelle les morts avec une force telle qu’elle en
acquiert un caractère sacré.

La quête allemande d’identité suscite une émulation réitérée du
côté des Slaves qui exalte la langue en tant qu’un des, voire l’unique,
principes unificateurs de la nation. Ainsi, on peut lire chez le philosophe
polonais du milieu du XIXe s. Bronislaw Trentowski, pour ne citer que
lui :

« La langue nationale est le Panthéon de la nationalité, elle est la
nationalité même, la plus générale et la plus essentielle »8.

Mais c’est également dans cet esprit que des linguistes russes,
comme du reste d’autres pays de l’Europe orientale, entreprennent
aujourd’hui leurs investigations, afin d’étudier les liens réciproques entre
la  langue  et  la  pensée  à  travers  les  mots-clés  spécifiques  de  chaque
culture. Mais si les travaux, ou plutôt le nom, de W. von Humboldt sont
massivement cités, d’autres penseurs allemands restent à l’ombre : ils
ne sont ni cités, ni évoqués. Il suffit néanmoins de parcourir leurs
travaux pour trouver une étonnante ressemblance d’idées des linguistes
russes travaillant dans cette approche et de leurs prédécesseurs
romantiques. Ainsi, l’objectif des investigations tel qu’il est formulé par
les idéologues de ce courant d’idées en Russie est
 « d’isoler les représentations du monde, les stéréotypes de
comportement et de réactions psychiques que la langue russe impose au
locuteur, c’est-à-dire une manière particulière et bien précise de voir le
monde, de penser et de sentir modelée par la langue »9.
En termes de romantiques allemands, il s’agit de découvrir ce Volkstum,
cet élément populaire foncier, défini au début du XIXe s. presqu’avec les
mêmes mots par F.-L. Jahn comme

8 B. Trentowski, 1996, p. 332.
9 A. Zalizniak et al., 2005, p. 13. C’est nous qui traduisons.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

25

« un style foncier commun d’aimer et de haïr, de se réjouir et de
s’attrister, de renoncer et de jouir, d’espérer et d’aspirer, de pressentir
et de croire »10.

Voici en gros en quoi consiste leur démarche. Chaque langue
reflète les traits extralinguistiques qui sont « jugés pertinents » par les
membres de la culture qui utilise cette langue. En acquérant une langue
et,  plus  particulièrement,  le  sens  des  mots,  le  locuteur  d’une  langue
commence à « voir le monde » sous un angle qui lui est imposé par sa
langue maternelle : il acquiert la conceptualisation du monde
caractéristique  de  cette  culture.  Les  mots  de  la  langue  tout  à  la  fois
reflètent et forment le mode de pensée des locuteurs de la langue.
Difficile de ne pas reconnaître dans ces postulats les idées de Herder qui
écrivait que « notre mode de penser […] se forme dans, avec et par une
langue »11 ou encore :

« La langue est […] la forme non seulement dans laquelle, mais
aussi en fonction de laquelle les pensées prennent figure. […] Dans
l’éducation,  nous  apprenons  les  pensées  au  moyen  des  mots,  et  les
nourrices  qui  forment  notre  langue  sont  aussi  par  là  nos  premières
institutrices de logique »12.

Ce qui distingue une langue d’une autre et, partant, une culture
d’une autre, puisque dans cette conception langue et culture sont de
parfaits synonymes, ce sont les mots « linguo-spécifiques » (le terme
est d’A. Wierzbicka, linguiste australienne d’origine polonaise, à l’origine
du renouveau de ce courant linguistique) devenant ainsi des « clés »
pour  interpréter  les  valeurs  et  idéaux  du  peuple,  sa  façon  de  voir  le
monde et  leur vie dans le monde. La métaphore « clé » est  également
empruntée à Herder :

« Il existe une symbolique qui est commune à tous les hommes –
une vaste chambre aux trésors, où sont conservées les connaissances
qui  appartiennent  à  la  totalité  du  genre  humain.  Le  véritable  sage  en
matière de langues, sage que je ne connais pas encore, détient la clé de
cette chambre obscure. Quand il paraîtra, il en ôtera les scellés, il
portera en elle la lumière et nous dévoilera ses trésors. Cette clé, ce
serait la sémiotique, dont jusqu’à présent nous ne connaissons que le
nom,  et  qui  se  trouve  dans  les  registres  de  nos  encyclopédies
philosophiques : un déchiffrement de l’âme humaine à partir de sa
langue. »13

Il est évident que Herder utilise le terme « sémiotique » dans le
sens qui lui était propre à son époque. Partant de l’idée que la nation est

10 F.-L. Jahn, 1996, p. 136.
11 J. G. Herder, 1996, p. 93.
12 Ibid., p. 87.
13 Ibid., p. 83-84.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

26

un  organisme  vivant  et  que  la  langue  est  le  signe  des  pensées  du
peuple, Herder utilise le terme médical Semiotik « diagnostique de la
maladie  à  partir  des  signes  du  corps  du  malade  »  (Semiotik des
Körpers), la seule acception connue de ce mot à l’époque, pour parler de
la  future  science  qui  déchiffrera  l’âme  du  peuple  à  partir  des  signes
«  spirituels  »,  sa  langue.  Mais  c’est  dans  un  sens  plus  moderne  que
l’utilisent A. Wierzbicka14 et ses adeptes, en bravant la répartition
qu’opère  Ch.  Morris  entre  sémantique,  syntaxe  et  pragmatique.  La
sémiotique est égale ici à la sémantique, puisque toute forme à tout
niveau linguistique – morphologique, sémantique, syntaxique ou
pragmatique – a un sens :

« Le fait qu’une idée est une idée-clé pour une langue est
confirmé  […]  par  sa  répétition  dans  la  signification  d’autres  mots  et
expressions, ainsi que, parfois, dans celle des constructions syntaxiques
et même des modèles dérivationnels […] »15.
Ainsi, M. Guiraud-Weber, russiste française, conclut, dans son récent
article consacré à l’analyse des constructions impersonnelles en russe :

« la syntaxe russe, certes, ne reflète pas directement la mentalité
nationale,  mais  son  analyse  […]  donne  quelques  clefs  à  la
compréhension de la culture russe »16.

Il  y  a  quelques  deux  cents  ans,  von  Humboldt  analysait  de
manière similaire l’intonation anglaise. La modification de l’accent, à
l’origine typique de tout le groupe germanique des langues, donne des
résultats très différents en anglais et en allemand :

«  l’intonation  anglaise  se  démarque  du  caractère  régulier  et
uniforme de l’intonation allemande au point d’en prendre pratiquement
le  contre-pied.  Elle  s’accorde  ainsi  parfaitement  avec  l’effort  soutenu
très tôt et tendu vers la liberté politique, effort pour lequel le rôle
majeur était tenu par le terme vivant, ce qui n’est pas sans évoquer en
même temps, par contraste avec d’autres peuples qui, s’étant trouvés
dans le même cas, n’ont imprimé ce trait dans leur langue, la prompte
vivacité,  l’activité  infatigable,  la  tendance  si  marquée  de  la  nation  à
privilégier l’exécution immédiatement pratique »17.

De  même  que  E.  Dembowski,  s’inspirant  de  la  conception
romantique de la nation et développant les idées de Jan Kaminski,
écrivait en 1842 :

«Il  faut  déterminer la relation entre les sens,  les sons des mots
et leurs formes grammaticales, apercevoir le caractère philosophique de
cette  relation,  par  exemple  montrer  pourquoi  le  son a dans  la  flexion

14 Pour l’analyse détaillée de sa conception cf. P. Sériot, 2004.
15 A. Zalizniak et al., 2005, p. 10.
16 M. Guiraud-Weber, 2009, p. 29.
17 W. von Humboldt, 1996, p. 459.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

27

czlowiek, czlowieka (le nominatif : l’homme, le génitif : de l’homme)
est  lié  à  ce  sens-là  et  non  pas  à  un  autre  et  quelle  pensée  réside  en
cela. »18

Mais comment sont choisis, dans cette ‘linguistique
ethnocentrique’,  ces  «  concepts-clés»  de  la  vision  du  monde  (kartina
mira, Weltbild),  en  l’occurrence  de  la  vision  du  monde  russe  ?  Les
critères  sont  deux  :  la  correspondance  à  ce  que  l’on  a  l’habitude  de
considérer comme « caractère russe » et la difficulté de traduire ces
mots dans d’autres langues19.  Le  premier  critère  nous  renvoie  de
nouveau au XVIIIe s., aux conceptions psychologiques de la langue très
en  vogue  à  l’époque.  Ces  conceptions  établissent  « une analogie
constante entre la langue de chaque pays et le caractère de ses
habitants »,  et  arrivent  à  des  descriptions  bien  connues  des  langues,
telles que

«La  langue  italienne,  dont  la  plupart  des  mots  viennent  par
corruption du latin, en a amolli la prononciation en vieillissant, dans la
même proportion que le peuple qui  la  parle a perdu de la vigueur des
anciens Romains […], la langue française fait supposer dans les hommes
qui  la  parlent,  une  intelligence  facile,  des  idées  nettes,  des
raisonnements conséquents[…]. Si par exemple la langue d’un pays est
molle et sans énergie, c’est que les hommes y sont lâches et efféminés.
[…] Si les termes de galanterie y dominent, c’est que les hommes y
traitent  l’amour  moins  comme  un  plaisir  que  comme  une  affaire
capitale.»20

Ce type de raisonnement ne fait que sourire aujourd’hui21. C’est
pourquoi les adeptes de l’approche ethnocentrique veulent mettre à jour
leur position, en précisant que

«l’idée que la langue exprime ‘‘le caractère national’’, d’une part,
n’est  pas originale et,  de l’autre,  est  tout simplement fausse.  La tâche
de trouver dans telle ou telle langue des traits qui sont a priori attribués
au ‘‘caractère national’’ est démodée et, probablement, irréalisable»22.

18 Cit. d’après P. Caussat et al., 1996, p. 348.
19 A. Zalizniak et al., 2005, pp. 10, 12.
20 Encyclopédie ou Dictionnaire universel raisonné des connaissances humaines,
1770-17801, 2003, s.v. Langage.
21 Même si,  encore au XXe s.,  Ch.  Bally  (1944,  p.  359)  oppose la  langue française,
langue de la raison, à la langue allemande, celle d’affectivité ; et l’on peut lire chez J.
Damourette et E. Pichon dans leur Essai de grammaire de la langue française que le
mot mer serait devenu féminin en français, à la différence de l’italien où il est
masculin, parce que la mer en français est souvent associée à l’image d’une femme :
« La  mer  est  d’aspect  changeant  comme  une  femme  journalière,  d’humeur  mobile
comme une jolie capricieuse, attirante et dangereuse comme une beauté perfide » (J.
Damourette & E. Pichon, 1911-27, I, p. 371).
22 A. Zalizniak & I. Levontina, 2005, p. 308.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

28

Par  conséquent,  lisons-nous  plus  en  avant,  ce  qu’il  y  a  de  linguo-
spécifique dans la signification des unités linguistiques doit fournir des
éléments, « sur lesquels peut se fonder un chercheur qui étudie le
caractère national », d’appuyer « ses conclusions sur des données
objectives ». Le sens de la déduction est inversée, mais l’idée de
l’existence de cet objet de recherche – un « caractère national » avec
tous les clichés les plus classiques et les plus invérifiables de la
psychologie des peuples – n’est même pas mise en question23.

4. La langue comme miroir du ‘caractère national’
Quels seraient donc ces concepts-clés de la langue-culture russe

qui reflètent et façonnent le « caractère national russe » ? A. Wierzbicka
met  au  centre  de  la  ‘vision  russe  du  monde’  trois  «  concepts  »  : duša
‘âme’, sud’ba ‘destin’  et toska ‘angoisse’24. Ces « concepts »
refléteraient les propriétés fondamentales qui façonnent l’ « univers
sémantique » de la langue russe : émotivité, irrationalité, passivité et
« passionalité morale »25. Au fur et à mesure, la liste des « concepts-
clés  »  s’enrichit  par  les  mots prostor ‘espace’ et dal’ ‘le lointain’, ainsi
que par les couples pravda – istina ‘vérité’, svoboda – volja ‘liberté’,
dobro – blago ‘le bien’, sovest’ – soznanie ‘conscience’, stydno  –
sovestno ‘c’est honteux’. Ces couples sont en outre appelés à jouer un
rôle particulier dans la construction de la ‘vision du monde russe’.

J’ai  mentionné,  en  effet,  parmi  les  critères  de  sélection  des
candidats aux « concepts-clés », celui de traductibilité. Il est vrai que,
pour beaucoup de ces mots, il est difficile de trouver un équivalent dans
une autre langue, notamment du fait que souvent le mot en question est
soit absent dans la langue de traduction, soit cette dernière ne possède
qu’un mot alors que le russe en a deux (cf. notamment les couples ci-
dessus). Ce type de difficultés a été évoqué déjà par Herder :

«Qui  dira  qu’on  ne  trouvera  pas  dans  chaque  domaine  des
sciences des pensées et des écrits qui restent intraduisibles en telle ou
telle langue ?»26.
De nos jours, dans le domaine de la philosophie, ce problème a mérité la
création d’un dictionnaire des intraduisibles27. Un bon nombre de
« concepts-clés » évoqués ci-dessus y trouvent leur place : sud’ba
‘destin’, pravda – istina ‘vérité’, svoboda – volja ‘liberté’, dobro – blago

23 Bien au contraire ! Cf., par exemple, les titres révélateurs de l’ouvrage collectif des
slavistes polonais A. Lazari, 1995, ou de celui d’A. Sergeeva, 2010.
24 A. Wierzbicka, 1992.
25 Ibid., p. 395.
26 J. G. Herder, 1996, p. 80.
27 B. Cassin, 2004.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

29

‘le bien’, duša ‘âme’, mais aussi narod ‘peuple’ – nacija ‘nation’ et toute
une série de mots (mir, obščina, rod ou svet) qui sont censés mettre en
évidence l’esprit communautaire des Russes.

Sans nier les difficultés que pose la traduction de certains mots et
la spécificité de certaines configurations sémantiques, on peut toutefois
s’interroger sur le  rôle que ce facteur de « traductibilité  » est  appelé à
jouer  dans  la  linguistique  ethnocentrique.  Ainsi  A.  Wierzbicka  observe
que l’absence dans une langue d’un mot ne signifie pas l’absence du
concept  correspondant,  ce  qui  est  tout  à  fait  juste.  Mais  peut-on
affirmer, comme le propose cette linguiste28,  que  l’existence  d’un  mot
dans une langue atteste non seulement l’existence d’un concept
correspondant, mais aussi l’importance de ce concept pour la culture en
question ? Prenons un exemple bien simple. Le français ne possède pas
l’équivalent de l’adjectif russe parnoj,  la  seule  façon  de  traduire  en
français l’expression parnoe moloko (‘lait frais qui garde encore la
chaleur du corps de la vache’) est une tournure descriptive du type ‘lait
fraîchement  tiré’  :  cette  traduction  perd  cependant  une  partie  de  la
signification de l’expression russe. Peut-on en conclure que les Français
(et les Suisses romands !) n’ont pas encore assimilé cette notion et que
la  qualité  du  lait  a  moins  d’importance  pour  l’agriculteur  français  ou
suisse,  alors  même  que  la  renommée  de  la  production  laitière  et
fromagère de ces deux pays dépasse largement celle de la Russie ?

Un autre principe théorique bien important de la linguistique
ethnocentrique veut que les mots linguo-spécifique ne possèdent jamais
de « vrais équivalents »29 dans d’autres langues ; ils ne peuvent pas de
ce  fait  être  traduits.  Il  s’ensuit  que  les  ‘visions  du  monde’  ont  des
frontières infranchissables et seuls les gens parlant la même langue
peuvent se comprendre. L’individu est supposé n’exister que dans et par
le groupe ethnique auquel il appartient. Une différence frappante avec
von Humboldt pour qui:

«C’est  la  langue  qui  relie  tout  en  dissociant  et  qui,  sous  les
revêtements de l’expression individuelle, enveloppe la possibilité d’une
compréhension universelle»30.

Si le choix des « concepts-clés » est déjà significatif, leur
interprétation l’est encore davantage. Prenons comme exemple le

28 A. Wierzbicka, 1992, pp. 21, 123. Cf. du reste les propos de son compatriote, A.
Cieszkowski, qui écrivait en 1863 à Poznan, avec une assimilation caractéristique de
la langue et du peuple : « si, dans une langue, un mot manque, soyons convaincus
que cette langue (ce peuple, cette nation) n’a pas encore bien compris l’idée que le
mot manquant exprime, qu’elle ne l’a pas assimilée, qu’elle n’en est pas consciente »
(cit. d’après P. Caussat et al., 1996, p. 355).
29 A. Zalizniak et al., 2005, p. 10.
30 W. von Humboldt, 1996, p. 455.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

30

concept  de  destin  qui  est  considéré  comme  central  dans  la  ‘vision  du
monde’ russe31.  Les  mots  pour  dire destin en russe sont relativement
nombreux, mais si l’on regarde leur étymologie, ils peuvent être réduits
à deux idées de base – celle  du jugement et  celle  du partage.  Le mot
sud’ba ‘destinée’ est dérivé du verbe sudit’ ‘juger’, alors que le mot rok
‘fatum’ vient du verbe reč’ ‘dire’. Quatre autre mots – dolja, učast’, udel
et un peu moins manifestement žrebij, étant donné que le verbe n’existe
plus  –  veulent  dire  «  part  »,  «  tranche  »,  un  lot  du  gâteau  commun,
attribué à chacun.

Du fait que la langue est vue comme le réservoir des pensées, la
mémoire vivante et toujours active du peuple qui la parle, dans la quête
de  l’identité  nationale,  la  remontée  à  l’origine  prend  la  forme  d’une
enquête sur un passé lointain dont les documents les plus fiables sont
les poésies et les chants populaires, les proverbes, les légendes qui
constituent  le  fond  de  la  culture  populaire.  Le  problème  que  pose  ce
type d’analyse, aussi intéressante qu’elle soit, est que le sens d’un mot
y est fixé une fois pour toutes. Le temps s’arrête, et l’homme russe
pense aujourd’hui comme il y a mille ans. Ainsi, pour illustrer cette idée
de ‘destin-part’ attribuée à chacun à sa naissance et liée au destin de la
communauté, on recourt traditionnellement à la description des rites
populaires fondés sur le partage d’un bien commun, le plus souvent de
la nourriture, qui se trouve reproduit dans de nombreuses situations.
Par exemple, pendant la célébration d’un mariage le partage du grand
gâteau préparé pour la fête constitue le moment central de la
cérémonie32. A Pâques, on coupe un œuf et le distribue aux membres de
la  famille  et  aux  invités.  Encore  une  coutume  conservée  jusqu’à  nos
jours : quand on accueille un hôte, on lui apporte sur un plateau un gros
pain et du sel, ce qui signifie qu’il est admis dans la collectivité et qu’il
est  bien venu. Parmi tous les rites qui  contiennent le  partage du pain,
celui qui nous intéresse le plus est le rite lié à la naissance, lors duquel
le nouveau-né est symbolisé par une tranche du pain rituel qu’on donne
à  sa  mère  et  qui  représente  la  ‘part’  du  nouveau-né,  sa dolja33, son
destin.

Un autre élément de la culture populaire, les proverbes,
permettraient de remarquer que le destin fixe deux moments de la vie
de l’homme – le mariage et la mort : smert’ i žena Bogom suždena ‘la
mort  et  la  femme  sont  données  par  Dieu’,  le  futur  époux  s’appelle
suženyj, le mot ayant la même racine que le verbe sudit’ ‘juger’, il  est
comme ‘adjugé’ au moment de la naissance, ou narečenyj du verbe reč’

31 Le fait que le premier ouvrage collectif russe (N. Arutjunova, 1994) qui comporte
les analyses de concepts-clés soit entièrement consacré au destin l’atteste.
32 S. Tolstaïa, 1994, p. 145.
33 O. Sedakova, 1994, pp. 130-138 ; A. Plotnikova, 1992, pp. 71-75.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

31

‘dire’, le même qui est à la base du mot rok ‘fatum’. De même, la façon
dont  l’homme  doit  mourir  serait  fixée  irrévocablement  :  on  dit  par
exemple komu byt’ povešenu, tot ne utonet ‘celui  qui  doit  être pendu,
ne  se  noiera  pas’.  D’où  le  fameux  fatalisme  inclus  souvent  dans  le
« caractère national russe » conjuguée avec l’humilité face aux
circonstances.

Ce fatalisme, cette prédétermination des moments les plus
importants de la vie, se trouverait cependant contrebalancé par le
caractère imprévisible de la vie quotidienne, une autre « idée-clé » de la
‘vision russe du monde’ exprimée par le mot avos’ ‘peut-être’34, surtout
dans les expressions delat’ na avos’ ‘faire  quelque  chose  au  petit
bonheur’, nadejat’sja na avos’ ‘croire à la fortune, au hasard heureux’.
L’idée exprimée par ce mot ne se réduirait pas à une hypothèse,
signifiée par ‘peut-être’, mais serait toujours orientée vers le futur,
quand il s’agit de l’espoir que non seulement tout s’arrangera, mais
s’arrangera au mieux et que l’on pourra éviter des conséquences
indésirables.  Par  exemple,  on  ne  dira  pas  de  quelqu’un  qui  achète  un
billet de loterie qu’il agit na avos’.  Selon  T.  Bulygina  et  A.  Šmelev,  le
mot avos’ est  le  symbole  de  la  roulette  russe  et  reflète  à  la  fois  le
fatalisme et l’insouciance, comme les traits typiques du « caractère
russe » :  vu qu’il  n’est  pas possible de tout prévoir,  il  est  inutile  de se
prémunir contre tous les ennuis et mésaventures35.

Un autre « concept-clé » primordial, où seraient imbriqués
d’autres  valeurs  et  principes  censés  guider  le  comportement  d’un
homme  russe,  est  la  justice  dont  le  mot pravda constitue  la  clé  de
voûte. A la différence de istina, qui veut dire ‘vérité’, le mot pravda veut
dire à la fois ‘vérité’ et ‘justice’. En effet, du moins jusqu’au XVIe s., la
langue russe ne dissocie pas nettement les notions de droit, de vérité,
de justice et de loi, à la différence d’autres langues (cf. en français droit
vs loi, en allemand Recht vs Gesetz, en anglais right vs law, etc.)36.

D’autre part, si l’on parle de la loi, de laquelle parle-t-on
exactement ? Les linguistes qui adoptent cette approche ethnocentrique,
ainsi que certains historiens de la culture russe prétendent qu’en Russie,
il a toujours existé une opposition très marquée entre la loi morale et la
loi positive37.  La  première  –  qui  correspondrait  à  la pravda (cf.
l’expression, du reste, difficile à traduire, sudit’ po pravde, ‘juger selon
la pravda’) –, se forme au fil des siècles en accord avec les croyances,
les traditions et les coutumes du peuple russe, alors que les lois

34 A. Zalizniak et al., 2005, p. 11.
35 T. Bulygina & A. Šmelev, 1997, 491 sqq.
36 O. Inkova, 2006, pp. 71-93.
37 Cf., à titre indicatif, V. Živov, 2002, pp. 187-316 ; J. Stepanov, 1997 ; A. Lazari,
1995.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

32

positives sont perçues, surtout à partir des réformes de Pierre le Grand,
comme  un  moyen  de  violence,  qui  de  plus  rompt  avec  les  traditions
otcov i dedov,  ‘des  pères  et  des  grands-pères’.  Cette  idée  n’est  pas
neuve. Elle s’inscrit dans le paradigme des comparaisons faites depuis
longtemps par les philosophes et historiens russes entre la Russie et
l’Europe qui postulent que cette dernière vit selon les lois extérieures,
alors  que  la  Russie  selon  les  lois  intérieures,  en  les  comparant  avec
Marthe et Marie et en employant le même vocabulaire : Marie vit selon
la pravda.

Cette loi morale, intérieure, selon laquelle vivraient les Russes,
porte  dans  cette  ‘vision  du  monde’  le  nom  de sovest’ ‘conscience
morale’. Nous retrouvons ici un autre ‘couple-clé’ de la langue russe
sovest’ ‘conscience morale’ – soznanie ‘conscience  en  tant  qu’
instrument de connaissance’. Les adeptes de l’approche
ethnolinguistique aiment citer à ce propos F. Tioutchev :

«La Russie est avant tout l’empire chrétien ; le peuple russe est
chrétien non seulement par l’orthodoxie de ses croyances, mais encore
par  quelque  chose  de  plus  intime  encore  que  la  croyance.  Il  l’est  par
cette faculté de renoncement et de sacrifice qui fait comme le fond de sa
nature morale.»38

L’opposition de la loi intérieure, de la conscience morale, à la loi
extérieure nous amène au couple suivant : svoboda – volja ‘liberté’. Si
svoboda, pour l’essentiel, correspond au concept occidental de liberté,
volja exprimerait  « un concept spécifiquement russe »39. Deux
caractéristiques définissent cette spécificité:

- la liberté dénotée par volja est incompatible avec la loi :
« bezzakonnaja volja »40 ‘volja illégale’ ou, mieux, ‘a-légale’ ; « volja
n’est  d’aucune façon liée à la notion de droit »41 ;  « La volja – en tant
que terme bas de la diglossie – désigne un abus de liberté »42 ;  de ce
point de vue, volja est opposé à svoboda comme une liberté naturelle à
une liberté civile;

– volja désigne une vaste étendue sans limites (prostor),
encore un « concept-clé » incontournable ; « volja vol’naja est la liberté
conjuguée à prostor, un espace qui n’a aucune limite », écrit en 1984
l’historien de la littérature russe D. Lichatchev dans ces Remarques sur
ce qui est russe, et il continue:

«Volja, ce sont de grands espaces sur lesquels on peut aller sans
fin, errer, se laisser porter par le cours de grandes rivières sur de

38 F. Tiouttchev, 1996, p. 402.
39 T. Bulygina & A. Šmelev, 1997, p. 485.
40 N. Arutjunova, 2003, p. 73.
41 A. Šmelev, 2003, p. 344.
42 A. Vasylchenko, 2004, p. 1263.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

33

grandes distances,  respirer  un air  libre,  l’air  des lieux ouverts,  inspirer
largement le vent dans sa poitrine, sentir au-dessus de soi le ciel, avoir
la  possibilité  de  se  déplacer  dans  toutes  les  directions  –  selon  ce  qui
vous passera par la tête.»

Ce sens spatial est inhérent à volja comprise comme liberté43 et
« renforce la connotation d’arbitraire présente dans volja au  sens  de
liberté »44. Alors que la liberté-svoboda présuppose au contraire l’ordre,
la norme, la légalité45.

Dans la dichotomie svoboda – volja,  c’est  bien  sûr  la  liberté
comprise comme volja («  ne  faire  qu’à  sa  tête  »)  qui  correspondrait  le
mieux  au  «  caractère  russe  »  et  à  ce  qui  est  traditionnellement  défini
comme la largesse de l’âme russe. Cette notion est comprise toutefois
au moins de trois façons différentes. La première, la plus flatteuse pour
l’homme russe, voit dans cette largesse de l’âme une qualité précieuse
de  l’homme  russe  qui  inclut  la  générosité,  la  magnanimité  et
l’envergure. Dans la deuxième interprétation46, la largesse de l’âme
russe renvoie à une combinaison des traits de caractère très différents,
voire  contradictoires.  C’est  ce  que  veut  dire  Dmitrij  Karamasov,  un
héros  de  Dostoïevski  par  sa  fameuse  phrase  :  «  L’âme  humaine  est
large,  trop  large,  je  la  rétrécirais  ».  Enfin,  selon  la  troisième
interprétation, la largesse russe serait influencée par l’étendue du
territoire russe. L’argument d’autorité pour soutenir cette interprétation
est constitué, en premier lieu, par les textes de Berdiaev. On lit, par
exemple, dans son Idée russe:

«Il y a une correspondance entre le caractère de la terre russe,
incommensurable, dépourvue de bornes, illimitée, et l’âme russe, entre
la géographie physique et la géographie de l’âme.»47

Cette correspondance entre l’espace et l’intériorité, à laquelle
Berdiaev consacre le chapitre « Du pouvoir que les espaces exercent sur
l’âme russe » de son livre Le destin de la Russie, vaut également pour
l’Occident.  Ainsi,  à  la  différence  de  nature  des  terres  occidentales  et
russes correspond la différence de deux espèces d’âmes:

«L’Européen occidental se sent écrasé par la petite dimension de
ses  espaces  de  terre  et  aussi  par  la  petite  dimension  de  ses  espaces
d’âme.»48

De l’Allemand, Berdiaev dit qu’ «  il  se  sent  pris  de  tous  côtés,
comme dans un piège à souris ». L’Occident est la terre des

43 A. Šmelev, 2003, p. 343.
44 A. Vasylchenko, 2004, p. 1263.
45 Cf. O. Inkova, 2010, pour une analyse critique de ces interprétations.
46 Que l’on trouve par exemple chez N. Arutjunova, 2000.
47 N. Berdiaev, 2000, p. 5. C’est nous qui traduisons.
48 Ibid., p. 282.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

34

« frontières », des « limites ». Cette situation détermine la psychologie
de l’homme occidental:

«Il  est  habitué  à  compter  sur  son  énergie  et  son  activité.  Son
âme  aussi  est  étroite  et  manque  d’espace,  tout  doit  être  calculé  et
correctement réparti. L’organisation qui fixe chaque chose à sa place fait
le caractère bourgeois de l’homme d’Europe occidentale […].»49

L’extension des terres russes donne à l’homme russe certaines
« qualités » dont l’Occidental est dépourvu:

«Chez l’homme russe, il n’y a pas les étroitesses de l’Européen
qui concentre son énergie sur le petit espace de son âme, il n’y a pas ce
côté calculateur, économe d’espace et de temps […].»50

Mais  l’espace  russe  est  plus  fort  que  le  peuple  russe,  poursuit
Berdiaev:

«L’immensité de la terre russe [… écrasait] l’énergie russe.»
Cette impuissance explique certains « défauts » traditionnels du peuple
russe : la paresse, l’insouciance, le manque d’initiative, le faible
développement du sentiment de responsabilité.

Pour ce qui est de la paresse « incarnant », également selon I.
Levontina51, « les traits typiques du caractère russe » et personnifiée
par Oblomov, le héros du roman de Gončarov, elle n’a pas, selon cette
linguiste, de connotation négative « dans la tradition culturelle russe ».

Les proverbes montreraient que, si la paresse est parfois évaluée
négativement, ce n’est que parce qu’un homme paresseux n’est pas
« coopératif » : il  laisse faire son travail par les autres. Mais, remarque
Levontina, la paresse

«en tant que telle ne provoque pas d’agacement particulier et est
considérée comme une faiblesse compréhensible et excusable, parfois
suscite même une envie»52.

Cette image de la paresse serait ainsi en parfait accord avec le
fait qu’une « activité excessive et non-motivée » est vue par l’homme
russe comme quelque chose de suspect et peu naturel.

Si l’on passe maintenant, pour compléter le portrait de l’homme
russe, à la sphère affective, le sentiment de pitié (žalost’, serdobolie) est
proclamé53 un sentiment « spécifiquement russe ».  Il  est  défini  comme
un  sentiment  spontané,  une  réaction  immédiate  de  «  l’âme  »  à  la
souffrance d’autrui54.  Ce  sentiment  serait  inhérent  à  l’image
traditionnelle de la femme russe et est

49 Ibid.
50 Ibid.
51 I. Levontina, 20051, p. 343.
52 Ibid.
53 I. Levontina, 20052 ; A. Wierzbicka, 1992.
54 I. Levontina, 20052, p. 271.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

35

«liée à la culture chrétienne, surtout orthodoxe, à savoir à l’idée
d’humilité,  d’amour  pour  celui  qui  est  plus  faible  que  toi,  que  l’orgueil
est un mal»55.

Avec le retour à l’humilité, aux valeurs chrétiennes, la boucle est
ainsi bouclée et nous pouvons faire un bilan de ce qui est inclus le plus
souvent dans le « caractère national russe ». L’homme russe aurait un
caractère énigmatique et contradictoire, se composant du fatalisme et
de la résignation (le ‘concept’ de destin) conjuguées à l’absence du sens
pratique, à l’insouciance et à l’impossibilité de prévoir ni le cours des
événements, ni leurs conséquences indésirables (avos’), ainsi qu’à la
préférence des lois morales que lui dicte sa conscience (pradva et
sovest’), mais faisant volontiers ce que bon lui semble (volja). Enclin à
la débauche et fasciné par les espaces illimités (prostor), paresseux,
passif et irresponsable, mais guidé par l’esprit communautaire, sensible
à la souffrance d’autrui et prêt à se sacrifier, restant à jamais fidèle aux
traditions ancestrales et  aux valeurs chrétiennes… Une sorte de bric-à-
brac imprégné d’auto-flagellation – un Russe vu par les Russes – et de
l’éternelle humilité récusée déjà par Alexis Khomiakov, le principal
idéologue des slavophiles, dans ses Opinions des Étrangers sur la Russie
(1845) :

«  […]  il  faut  bien  avouer  que  toute  vertu  poussée  à  l’extrême
ressemble fortement à un vice. Il se peut que, parfois, il en soit ainsi de
notre  humilité,  ce  qui  vaut  sans  doute  mieux  que  la  vantardise,  mais
toujours est-il que notre humilité excessive n’est pas louable : elle nous
abaisse aux yeux des peuples occidentaux. Notre force suscite leur
jalousie, notre propre aveu de l’impuissance spirituelle et intellectuelle
nous prive de leur respect ; voilà l’explication de toutes les opinions que
l’Occident se forgea de nous»56.

5. Quelques observations pour conclure
L’approche ethnocentrique, aussi passionnante et fascinante

qu’elle soit, est à prendre avec une grande précaution. Dire avec Herder
que, dans «la vie ordinaire, il est manifeste que penser n’est
pratiquement rien d’autre que parler » et que « chaque nation parle en
fonction de ce qu’elle pense et pense en fonction de ce qu’elle parle»57,
c’est dire aussi que tous les gens parlant la même langue pensent la
même chose, que tout débat à l’intérieur d’une même nation est exclus
a priori.

55 Ibid., p. 277.
56 A. Khomiakov, 1996, p. 375.
57 J. G. Herder, 1996, p. 87, 88.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

36

Si, en plus, il y a une équivalence fondamentale entre ce qui est
dit et ce qui peut être dit dans la langue, toute langue devient un texte
gigantesque, « une grande étendue de pensées devenue visibles »,
comme la définit Herder58. Comment dire alors quelque chose de neuf,
d’original,  si  tout  est  déjà  dit,  si  toute  la  totalité  du  sens  est  déjà
présente dans le lexique et la grammaire ?

«On  ne  peut  plus  que  faire  une  réitération  sans  fin  du  même
Grand Texte, totalisation de tous les texte possibles, dont la langue est
la seule matrice»59.

Il n’y a plus de place pour la créativité, le jeu de mots, la poésie,
la métaphore, le lapsus ou l’inconscient.

Personne ne veut nier l’originalité des découpes conceptuelles
opérées par chaque langue, mais d’ici à affirmer que le sens est
imbriqué dans la psychologie collective, y est figé pour l’éternité, c’est
faire un pas trop grand. Le sens ne peut alors nous renseigner que sur
cette psychologie collective et non sur le monde. Insister sur les détails
–  que  tous  les  niveaux  de  la  langue  n’ont  pas  la  même  sensibilité  à
refléter les phénomènes sociaux, qu’il faut bien séparer la sémantique
de  la  syntaxe  et  la  valeur  lexicale  de  la  valeur  grammaticale,  que  les
particularités linguistiques ne sont pas toujours des symptômes des
différences culturelles, etc. – ne vaut la peine que quand les principes de
base de la linguistique ethnocentrique seront mis en accord avec les
acquis  de  la  linguistique  théorique  contemporaine  ou  qu’au  moins,
quand elle retournera à la version anthropocentrique de ces fondateurs.

RÉFÉRENCES BIBLIOGRAPHIQUES
AGADJANIAN, A., 2000, «Pluralisme religieux et identité nationale en

Russie», International Journal on Multicultural Societies
(IJMS), vol. 2., n° 2, pp. 125-151.

ARUTJUNOVA, Nina (éd.), 1994, Ponjatie  sud’by  v  kontekste  raznyx
kul’tur, Moskva: Nauka.

ARUTJUNOVA, N., 2000, «Dva èskiza k ‘‘geometrii’’  Dostoevskogo», in:
N. Arutjunova (éd.), Logičeskij analiz jazyka : Jazyki
prostranstv, Moskva: Indrik, pp. 28-43.

ARUTJUNOVA,  N.,  2003,   «Volja  i  svoboda»,  in:  N.  Arutjunova  (éd.),
Logičeskij analiz jazyka. Kosmos i xaos : konceptual’nye
polja porjadka, Moskva: Indrik, pp. 73-99.

BALLY, Charles, 1944, Linguistique générale et linguistique française,
Berne: Francke.

58 Ibid., p. 83.
59 P. Sériot, 2004, p. 36.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

37

BERDIAEV, Nikolaj, 2000, Russkaja ideja. Sud’ba Rossii,  Moskva:  V.
Chevtchouk.

BULYGINA, Tatiana; ŠMELEV, Aleksej, 1997, Jazykovaja
konceptualizacija mira (na materiale russkoj
grammatiki), Moskva: Jazyki russkoj kul’tury.

CASSIN, Barbara (éd.), 2004, Vocabulaire européen des philosophies.
Dictionnaire des intraduisibles, Paris: Le Robert / Seuil.

CAUSSAT Pierre et al., 1996, La langue source de la nation.
Messianismes séculiers en Europe centrale et orientale
du XVIIIe au XXe siècle, Paris: Mardaga.

CRÉPON, M., 1996, «Introduction» au chapitre «La défense de
l’identité», in: P. Caussat et al., pp. 37-44.

DAMOURETTE, Jacques ; PICHON, Édouard, 1911-27, Essai de
grammaire de la langue française: des mots à la pensée,
Paris: Ed. d’Artrey, v. I.

Encyclopédie ou Dictionnaire universel raisonné des connaissances
humaines: Yverdon, 1770-17801, 2003 / De Felice; [éd.
par  Claude  Blum],  Yverdon-les-Bains:  Fondation  de
Félice; [Ferney-Voltaire]: Champion électronique.

GAILLE, Marie, 1998, Le Citoyen, Paris: Flammarion.
GUIRAUD-WEBER, M., «La syntaxe russe reflète-t-elle une mentalité

nationale ?», in: V. Beliakov (éd.), 2009, La société
russe à travers les faits de langues et les discours,
Dijon: Éditions Universitaires de Dijon, pp. 23-30.

HERDER,  J.  G.,  1996,  «Sur  la  nouvelle  littérature  allemande.
Fragments», in: P. Caussat et al., pp. 79-96.

JAHN, F.-L., 1996, « Qu’est-ce qu’un peuple ?», in: P. Caussat et al., pp.
135-136.

INKOVA, O., 2006, «La notion de justice dans  la  culture  russe»,  O.
Inkova (éd.), Justice, liberté, égalité, fraternité: sur
quelques valeurs fondamentales de la démocratie
européenne, Genève: Publications de l’Institut Européen
de l’Université de Genève, coll. Euryopa, vol. 37, pp. 71-
93.

INKOVA,  O.,  2010,  «Les  intraduisibles:  question  de  langue  ou  de
culture», Hermès 56, « Traduction et Mondialisation »,
vol. 2, numéro coordonné par M. Oustinoff, J. Nowicki et
Ju.  Machado  da  Silva,  Paris:  CNRS  Editions,  pp.  139-
147.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Communications

38

KHOMIAKOV,  A.,  1996,  «Opinions  des  Étrangers  sur  la  Russie»,  in:
Crépon et al. 1996, pp. 369-391.

KRONGAUZ, M., 2005, «La Loi sur la langue russe et l'Idée nationale»,
Chroniques slaves, 1, pp. 179-184, 198-199.

LAZARI, Andrzej (ed.), 1995, The Russian mentality: lexicon; tr. by W.
Liwarowsky & R. Wawro, Katowice: Slask.

LEVONTINA, I., 20051,  «Homo piger», in: A. Zalizniak et  al., pp. 336-
344.

LEVONTINA, I., 20052, « Pomiloserdstvujte, bratcy! », in: A. Zalizniak et
al., pp. 270-288.

PLOTNIKOVA, A., 1992, «Leksika i simvolika južnoslavjanskogo xleba
tipa česnica v geografičeskom aspekte», in : Balkanskije
čtenija – 2, Moskva: Nauka, pp. 71-75.

SEDAKOVA, O.,  1994, «Xleb v tradicionnoj  obrjadnosti  bolgar:  rodiny i
osnovnyje etapy razvitija rebenka», in: S. Tolstaja et al.
(éds.), Slavjanskij i balkanskij fol’klor 1992, Moskva:
Nauka, pp. 130-138.

SERGEEVA, A., 2010, Kakie my russkie? (100 voprosov – 100
otvetov):Kniga dlja čteniia o russkom nacional'nom
xaraktere, 2e éd., Moskva: Russkij jazyk, Kursy.

SÉRIOT,  P.,  2004,  «  Oxymore  ou  malentendu  ?  Le  relativisme
universaliste de la métalangue sémantique naturelle
universelle d’Anna Wierzbicka », in: Cahiers Ferdinand
de Saussure, 57, pp. 23-43.

SÉRIOT, Patrick, 2010, Les langues ne sont pas des choses: discours sur
la langue et souffrance identitaire en Europe centrale et
orientale, Paris: Petra.

ŠMELEV, A., 2003, « V poiskax mira i lada », in: N. Arutjunova (éd.),
Logičeskij analiz jazyka. Kosmos i khaos: konceptual’nye
polja porjadka, Moskva: Indrik, pp. 54-72.

STEPANOV, Jurij, 1997, Konstanty. Slovar’ russkoj kul’tury, Moskva:
Jazyki russkoj kul’tury.

TIOUTTCHEV, F., 1996, « Articles politiques », in: P. Caussat et al., pp.
399-410.

TOLSTAÏA,  S.,  1994,  «‘‘Glagoly  sud’by’’  i  ich  korreljaty  v  jasyke
kultury», in: N. Arutjunova (éd.), Ponjatie sud’by v
kontekste raznyx kul’tur, Moskva: Nauka, pp. 139-151.

TRENTOWSKI, B. F., 1996, «De la libération de la Patrie», in: P. Caussat

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

39

et al., pp. 323-337.
VASYLCHENKO, A., 2004, «Svoboda / Volja», in : B. Cassin (éd.),

Vocabulaire européen des philosophies. Dictionnaire des
intraduisibles, Paris: Le Robert / Seuil.

VON HUMBOLDT, W., 1996, «Sur les différences de l’organisation
interne  du  langage  de  l’homme»,  in:  P.  Caussat et al.,
pp. 449-455.

ZALIZNIAK, Anna et al., 2005, Ključevye idei russkoj jazykovoj kartiny
mira, Moskva: Jazyki slavjanskoj kul’tury.

ZALIZNIAK, A. ; LEVONTINA, I., 2005, «Otraženie ‘‘nacional’nogo
xaraktera’’ v leksike russkogo jazyka», in: A. Zalizniak
et al., pp. 307-335.

ŽIVOV,  V.,  2002,  «Istorija  russkogo  prava  kak  lingvosemiotičeskaja
problema», in : V. ŽIVOV, Razyskanija v oblasti istorii i
predystorii russkoj kul’tury, Moskva: Jazyki slavjanskoj
kul’tury, pp. 187-316.

WIERZBICKA, Anna, 1992, Semantics, Culture, and Cognition. Universal
Human Concepts in Culture-Specific Configurations,
Oxford: Oxford University Press.

WIERZBICKA,  A.,  2008,  «  Imeet  li  smysl  govorit’  o  ‘‘russkoj  jazykovoj
kartine mira’’ ? (Patrik Serio utverždaet, čto net)  », in:
Dinamičeskie modeli. Slovo, predloženie, tekst. Sbornik
statej  v  čest’  E.  V.  Padučevoj, Moskva: Jazyki
slavjanskix kul’tur, pp. 177-189.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:34:34 UTC)
BDD-A4059 © 2010 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

