
Diversité et Identité Culturelle en Europe

137

JUAN DE BALTASAR ABISSINIO Y LA
LITERATURA HISPANOAFRICANA EN EL

SIGLO XVII

Dr. Antoine Bouba KIDAKOU
University of Maroua, Cameroon

kidakou@yahoo.fr

Rezumat:
Comunitatea de destine, ca şi diversele întâlniri istorice de­a lungul timpului dintre

reprezentanţi  spanioli  de  seamă  şi  cei  ai  continentului  african  au  exercitat  o  influenţă
profundă  asupra  mai  multor  aspecte  ale  confluenţelor  culturale  hispanoafricane.  Din
nefericire,  aceste  aspecte  au  reţinut  puţin  atenţia  criticilor,  în  ciuda  numeroaselor
documente existente în Spania despre negrii africani. Aceştia scriau deja în limba spaniolă,
după exemplul etiopianului Juan de Baltasar Abissinio, începând chiar din secolul al XVII­
lea. Articolul de faţă îşi propune să exploreze câteva căi de investigare a literaturii negro­
africane de expresie spaniolă din secolul al XVII­lea.
Cuvinte cheie:

Secolul al XVII­lea, literatura hispano­africană, Juan de Baltasar Abissinio.

Abstract:
The community of destinies, as well as the varied historical meetings along the

time between notable Spanish representatives and representatives of the African continent
have exercised a profound influence over several aspects of the Hispanic-African cultural
confluences. Unfortunately, these aspects have retained the critics' attention just for a little
while, despite the numerous documents that exist in Spain about African black people.
These last ones were already writing in Spanish, following the example of the Ethiopian
Juan de Baltasar Abissino, starting right with the 17th century. The present article sets itself
to explore a few ways of investigating the Hispanic Negro-African Literature from the 17th

century.
Key-words:

17th century, Hispanic-African literature, Juan Baltasar Abissino

Introducción
A muchos les podría resultar curioso o sorprendente hablar de la

literatura hispanoafricana en tiempos tan remotos como el siglo XVII.
Varias razones pueden explicar esas actitudes: primero, porque las

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

138

literaturas africanas son generalmente frutos del legado cultural de las
potencias colonizadoras. En segundo lugar, es necesario señalar la relativa
ausencia del protagonismo de España sobre el continente africano hasta una
época  muy  reciente,  lo  que  llevó  a  muchos  a  pensar  en  la  inexistencia  de
relaciones culturales entre ambas entidades geográficas. Desde esta
perspectiva sería difícil imaginar una influencia cultural que se tradujera por
la existencia de una literatura escrita en lengua castellana sobre todo en el
continente negro.

El segundo punto es precisamente el que nos interesa más, en la
medida en que nos permite revisar el estado de la cuestión, volviendo una
mirada crítica a las relaciones socioculturales, económicas y políticas entre
España y el continente africano en los siglos XVI y XVII.

Los españoles han estado estrechamente ligados a sus vecinos del
sur desde tiempos muy remotos. Empezando por el África del norte, es una
evidencia afirmar que los pueblos de ambas entidades geográficas han
estado unidos por una historia y una cultura comunes, por encuentros y
desencuentros históricos y una geografía tan unificadora como
distanciadora. Entre los eventos relevantes que conformaron los marcos de
esos encuentros cabe citar:

1. La invasión de España por los árabes desde el norte de África y con
la participación activa de los africanos

2. La expulsión de los moriscos y judíos de la Península en los siglos
XVI y XVII

3. La lucha contra los corsarios en el Mediterráneo
4. La evangelización de los pueblos africanos por varias órdenes

religiosas formadas por misioneros españoles etc.
Podemos entender, a partir de estos elementos de la historia común de

España y África, las coincidencias en los destinos socioculturales de ambos
pueblos, aunque pocos críticos se interesaron por ello.

La llegada masiva de los judíos y de los moriscos al África negra
tuvo como consecuencias el desarrollo de una vida intelectual en la que se
entremezclaban el español, el árabe y algunos idiomas locales.1 En las

1 Los Moriscos, perseguidos por los españoles hasta en el norte de África, preferían cruzar
el temido desierto del Sáhara para estar más a salvo y tener una paz segura.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

139

grandes capitales como Gao, Jenné, Tombuctú, o Mbanza Congo, capital del
reino del Congo que vino a llamarse San Salvador en el siglo XVII, o
Axúm, Gorgorá y Fremona en Abisinia, la influencia del español era tan
notable que muchos escritos se caracterizaban por el uso de este idioma, de
manera parcial o total. El poeta hispanomaliense Ishaq Es Saheli, cuyos
versos se cantan todavía en Malí y Níger durante la celebración del
“Maulud” (cumpleaños del Profeta Mahoma) es uno de los autores de esa
literatura hispanoafricana de primera hora. Juan León el Africano es otro
escritor de esa incipiente literatura africana en lengua española.2 Desde el
punto de vista político y diplomático, muchas correspondencias de
soberanos africanos se hacían en castellano.3 En Abisinia donde prosperaba
el castellano junto al portugués, el amárico y el gue’ez, era común encontrar
a nobles y caballeros etíopes que escribían en español. Hervé Pennec señala,
entre muchos ejemplos, el caso del rey Susinios que escribía tanto en
español como en portugués cuando se dirigía al Papa, o al rey de España.

Una de las figuras más significativas que marcó de manera decisiva
esas escrituras periféricas en español fue Juan de Baltasar Abissinio, por la
calidad de su obra y el nivel de su cultura.

I. Juan de Baltasar Abissinio: el autor y su obra
I.1. Juan de Baltasar Abissinio: el hombre.

No se sabe mucho sobre Juan de Baltasar Abissinio además de los
datos autobiográficos diseminados en su único libro. En él habla de su
origen etíope (más precisamente la región de Fatigar) y de su pertenencia a
la Orden militar y monástica de san Antón Abad. Sobre su nacionalidad,
Juan de Baltasar escribe: “Por quanto mi desseo es tan zeloso de hazer cosa
que sea en alabança, y gloria de Dios primero, y de mi Padre San Antón

2 La persecución de los judíos y de los musulmanes que sucedió a la reconquista total de
España con la toma de Granada en 1492 determinó la familia de El Hassan Al Wazzan a
emigrar para instalarse en Fez, desde donde Juan León desarrolló una actividad intelectual
intensa y prolífica, junto con actividades diplomáticas y comerciales. Escribió un libro que
se considera como una de las primeras fuentes más completas sobre el continente africano,
Descripción general de África y de las cosas peregrinas que allí hay en  1526.  Para  más
informaciones remito a mi tesis, África negra en los libros de viajes españoles de los siglos
XVI y XVII, UNED, 2006, pp. 93-142.
3 Para más informaciones remito a José Pellicer de Ossau Salas y Tovar en Mission
Evangelica al Reyno deCongo por la Seraphica Religión de los Capuchinos, Madrid:
Domingo García Morrás, 1649.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

140

Abad, en honra de mi nación abissina, me ha parecido sacar a luz esta
obra…”4

Más lejos, el autor vuelve a confirmar su nacionalidad etíope cuando habla
de “…Etiopía mi patria...” y del “Preste Juan mi Señor…”.5

En contraposición a la falta de datos sobre su persona, el autor
informa ampliamente sobre su orden religiosa y la historia de su
implantación en Etiopía. Además de esas informaciones, fuentes
independientes afirman que la orden de San Antonio Abad es bastante
antigua y sitúan el 17 de enero tras el traslado de las reliquias de su santo al
Delfinado. Su vida fue contada por San Atanasio y San Jerónimo y más
tarde se popularizó en el libro de vidas de santos llamado La leyenda dorada
escrito por Santiago de la Vorágine. Nació en el Alto Egipto y muy joven se
retiró al desierto donde tuvo una serie de tentaciones del diablo, que supo
afrontar con gran entereza. Se extendió su fama de santidad y así empezaron
a unirse a él un grupo de discípulos, por lo que no tuvo más remedio que
organizar un cenobio. Cuentan que su vida se alargó hasta más de cien años
y casi al final de su existencia se acercó a visitar a Pablo el Ermitaño que era
un famoso decano de los anacoretas de Tebaida, que se alimentaba cada día
con un pan que le suministraba un cuervo. Pero cuando llegó Antonio, el
cuervo les suministraba dos panes en lugar de uno. Las mismas fuentes
cuentan que Antonio enterró a Pablo el Ermitaño con la ayuda de dos leones
cuando murió. Tales son las narraciones de su leyenda.

La orden de los antonianos a la que pertenecía Juan de Baltasar se
habría especializado en la atención y cuidado de enfermos con dolencias
contagiosas: peste, lepra, sarna, y sobre todo la llamada ‘fuego de San
Antón’ o ‘fuego sacro’. Estos elementos característicos de la orden están
versados, como se puede observar, en la caridad, la compasión y sobre todo
la ayuda permanente a los afectados por calamidades: aspectos todos ellos
que facilitan el acercamiento de la orden a la masa pobre, desamparada e
indefensa; de ahí su supuesta popularidad. Estos aspectos marcaron la
personalidad de Juan de Baltasar, pues a través de su obra se puede notar
una propensión a la defensa de los pueblos abisinios, y africanos por
extensión, contra las deformaciones de su imagen en los escritos
occidentales de la época.

4 Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit, prólogo.
5 Ibídem.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

141

I.2. La obra de Juan de Baltasar Abisinio
La obra de Juan de Baltasar lleva como título Fundación, vida y

regla de los cavalleros comendadores monges, y militares de la sagrada
orden del glorioso padre san Antón Abad en la Etiopía, monarchia del
preste Juan de las Indias. La obra apareció en Valencia en 1609 y está
dividida en dieciséis capítulos. El autor habría escrito otras obras en
amárico, pero no se pueden confirmar esas conjeturas por la inexistencia de
referencias completas y científicas sobre ellas.
I.3. La obra de Juan de Baltasar Abissino como réplica africana a las obras
occidentales sobre Etiopía y el África negra.

Los contenidos de la obra de Juan de Baltasar, junto al uso del
idioma de difusión (el español), parecen tan ideológicos que difícilmente se
puede resistir a la idea de que su autor quería tomar a contrapié las
pretenciones de las órdenes religiosas que se atribuían en sus escritos la
conquista y la introducción de la religión cristiana en el imperio del Preste
Juan. Esta obra ofrece una versión totalmente contraria de la situación
religiosa-y sobre todo de la religión cristiana- que reinaba en el imperio
abisinio en especial.

El autor presenta, primero, su Orden religiosa como la única que,
por razones históricas, político-militares y culturales, florecía y
predominaba en la Etiopía de su tiempo: “La Orden y religión que sólo
florece en la Etiopía, y a donde muchos millares de Abadías y conventos ay,
es aquella del glorioso, y gran Patriarca S. Antón Abad.” 6

A continuación de esa declaración, Juan de Baltasar habla de su
implantación en Etiopía, remontando al siglo IV la presencia de los
religiosos de su Orden en esa región. Además, ofrece las características en
las que se reconoce esa Orden, de las que destacan principalmente el hábito
negro y una cruz azul llamada TAU. Por otra parte el autor reconoce la
existencia de la Orden de san Antón Abad, pero en menor proporción y
desarrollo en Europa. Esa orden antoniana, al ejemplo de la de Viena,
mantenía vínculo de hermandad con la Abisinia y fue en el marco de los
intercambios entre esas dos órdenes hermanas que Juan de Baltasar
Abissinio emprendió un viaje a Europa, donde fue acogido y hospedado. A
este respecto escribe Juan de Baltazar:

“Los Comendadores de San Antón de Viena han reconocido a los

6 Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit. F 1r.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

142

Comendadores de San Antón de la Etiopía como a hermanos, hijos
de un padre. Y a los etíopes de su religión que vienen a Viena a
visitar (como fuy yo) el cuerpo de San Antón, los reciben y
aposentan como a hermanos, y religiosos de su orden, con mucha
alegría y caridad.”7

Concluye el autor esta presentación afirmando la anterioridad de
esa Orden a todas las órdenes religiosas cristianas:

“Encomienda más antigua que tiene la Iglesia de Dios: porque la
primera orden militar, de que hazen mención las historias latinas,
fue la de los Templarios, y su institución fue, según los que le dan
más años, el de mil y ciento, según dize Mattino de Viciana, lib. 3.
Chroni. Valent. Pero los demás historiadores les dan algunos años
menos, como Bartholomé Cassaneo, Catal. glor. mundi, y Poliodoro
Virgilio dicen, que comenzaron a mil y 117 del nacimiento de
nuestro Señor Iesu Christo: aunque San Antonio, 2. p. Tit. 17. cap. I
&3. dize que eran mil y 120. Por lo qual se descubre que muchos
centenares de años es más antigua de las demás religiones militares
esta nuestra de san Antón Abad.”8

A partir de esas declaraciones, los principales objetivos de Juan de
Baltazar podrían ser: demostrar la sólida implantación de una orden
religiosa cristiana no católica, procedente de Egipto, es decir de otra región
del continente africano, en la Etiopía de su tiempo y su aceptación y
asimilación  por  gran  parte  de  la  sociedad  Abisinia  desde  varios  siglos.  La
solidez de esa orden y su conversión en uno de los aspectos de la identidad
cultural Abisinia se traducían por ciertas actitudes populares. El autor ofrece
unos ejemplos como los que se pueden leer en el siguiente fragmento:
"Todos los demás de la Etiopía dan sus hijos a la Orden, para yr a la
guerra: la qual Orden tiene en cada ciudad su convento, y Abadía, (que son
en número dos mil y setecientas) a donde residen los Caballeros, y
Comendadores.”9

En segundo lugar, el autor quería ofrecer más datos y más detalles
sobre su orden religiosa en Abisinia: su Modus Vivendi, su formación; cómo
combaten y se gobiernan esos caballeros monásticos de la Orden de san
Antón Abad. A esos detalles dedica el autor muchas páginas de cada

7 Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit. F 12v-13r.
8 Ibídem, f.12r.
9 Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit, f.4r.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

143

capítulo de su obra, abordando todos los aspectos (social, político,
espiritual, militar) de la vida de los abisinios a través de los religiosos de san
Antón Abad. Al demostrar los grandes impactos de las actividades de los
miembros de la Orden en los seglares y en toda la nación abisinia, Juan de
Baltasar insinúa la extensión y la adopción de esas reglas a toda la sociedad
etíope y, supuestamente la homogeneización de la vida sociocultural, así
como la unidad espiritual del imperio abisinio: aspectos todos que
convertían las reglas de la Orden de san Antón Abad en uno de los
elementos fundamentales de la identidad cultural abisinia. Según el autor, la
influencia de su orden era tan fuerte en Etiopía que acababan por influir en
las poblaciones de los reinos circunvecinos donde se imitaban sus prácticas
espirituales, como se puede comprobar en el siguiente fragmento:

“Digo que son tan exemplares que hasta los gentiles son tenidos por
grandes siervos de Dios, y por imitarles algunos negros del África
de Menopopata, del reyno de Guguragu, de Zappe y Papeyes, y otros
de África, que son tributarios a nuestro emperador, por mandado del
qual he caminado estas provincias. Digo que algunos de estos
gentiles idólatras, los que más professan de servir a Dios, se retiran
en cuevas y desiertos, en vida solitaria y áspera y a imitación de
nuestros monges de san Antón, y de muchos anacoretas del mismo
santo, de los cuales ay muchos por toda la Etiopía, traen un hábito
negro, con el Tau azul, pareciendoles en esto hazer cosa de sevicio
de Dios y de beneficio de sus almas.”10

Además de las informaciones sobre la vida de los religiosos de su
orden en y la supuesta lucha de influencia que encierran dichas
informaciones  en  relación  con  otras  órdenes  religiosas,  el  libro  de  Juan  de
Baltasar ofrece valiosos datos de carácter sociológico sobre el imperio del
Preste Juan. Entre las informaciones que se tienen en este sentido destacan
la composición social del imperio etíope de su tiempo y los diferentes
estamentos que integraban aquella sociedad. Al señalar los procedimientos
en que se podía ascender al título de nobleza o formar parte de la burguesía,
como se puede comprobar en el siguiente pasaje, el autor equipara las
prácticas sociales de su imperio a las de Occidente:

“En la Etiopía ay una ley y constitución que hizieron los Prestes
Juanes, Iuan el Santo y Phelipe Septimo, que los emperadores de la
Etiopía no puedan hazer a ningún ciudadano, ni plebeyo, noble,

10 Baltasar Abissinio, Juan de, Op. cit. ff. 20v-21r.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

144

cuyo instituto inviolablemente le han guardado hasta agora todos
los emperadores de la Etiopía, porque quiere el instituto de Iuan el
Santo y Phelipe Septimo, que ninguno pueda alcanzar el grado de la
nobleza si no es sólo en virtud de las armas, desta manera: que si de
la familia de un ciudadano huviesse siete hombres que huviessen
hecho siete señaladas hazañas en la guerra, una por hombre, como
tomar preso a un rey, o capitan general, tomar banderas en batalla,
romper por su persona un exército o hazer otra cosa semejante,
quedan desta suerte los ciudadanos desta familia hechos nobles, y
como a tales les da el emperador entonces sus privilegios y armas,
de la empressa que a él le parece darles.”11

El ocio, las formas y los juegos que constituyen las principales
diversiones de los etíopes son también objeto de una atención particular en
el libro de Juan de Baltasar: “Hazen los cavalleros torneos y justas: pelean
armados sobre cavallos, y muchas otras fiestas y entretenimientos.”

Sólo con la selección de la práctica de justas y torneos en Etiopía
como formas de juegos practicados (precisemos que no menciona las demás
formas de juegos y diversiones en el imperio) el autor parece apuntar no
sólo el nivel de la cultura social del imperio negro sino también, y sobre
todo, parece informar sobre la organización sociocultural de este reino
negroafricano.

Otro dato de importancia capital que ofrece Juan de Baltasar en su
obra sobre la cultura etíope es la existencia de un calendario distinto del
gregoriano. Por ejemplo, nos dice que el año etíope empieza el 25 de marzo.
2. La importancia de la obra de Juan de Baltasar Abissinio
2.1. Importancia de la obra para Abisinia y el África negra

Si tomamos en cuenta todos los elementos señalados, la
importancia sociopolítica de la obra de Juan de Baltasar, tanto para el
imperio abisinio como para el África negra, no da lugar a dudas. Esta obra
puede apreciarse sobre todo en dos niveles: al ser una fuente africana resulta
más fiable por la autenticidad de los datos ofrecidos sobre la sociedad etíope
en sus aspectos sociales, culturales y políticas. El autor intentaba ofrecer
unos datos reales y objetivos que contrarresten la visión caótica que los
libros  de  viajes  de  los  siglos  XVI y  XVII  difundían  sobre  los  africanos  en
general. La obra carece de los aspectos monstruosos y maravillosos que los

11 Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit. f.12r.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

145

autores del siglo XVI utilizaban para presentar a los negros de África.
Recordemos que Juan León el Africano, en su Descripción general de
África y de las cosas notables que allí hay, redactada en 1526 y publicada
en 1550, identificaba el África negra con un caos en el que no hay frontera
entre animales y hombres, llegando hasta asimilar al africano con ciertos
animales: por ejemplo afirmaba que la hiena y los africanos son iguales en
muchos aspectos porque emiten los mismos sonidos. Declaraba que
hombres y animales viven en una simbiosis perfecta, basándose en Solino
que hablaba de un pueblo etíope que tenía un perro como rey12. Tanto por su
modus vivendi como por sus formas físicas, los autores españoles del siglo
XVI (Juan León el Africano y Luis del Mármol Carvajal sobre todo)
asimilaban a muchos pueblos de África a los monstruos, siguiendo en esto
los pasos de autores antiguos. Por ejemplo, tanto los autores antiguos como
los españoles del siglo XVI afirmaban que los Blemies tienen un ojo en el
pecho; los Himantopodes tienen piernas tan blandas como las serpientes, los
Trogloditas viven en cavernas como los Ganfasantes, los Atlantes maldicen
el Sol y no tienen sueño... 13 Vistos desde esta perspectiva los africanos no
eran más que unos seres deformes e híbridos entre animales y hombres, y
por consiguiente pertenecen a la especie de los seres infrahumanos: “Por su
parte, los de la tierra de negros son bestialísimos, gente sin cabeza, ingenio,
ni sentido, todo lo desconocen, y también viven a guisa de animales, sin
reglas y sin ley”14, puede leerse en la obra de Juan León el Africano,
considerada como la primera fuente más completa e importante sobre el
continente africano en España y en el mundo occidental en el siglo XVI.

Así pues, África en el imaginario colectivo occidental implicaba
una humanidad monstruosa, tanto por la bestialidad de sus hombres como lo
extraño de su modus vivendi, así como las deformidades de su físico y los
trastornos de su lenguaje. Esta imagen se impuso en el mundo occidental y
se mantuvo durante siglos y siglos, a pesar de los esfuerzos hechos por
ciertos viajeros europeos por cambiarla a partir del siglo XV.
La calidad de las informaciones seleccionadas y ofrecidas por Juan de

12Oumelbanine, Zihri. L’Afrique au miroir de l’Europe: Fortunes de Jean Léon l’Africain à
la Renaissance, Ginebra: Droz, 1991, p. 22.
13 Africano, Juan León el. Op. Cit, passim; Mármol Carvajal, Luis del. Descripción general
de Affrica: primera parte, Granada: René Rabut, 1573 y Segunda parte y libro séptimo de
la descripción general de Affrica, Málaga: Juan René, 1599.
14 Africano, Juan León el. Op. Cit. p. 83.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

146

Baltasar Absisinio en su obra presenta un contraste profundo con esos
aspectos fabulosos. Además, la falta de esos aspectos maravillosos y
prodigiosos  en  la  obra  de  Juan  de  Baltasar  podría  tener  un  sentido  mucho
más importante: el autor afirmaba haber recorrido varios reinos negros, pero
no refiere nada tan extravagante ni extraordinario en los comportamientos
de esas poblaciones negras.

La imparcialidad del autor en las informaciones ofrecidas puede
averiguarse a través de varios elementos y actitudes ante las realidades
descritas: coincide con los demás autores que le precedieron en la
presentación del aspecto fundamental de la cultura negroafricana
tradicional, es decir las prácticas idolatras. Pero a diferencia de aquellos
autores que afirmaban que esos pueblos rechazaban cualquier contacto con
los extranjeros y se quedaban alejadas de la religión cristiana, Juan de
Baltasar informa sobre la buena disposición de esos pueblos a abandonar su
idolatría por la religión cristiana, pero con tal que los cristianos los
abordasen de buena manera y los persuadiesen: “…esos tales con grande
facilidad se bautizan, si son persuadidos de algún christiano, y a los que se
hazen christianos, los recebimos en nuestros conventos y abadías,
catequizándoles, y enseñándoles en la verdadera y santa fe de nuestro
Señor Iesu Christo.”15

Por otra parte, el aparente plagio del libro de Juan de Baltasar por
el dominico Luis de Urreta parecía confirmar la importancia del mismo,
porque las informaciones contenidas en él sobre los etíopes y los Negros en
cierta medida, a pesar de que este último manipuló esas informaciones de
manera extravagante, deformándolas y desviándolas de su sentido original.
2.2. Importancia literaria de la obra de Juan de Baltasar

Aunque la intención inicial del autor no fuera probablemente
escribir una obra literaria, se pueden notar muchos aspectos que confirman
su literariedad. Entre ellos cabe señalar las peripecias de la recepción de la
obra en Occidente después de su publicación en la fecha indicada. Una ola
de controversias y una nutrida polémica caracterizaron la actitud de muchos
occidentales, como pasa en cualquier caso de “revolución” (en este caso se
trataría de una revolución de la imagen del africano en Occidente). La
primera controversia significativa surge tras el aparente plagio del libro de
Juan de Baltasar Abissino por el padre Luis de Urreta en sus dos obras

15 Baltasar Abissinio, Juan de. Op. Cit. f.21r.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

147

publicadas en 1610 y 1611.16

La misma figura de Juan de Baltasar como autor fue objeto de
controversias, en la medida en que muchos dudaban (y siguen dudando) de
la capacidad de un africano, y de un Negro, de escribir un libro tan
importante y en un idioma tan estratégico en esa época. Hirsche baraja la
posibilidad de que habría sido redactado el libro hacia 1578 por un tal Pietro
Duodo, natural de Venecia, pero no expone de manera convincente los
argumentos de su tesis.  En efecto,  Bertrand Hirsche,  en una tesis  doctoral
sobre las figuras y personajes de Etiopía entre los siglos XIV y XVI, afirma
lo siguiente: “Qu’il s’agirait probablement d’un personnage de fiction,
plutôt que d’un imposteur, comme on l’affirme parfois.” 17 En el mismo
sentido, el jesuita, especialista de los estudios etiópicos, Hervé Pennec,
aboga a favor de la tesis de Bertrand Hirsche y su actitud parece aún más
radical frente a la persona Juan de Baltasar Abissinio. La actitud de Pennec
es, en la perspectiva ideológica, una continuación de la reacción de los
jesuitas del siglo XVII tras la publicación de la obra de Juan de Baltasar. En
efecto, todos los jesuitas se montaron en cólera tras la publicación de la obra
de Luis de Urreta y escribieron una refutación de dicha obra en la que
tacharon al “informador” del dominico (Juan de Baltasar Abissinio) de
impostor, aunque no pusieron en duda la existencia efectiva de ese
personaje. Por otra parte, esos jesuitas no dejaron constancia de haber leído
el libro de Juan de Baltasar, en el que las informaciones sobre Etiopía eran
bastante diferentes de las pretendidas noticias detalladas y completas que
ofrecía el dominico en su libro. Los jesuitas no cotejaron el contenido de las
dos obras y sólo se limitaron a las declaraciones de Luis de Urreta.
Señalemos que los jesuitas de los tiempos modernos y contemporáneos

16 Urreta, Luis de. Historia eclesiástica, política, natural y moral de los grandes y remotos
reynos de Etiopía,  Valencia: Pedro Patricio Mey, 1610 e Historia de la sagrada orden de
predicadores en los remotos reynos de la Etiopía. Trata de los prodigiosos Santos Mártires
y confesores, Inquisidores apostólicos, de los conventos plurimanos, donde viven nueve mil
frailes del alleluya con siete mil y de Bedemagli, de cinco mil monjas, con otras grandezas
de la religión del padre santo domingo, Valencia: Juan chrysostomo Garriz, 1611.Para
escribir esas obras el mismo padre Luis de Urreta, entonces profesor de teología en el
convento de los frailes predicadores en Valencia, afirmaba tener sus informaciones de un
etíope llamado Joao de Baltasar de la orden de san Antón Abad.
17 Hirsche, Bertrand. « Connaissance et figures de l’Ethiopie dans la cartographie
occidentale du XIVe siècle au XVIe siècle », (Tesis Doctoral), Paris : Université de Paris I,
1991, pp. 520-521.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

148

tampoco parecen haber hecho caso a los contenidos del libro de Juan de
Baltasar en sus aspectos supuestamente polémicos. Para ellos, Juan de
Baltasar  no  era  sólo  un  impostor,  sino  un  personaje  de  ficción,  que  nunca
existió en la realidad, como se puede leer en las reacciones de Bertrand
Hirsche y Hervé Pennec anteriormente mencionadas.

Volviendo a los supuestos contenidos de la obra de Juan de
Baltasar que provocaron probablemente esa actitud reaccionaria de los
jesuitas, los críticos apuntan estos aspectos que consideraban los jesuitas
como una  estafa  moral  y  una  gran  ofensa  a  la  religión  cristiana  católica,  a
saber: que el imperio del Preste Juan ha sido desde siempre cristiano y
católico,  y  que  sus  reyes  juraban  la  obediencia  a  Roma;  que  los  reyes  de
Etiopía descendían directamente de los Reyes Magos, que en Etiopía había
árboles que daban frutas todo el año, hormigas grandes como perros,
numerosas y excelentes escuelas donde estudiaban juntos los chicos y las
chicas; o que en la capital del imperio había una biblioteca donde se
guardaba toda la sabiduría del universo etc. Sin embargo no aparecen estos
aspectos en el libro de Juan de Baltasar, aunque se pueden encontrar
informaciones algo desproporcionadas y extravagantes referentes a la orden
de San Antón Abad que el autor presenta como omnipresente y potente en la
Etiopía de su tiempo, mientras que las demás órdenes religiosas decían casi
lo mismo. Este último aspecto es lo que más puede interesar, en la medida
en que nos ayuda a entender esa controversia y esa nutrida guerra de
informaciones como campañas o propagandas de las órdenes religiosas, pero
que Etiopía y todas las tierras de misión en general sólo servían como
terreno donde se enfrentaban.

Esta forma “polémico-dialógica” adoptada como estilo por Juan de
Baltasar es otro aspecto que podría confirmar la literariedad de la obra, en la
medida en que provocó un debate multiforme sobre los contenidos del libro
y su autor.18

Conclusión
Escrito y publicado dentro del contexto de la lucha de influencia

mantenida entre las diferentes órdenes religiosas, el libro de Juan de
Baltasar cumplía varias funciones: constituía un arma eficaz contra las
informaciones alteradas recibidas en Occidente sobre la situación de su

18 Sobre este elemento remito a ZAPUNOV, Inés, Disputed Mission. Jesuit Experiments
and Brahmanical Knowledge in Seventeenth-century India, New-Delhi, 1999.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

149

religión en Abisinia. Además, contrarrestaba las ideas preconcebidas sobre
la sociedad y la cultura de los Negros difundidas en las obras de los siglos
XV, XVI y anteriores. La elección del español como idioma de escritura es
doblemente estratégica: confirma la presencia de España por esas tierras en
tiempos tan remotos como los siglos XVI y XVII y la asimilación de la
lengua española por los africanos, al mismo tiempo que señala el alto nivel
de cultura alcanzado por los abisinios. A estos elementos habría que añadir
el gran interés manifestado por los españoles por Etiopía debido a su
posición estratégica, siendo el único territorio cristiano en medio de varios
reinos musulmanes. Era el único punto desde el que los españoles podían
posicionarse para detener la progresión del amenazador poderío del reino
otomano en el África negra. Todo ello, y sobre todo los factores religiosos,
sociológicos, culturales e ideológicos evocados arriba, pudieron determinar
el uso del español para escribir este libro para alcanzar una mayor difusión
en el mundo occidental. En todo caso esta obra es una de las primeras
manifestaciones de la literatura hispanoafricana, como aquellas cartas del
rey del Kongo o del emperador de Abisinia, escritas también en español en
la misma época, y que merecen incluirse dentro de este corpus.

BIBLIOGRAFIA

Africano, Juan León el, 1550, Descripción general de África y de las cosas
peregrinas que allí hay, Roma: Ramusio.

Bouba Kidakou, Antoine, 2006, África negra en los libros de viajes
españoles de los siglos XVI y XVII (Tesis doctoral), Madrid:
UNED.

Mármol Carvajal, Luis del, 1573, Descripción general de Áffrica: Primera
Parte, Granada: René Rabut.

***, 1599, Segunda parte y libro séptimo de la descripción general de
Áffrica, donde se contiene las provincias de Numidia, Libia, la
tierra de los Negros, la baxa y la alta Etiopía, Egipto, con todas
las cosas memorables della, Málaga: Iuan René

MAUNY, Raymond, 1980, (trad.), Description de l’Afrique, Paris:
Maisonneuve.

Oumelbanine, Zhiri, 1991, L’Afrique au miroir de l’Europe: Fortunes de
Jean Léon l’Africain à la Renaissance, Ginebra: Droz.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

150

***, 1989,“Jean Léon l’Africain, une oeuvre et son lieu” Nouvelle Revue du
Seizième Siècle, 7

Pais, Pero, 1945, Historia de Etiópia, edición, introducción y notas de
Elaine Sanceau, Porto: Livraria e Civilização.

Pellicer de Ossau Salas y Tovar, José, 1649, Mission evangelica al reyno de
Congo por la Seráfica religión de los capuchinos, Madrid:
Domingo García Morrás.

Pennec, Hervé, « La Misión jésuite en Ethiopie au temps de Pedro Paez
(1583-1622) et ses rapports avec le pouvoir éthiopien », Rassegna
di Studi Etiopici, op. cit., p. 78.

***, « La correspondance royale éthiopico-européenne de 1607 », Cahier du
Centre de Recherches Africaines, 9 (1998), p. 24.

Urreta, Luis de, 1610, Historia eclesiástica, política, natural y moral de los
grandes y remotos reynos de Etiopía, Monarchia del Emperador,
llamado Preste Juan de las Indias. Muy útil y provechosa para
todos estados, principalmente para predicadores. A la sacratísima
y siempre Virgen María del Rosario. Compuesta por el Presentado
Fray Luis de Urreta, de la Sagrada Orden de Predicadores,
Valencia: Pedro Patricio Mey.

***, 1611, Historia de la sagrada Orden de los predicadores en los remotos
reynos de la Etiopía. Trata de los prodigiosos Santos, Mártyres, y
Confessores, Inquisidores apostólicos, de los conventos puritanos,
donde viven nueve mil frayles del alleluya con siete mil de los
Bedenagli, de cinco mil monjas, con otras grandesdezas de la
religión del padre santo Domingo, Valencia: Juan Chrysostomo
Garriz.

Zapunov, Inés, 1999, Disputed Misión. Jesuit Experiments and Brahmanical
Knowledge in Seventeenth-century India, New-Delhi.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 02:35:46 UTC)
BDD-A4056 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

