
Études et articles

26

UNE SYNTHÈSE CULTURELLE DANS
L'OEUVRE DE MIRCEA ELIADE

Dr. Libuše VALENTOVÁ
„Charles IV” University of Prague

libusevalentova@seznam.cz

Rezumat:
Opera  lui  Mircea  Eliade,  vastă  şi  complexă,  reprezintă  o  sinteză  de  trăsături

multiculturale definite prin strânsa legătură dintre elementele unei întregi serii de polarităţi:
modernitate/ tradiţie, raţionalism/ contemplare, spirit critic/ religios etc. şi, în acelaşi timp,
ca un dialog grefat pe experienţa apropierii dintre cultura occidentală şi cea orientală.
Cuvinte cheie:

Proză,  elemente  autobiografice vs  fantastice,  multiculturalitate,  sinteză  culturală,
mijloace de exprimare lingvistică.

Abstract:
Mircea Eliade's vast and complex work represents a synthesis of multicultural

features defined through the close connection between the elements of a whole series of
polarities: modernity/tradition, rationalism/contemplation, critical/religious spirit etc. and,
at the same time, as a dialogue grafted onto the experience of the closeness between
Occidental and Oriental culture.
Key-words:

Prose, autobiographical vs fantastical elements, multiculturalism, cultural
synthesis, means of linguistic expression.

I. Nous allons commencer par un trait saillant de l’œuvre de M.
Eliade, à savoir par ce trait multiculturel, conçu, bien entendu, comme une
étroite liaison entre l’Occident et l’Orient. Cette liaison apparaît chez Eliade
en tant que série de polarités: modernité-tradition; rationalisme-
contemplation, esprit critique-religion et, en même temps, comme un
dialogue permanent et une expérience du rapprochement entre la culture
occidentale et celle orientale.

Dans un livre d’entretiens, L’Epreuve du labyrinthe (1978),
l’écrivain s’est situé lui-même entre ces deux mondes, et son œuvre, il l’a
envisagée comme le développement naturel de cet héritage. Il y parle des
« trois leçons de l’Inde » qui furent, pour sa formation, un enseignement
décisif:

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:30:30 UTC)
BDD-A4047 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

27

«En premier lieu, ce fut la découverte de l’existence d’une
philosophie, ou plutôt d’une dimension spirituelle indienne. (…) La
deuxième découverte, le deuxième enseignement, c’est le sens du symbole.
(…) …cette possibilité d’être religieusement ému par l’image et par le
symbole, ça m’a révélé tout un monde des valeurs spirituelles. (…) Quant à
la troisième découverte, on pourrait l’appeler « la découverte de l’homme
néolithique ». (…) Et j’ai été impressionné en voyant que l’Inde plonge
encore des racines très profondes, non seulement dans l’héritage aryen ou
dravidien, mais aussi dans le terroir asiatique, dans la culture aborigène.
C’était une civilisation néolithique, fondée sur l’agriculture, c’est-à-dire sur
la religion et la culture qui accompagnèrent la découverte de l’agriculture,
notamment la vision du monde de la nature en tant que cycle ininterrompu
de vie, mort, résurrection… (…) J’ai donc reconnu l’importance de la
culture populaire roumaine et balkanique. Comme celle de l’Inde, c’était
une culture folklorique, fondée sur le mystère de l’agriculture. (…) Ces
racines nous révèlent l’unité fondamentale non seulement de l’Europe, mais
aussi de tout l’ékoumène qui s’étend du Portugal à la Chine et de la
Scandinavie à Ceylan».

L’historien des religions y emploie le terme d’unité fondamentale,
illustré avec éloquence par ses études sur les doctrines philosophiques de
l’Orient, la mythologie de la Dacie et de l’Europe orientale. Dans cet ordre
d’idées, je rappellerais l’ouvrage comparatif De Zamolxis à Gengis-Khan de
1970, paru en 1997 dans la République Tchèque, où les spécialistes, de
même que le grand public, l’ont reçu avec un vif intérêt. Par ailleurs,
l’œuvre littéraire de Eliade s’attache au thème de la rencontre ou du
rapprochement entre  l’Occident  et  l’Orient,  l’exemple  le  plus  abouti  étant,
probablement, le roman Maitreyi, reçu avec le même intérêt par les lecteurs
tchèques (la traduction a paru en 1989).

La civilisation européenne se croise avec celle indienne dans les
deux personnages principaux - l’étudiant Allan, alter ego de l’écrivain, et la
jeune poétesse de Bengale, Maitreyi. Il y a peu de romans dans la littérature
universelle qui rendent si éloquemment, sans exotisme gratuit, tous les
malentendus et les conflits, d’une part, toutes les merveilles d’une telle
rencontre, de l’autre.

Quarante-deux ans après les événements vécus à Calcutta, la
poétesse Maitreyi Devi exprima son point de vue dans le roman paru

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:30:30 UTC)
BDD-A4047 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

28

d’abord en bengali, ensuite en anglais: It does not die (la traduction en
roumain, par Ştefan Dimitriu et Theodor Handoca, a paru en 1992 sous le
titre Dragostea nu moare (L’amour ne meurt pas). Ce livre décrit assez
différemment  ce  qui  s’était  passé  avec  Mircea  et  Amrita  (c’est-à-dire  avec
les personnages Allan et Maitreyi), offrant, en plus, de nombreux détails sur
la culture hindoue. Plus tard, madame Devi déclara au professeur Mac
Linscott Ricketts que tout était vrai dans son livre. Mais ce n’est pas le
problème de la "vérité" dans la littérature qui nous préoccupe dans cet
ouvrage. Avec toute la sympathie qu’on éprouve pour l’aveu de Maitreyi
Devi, on en vient pourtant à la conclusion que le roman de M. Eliade
compte, grâce à sa structure artistique, parmi les meilleures œuvres en prose
de la littérature roumaine de l’entre-deux-guerres. À notre avis, Eliade a
apporté sa contribution, par ce roman et par des travaux de spécialité, au
dépassement de l’eurocentrisme dans la littérature universelle.

II. Un autre aspect "synthétique" de l’œuvre de M. Eliade consiste
dans les correspondances riches et plurivalentes entre ses œuvres littéraires
et ses travaux de spécialité. Cette constatation est, généralement, reconnue
et admise, quoique l’auteur lui-même l’ait rejetée plusieurs fois, tout en la
reprenant néanmoins dans son Journal et ses Mémoires. Par exemple, dans
le premier volume des Mémoires (paru à Madrid, en 1966), l’écrivain se
rappelle la manière dont il avait écrit Şarpele (Le Serpent) (Bucarest 1937),
s’apercevant à peine alors, après trente ans, qu’en fait dans ce roman il avait
démontré une idée qu’il allait développer plus tard dans ses ouvrages
d’histoire des religions, à savoir la conception sur les manières dont le sacré
se manifeste dans le monde profane. Mais on pourrait, même sans ces
aveux, découvrir de nombreuses correspondances entre les travaux de
spécialité de l’écrivain et ses récits fantastiques. Arrêtons-nous-en à deux
exemples. Les récits Secretul doctorului Honigberger (Le secret du docteur
Honigberger) et Nopți la Serampore (Nuits à Serampore) ont été écrits en
1940, lorsque Eliade s’occupait de yoga ou d’autres techniques mystiques
de l’Inde. Le premier raconte l’histoire d’un jeune orientaliste (personnage à
traits autobiographiques) qui entre en contact avec ces livres sur l’Inde de la
bibliothèque de Johan Honigberger (personnage réel, Allemand de la
Transylvanie, ayant vécu au siècle dernier) et avec la famille du docteur
Zerlendi, disparu après avoir longuement pratiqué les exercices de yoga
(personnage imaginaire, important dans le déroulement de l’intrigue). Le
yoga représente, en effet, une sorte de base théorique du destin de Zerlendi,

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:30:30 UTC)
BDD-A4047 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

29

ayant permis à l’auteur de parler au sujet des Vedanta, Upanishade,
pranayama, mantrayoga, samyama etc. et d’expliquer certains aspects
techniques ou historiques du yoga. En simplifiant les choses, on pourrait y
voir une sorte d’illustration des questions orientales. Heureusement, le
lecteur se rend compte rapidement qu’il n’en est pas ainsi, car la structure
artistique du récit ne relève pas de la conception de l’orientaliste, mais de
celle de l’écrivain dont l’imagination permet des changements surprenants
et une gradation dramatique du mystère.

Dans cette perspective, l’autre récit, Nuits à Serampore, peut être
caractérisé de la même façon, sauf que, à la place du yoga, on retrouve cette
fois-ci le tantra. De tous les personnages, le seul professeur indien Suren
Bose connaît bien le tantra, y compris les rites secrets. D’autre part, il y
figure, de nouveau, un jeune orientaliste-conteur, à côté de deux chercheurs,
le Russe Bogdanoff et le Hollandais Van Mannen (personnalités réelles du
milieu européen de Calcutta). Au cours d’une nuit, les trois Européens
vivent une aventure étrange, se trouvant, d’un coup, en un autre espace et un
autre temps. Qu’est-ce qui a produit cette subite et intense discontinuité
spatiale et temporelle? Aura-t-elle été un rituel tantrique déclenché par le
professeur Bose? L’orientaliste n’est pas à même de donner une réponse
convaincante. L’écrivain, par contre, a offert au lecteur un rendez-vous
fascinant avec un monde où le Sacré se fond avec le Profane, ou, selon les
propres mots du conteur, «tout semblait possible», «nous étions prêts à
accepter n’importe quel miracle».

Dans  ses  nouvelles  et  ses  récits  écrits  plus  tard,  après  la  guerre,  la
"collaboration" du lettré avec le savant continue à exister, mais elle n’est
plus si visible à première vue.

La théorie laisse plus d’espace à l’imagination, les moyens de faire
introduire les connaissances de l’historien des religions deviennent plus
subtiles. Eliade lui-même explique l’évolution de sa prose fantastique par le
besoin qu’il éprouvait « …d’écrire librement, d’inventer, de rêver, de penser
même, mais sans la contrainte de la pensée systématique. »

III. Le troisième aspect de la synthèse culturelle dans l’œuvre de
Eliade témoigne de la richesse extraordinaire des formes, des genres et des
procédés littéraires qui, en leur ensemble, constitueraient une œuvre
littéraire unique. Vers la fin de sa vie, l’écrivain avait déclaré qu’il n’avait
jamais écrit un livre qui le représentât entièrement et que le sens de sa vie
ne saurait être compris que dans la seule perspective de l’ensemble. Sans

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:30:30 UTC)
BDD-A4047 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

30

doute, cette confession concerne-t-elle non seulement son œuvre littéraire,
mais aussi ses travaux de spécialité. En ce qui suit, nous nous en tiendrons
au côté littéraire, qui se présente comme un tout varié et multiforme. Nous
passerons donc en revue les genres et les formules qui composent cet
ensemble.

A) La prose fondée sur l’expérience directe
Eliade s’attachait à ce genre d’écriture surtout dans les premières

années de sa carrière littéraire, étant influencé notamment par André Gide.
La nouvelle génération, dont faisait partie le jeune écrivain, voulait rompre
avec la tradition des années 1848, portée comme elle était à faire introduire
dans la littérature des expériences authentiques. En effet, l’authenticité
devient le mot-clé de la génération ayant débuté vers la fin des années 1920:
c’est sous le signe de l’authenticité que M. Eliade écrivit ses premières
œuvres: Romanul adolescentului miop (Le Roman de l’adolescent myope) et
Gaudeamus (tous les deux n’apparaissent qu’en 1989), Şantierul (Le
Chantier) (1935, "roman indirect", en fait un journal déguisé), et deux
romans - témoignages sur les jeunes intellectuels des années '30,
Întoarcerea din rai (Le Retour du paradis) (1934) et Huliganii (Les Voyous)
(1935).

B) Les nouvelles fantastiques
Un peu plus tard, l’orientaliste et l’historien des religions découvrit que

c’était justement le genre du récit ou de la nouvelle fantastique qui lui allait
à merveille. Il allait, d’ailleurs, le cultiver jusqu’à la fin de sa vie. Le
fantastique de M. Eliade puise à différentes sources dans:

- le folklore roumain, avec ses mythes et ses récits autochtones (par
exemple Domnişoara  Christina/Mademoiselle Christina, 1936 ou
Un om mare/Un grand homme, 1945);

- le lien entre le Sacré et le Profane, le fantastique qui en relève
apparaissant comme une hiérophanie (Douǎsprezece mii  de  capete
de vite/Douze mille têtes bovines, 1952, La  Ţigǎnci/Chez les
Tsiganes, 1959, Pe strada Mântuleasa/Rue Mântuleasa, 1968,
Dayan, 1980 etc.);

- l’acte de création artistique (dans le récit Uniforme de
general/Uniformes d’un général, 1971, ou dans la nouvelle
Nouǎsprezece trandafiri/Dix-neuf roses, 1980).

Le genre fantastique évolue chez Eliade, pendant la période d’après la
guerre, vers une formule originale, différente de celle cultivée par les

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:30:30 UTC)
BDD-A4047 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

31

romantiques ou les symbolistes, toute dissemblable de la littérature science-
fiction contemporaine. Dans son Journal (plus précisément dans une
notation datant de 1963), l’écrivain exprime sa conviction qu’il n’est pas
obligatoire que la littérature fantastique reproduise des faits concrets, sans
pour autant perdre le lien avec la réalité et l’histoire, ce qui lui vaudra son
futur emblème de "fenêtre ouverte sur le sens".

C) Romans à structure classique
Eliade, enclin aux expériences modernes, était à la fois grand

amateur de romans classiques. Il est bien connu que son écrivain préféré
était Balzac; établi en France, Eliade était même préoccupé de l’idée d’une
biographie balzacienne. Lui-même essaya la formule classique en 1938,
avec son roman Nuntǎ  în cer/Noces  dans  le  ciel).  La  construction  est  «  en
parallèle », elle comporte deux confessions sur l’amour inassouvi qui ne
parvient pas à toucher à la transcendance des « noces dans le ciel ». Les
deux confessions sont complémentaires, fondées sur la même histoire
mythique, exemplaire, dont il ressort un lien étroit entre l’Amour et la Mort.

Après la guerre, Eliade travaille pendant cinq ans au roman Noaptea
de Sânziene qui,  selon ses dires,  devrait  avoir  une place de choix dans son
œuvre. Le roman est paru d’abord dans sa version française – Forêt
interdite,  en  1955.  Ştefan,  le  protagoniste  du  roman,  recherche  douze  ans
durant (ce qui représente "un cycle parfait, pareil aux cycles cosmiques")
Ileana, son grand amour énigmatique. La nouveauté du roman consisterait,
d’après Eliade, dans certaines correspondances entre la vie intérieure des
personnages, d’une part, et les archétypes meta-historiques, d’autre part. Les
voitures mêmes y acquièrent une fonction archétypale, de sorte que la
voiture de Ileana se convertit, pour les deux protagonistes, dans le berceau
de la mort.

D) Le Journal et les souvenirs
Du point de vue artistique, les mémoires d’Eliade ne représentent

pas non plus une partie moins intéressante ou moins importante de son
œuvre. En Occident (surtout en France et en Italie), beaucoup de lecteurs ont
découvert Eliade grâce à son Journal même.

Dès  son  adolescence,  Eliade  tenait  un  journal  qui  était  pour  lui  un
instrument de travail et un style de vie en même temps. Le Journal, qui a été
publié après une sélection rigoureuse opérée dans ses nombreux cahiers,
diffère fondamentalement de ceux écrits par d’autres auteurs, par exemple
ceux d’André Gide ou de Jean Paul Sartre. Les Fragments d’un Journal (Ier

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:30:30 UTC)
BDD-A4047 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

32

volume-1973, IIe volume-1981) ne comportent ni réflexions intimes sur leur
auteur comme sur d’autres, ni ce que l’on appelle un "carnet d’atelier", ni
messages importants adressés à des contemporains ou à des successeurs. Ce
qui caractérise ces fragments, c’est une grande modestie, une érudition
digne d’envie et un effort considérable d’être objectif.

À partir des années '60, l’auteur commença à écrire aussi des
souvenirs, sur les instances de Virgil Ierunca. Les Mémoires sont écrits
d’une manière pareille à celle de son Journal. Le mémorialiste évoque, tour
à tour, son enfance et son adolescence passées à Bucarest, l’expérience
acquise en Inde, le milieu intellectuel de la Roumanie de l’entre-deux-
guerres, les années qu’il a vécues à Lisbonne et à Paris, tout en résistant à la
tentation d’envisager ses souvenirs dans une perspective romantique.
Eliade-l’écrivain se borne à bien structurer son matériau et à y employer des
moyens littéraires simples, alors que Eliade-l’essayiste et chercheur
complète ses souvenirs de commentaires critiques, souvent autoironiques.

IV. Nos remarques concernant une possible synthèse dans l’œuvre
de Eliade aboutissent à un dernier point (peut-être n’est-il pas le dernier en
réalité). Il s’agit de l’expression linguistique de ses écrits, où il y a
alternance de trois langues: le roumain, le français et l’anglais, ce qui est un
fait bien connu, mais insuffisamment analysé dans les interprétations
courantes.

Le roumain est resté pour Eliade la langue fondamentale, quoique,
après 1944, il n’ait plus regagné son pays. À la différence de ses
compatriotes, Eugène Ionesco et Emile Cioran, il n’est pas devenu un
écrivain d’expression française. En littérature, il est resté fidèle à sa langue
maternelle au sujet de laquelle il affirme dans l’Epreuve du labyrinthe:

«Pour tout exilé, la patrie, c’est la langue maternelle qu’il continue
à parler. Heureusement, ma femme est roumaine et elle joue le rôle, si vous
voulez, de la patrie, puisque nous nous parlons en roumain. La patrie, pour
moi, c’est donc la langue que je parle avec elle et avec mes amis, mais
avant tout avec elle; la langue dans laquelle je rêve et dans laquelle j’écris
mon journal. Ce n’est donc pas une patrie uniquement intérieure, onirique.
Mais il n’y a ni contradiction ni même tension entre le monde et la patrie.
N’importe où, il y a un Centre du monde. Une fois dans ce centre, vous êtes
chez vous, vous êtes vraiment dans le vrai soi et au centre du cosmos. L’exil
vous aide à comprendre que le monde ne vous est jamais étranger dès lors

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:30:30 UTC)
BDD-A4047 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

33

que vous y avez un centre. Ce « symbolisme du centre », je ne l’ai pas
seulement compris, je le vis».1

Comment Eliade se fait-il voir dans sa qualité d’écrivain
d’expression roumaine? Cette question supposerait, bien entendu, une
analyse linguistique et stylistique détaillée. Du point de vue d’un lecteur
étranger, on pourrait affirmer que la langue de Eliade n’a pas de grosses
difficultés à se faire comprendre, car elle ne comporte pas, généralement, de
passages hermétiques, d’archaïsmes, de régionalismes ni de néologismes
personnels. À lire Eliade, on a bien l’impression qu’il se laisse entendre par
tout  le  monde.  Ce  qui  ne  signifie  pas  que  son  style  soit  moins  soigné  ou
imparfait. Par contre, il y a des récits et des nouvelles, comme par exemple
La  Ţigǎnci ou Pe strada Mântuleasa, que l’on considère, à juste titre,
comme des chefs-d’œuvre, Eliade ne cessant d’y poursuivre les meilleures
traditions de la littérature de l’entre-deux-guerres.

Dans ses ouvrages de spécialité, Eliade a employé le français (après
1945) et l’anglais (après s’être établi, en 1957, à Chicago). On pourrait
objecter qu’il s’agissait, dans ce cas, d’un besoin d’ordre biographique et
scientifique. Toutefois, si à la maîtrise de ces deux langues nous ajoutions
ses connaissances dans le domaine des langues orientales et son vif intérêt
pour l’italien, nous en viendrions à son penchant à la multiculturalité qui
constitue, par sa nature même, une nette tendance à la synthèse.

BIBLIOGRAPHIE

1/ Ouvrages de Mircea Eliade
- De la Zalmoxis la Genghis-Han,  1980. Traducere  de Maria  şi Cezar

Ivănescu,  Bucureşti:  Editura  Ştiinţifică  şi  Enciclopedică;  ed.  a  II­a, 1995,
Bucureşti: Humanitas.

- L’épreuve du labyrinthe, 1985, Paris: Belfond.
- Încercarea labirintului, 1999. Traducere de Doina Cornea, Cluj:

Dacia.
- Maytrei, roman, 1933, diferite ediţii.
- Domnişoara  Christina,  Secretul  doctorului  Honigberger,  Nopţi  la

Serampore,  Un  om  mare,  La  ţigănci,  Pe  strada  Mântuleasa, in:

1 Mircea Eliade: L’épreuve du labyrinthe, p. 119.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:30:30 UTC)
BDD-A4047 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române



Études et articles

34

Proză  fantastică  I­V,  1991­1992,  Bucureşti:  Editura  Fundaţiei
Culturale Române.

2/ Sur Mircea Eliade:
ALEXANDRESCU, Sorin, 1969, „Dialectica fantasticului”, Pref. au
vol. La ţigănci şi alte povestiri, Bucureşti: E.P.L.
GLODEANU, Gheorghe, 1997, Mircea Eliade, Poetica  fantasticului  şi
morfologia  romanului  existenţial,  Bucureşti:  Editura  Didactică  şi
Pedagogică, R.A.
RUŞTI,  Doina,  1997, Dicţionar  de  simboluri  din  opera  lui  Mircea
Eliade, Bucureşti: Coresi.
SIMION, Eugen, 1985, Sfidarea retoricii. Jurnal german,  Bucureşti:
Cartea Românească.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:30:30 UTC)
BDD-A4047 © 2011 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

