
Diversité et Identité Culturelle en Europe

7

FONDEMENTS DU DIALOGUE CULTUREL

À LA RECHERCHE DE L’IDENTITÉ

Simona MITROIU
Université Alexandru Ioan Cuza, Iaşi

simona.mitroiu@uaic.ro

Abstract:
In the same way in which Salvador Dali painted identity in The Birth of a

Goddess, drawing a face that will take shape step by step using the personal experiences
and the relations established, we can say that identity is a concept that cannot be
analyzed anymore just on a theoretical level without any references to our private
experiences, because the temptation of the identity is that of the whole that must bond
together the elements of life. Identity seems to be the joining point of our fears and
convictions  of  a  world  thirsty  for  knowledge,  but  frightened  by  the  rapid  changes  that
follow the discoveries and the information acceleration, a world that doesn't allow time for
adaptation.
Keywords: identity, globalization, culture, multidimensional identity.

Rezumat:
După cum Salvador Dali a pictat identitatea în The Birth of a Goddess (Naşterea

unei Zeiţe), desenând o faţă ce va prinde contur puţin câte puţin, folosindu-se de
experienţele personale şi de relaţiile stabilite, tot aşa se poate spune că identitatea este un
concept care nu mai poate fi analizat doar la nivel teoretic, fără să se facă în vreun fel
referire la experienţele particulare, tentaţia identităţii fiind aceea a întregului care trebuie să
aducă laolaltă elementele vieţii. Identitatea pare să fie punctul de legătură al temerilor şi
convingerilor noastre cu privire la o lume însetată de cunoaştere, însă înspăimântată de
schimbările rapide ce survin în urma descoperirilor şi a accelerării informaţionale, o lume
care nu acordă timpul necesar pentru adaptare.
Cuvinte-cheie: identitate, globalizare, cultură, identitate multidimensională.

 Mondialisation sur le plan économique, hausse du flux informationnel,
compression de l’espace et du temps, un nombre accru de conflits ethniques
et religieux, tout cela représente des éléments caractéristiques de notre
société actuelle, se rapportant au domaine de l’identité : Qui suis-je ? Qui

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

8

est-ce que j’ai été, que suis-je et que deviendrai-je ? Dans quelle mesure
est-ce que je me retrouve dans tous ces moments de mon existence ? Quels
sont les traits caractéristiques à même de me faire affirmer que je suis moi
et non pas un autre ? Sur ce terrain de l’identité, nous devons abandonner la
logique des assertions, des propositions vraies ou fausses, pour nous orienter
vers la logique interrogative, en espérant comme Socrate qu’une question
correcte suppose déjà l’existence d’une réponse, et, dirions-nous, pas
nécessairement l’existence d’une réponse véridique, mais la seule correcte
pour l’instant. Lorsqu’on pense à l’identité de quelqu’un, c’est
premièrement  son  aspect  physique  qui  nous  vient  à  l’esprit,  ce  n’est
qu’ensuite que viennent les sentiments, les pensées et les espoirs de cette
personne. Notre démarche mentale est due à ce que la philosophie
occidentale fut dominée par la présupposition formulée par René Descartes
conformément à laquelle chaque être humain est une unité constituée de
deux substances tout à fait différentes, res cogitans et res extensa, tout
comme le caractère individuel d’une personne est donné par sa raison et non
pas par son corps, quoique, à  première vue, on en dise autre chose, du fait
que lorsqu’on se trouve dans une situation critique, notre première pensée
est pour la sauvegarde de notre corps et non pas pour celle de notre esprit.
Grâce à nos connaissances acquises dernièrement, on sait maintenant avec
certitude que, bien que l’on soit constitué du même type de matière, comme
le précisait Descartes aussi dans le temps, du point de vue physique nous
sommes uniques, et cette unicité s’étend jusqu’aux objets avec lesquels nous
entrons en contact ; ainsi, un parfum devient unique par son interaction avec
chaque corps indépendamment, un objet tend à changer d’aspect en fonction
de son propriétaire, même si c’est d’une manière à peine perceptible, etc.

Suivons de plus près ce concept d’identité. Le mot « identité » a une
racine latine, identitas, provenant de idem, « le même », et deux sens
fondamentaux. Le premier, le même, est égal à une similitude totale, tandis
que le second, autant, comme le souligne Claude Dubar, renvoie à un trait
distinctif qui suppose conséquence ou continuité dans le temps. Ainsi, la
notion d’identité établit une double relation entre les personnes et les
choses : d’un côté, ressemblance ou similitude, de l’autre, dissemblance ou
différence. Le fait que le verbe identifier accompagne toujours l’identité est
conçu comme un signe d’action, car l’identité doit être établie en
permanence. La similitude et la différence sont les principes dynamiques de
l’identité. Identifier quelque chose ou s’identifier soi-même suppose établir

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

9

tant  les  traits  essentiels,  spécifiques,  que  ceux  permettant  de  faire  la
distinction par rapport au reste. N’oublions surtout pas le fait que, souvent,
les caractéristiques essentielles qui nous définissent incluent la comparaison
avec cette autre chose par le truchement de laquelle on apprend qui on est.
C’est que, toujours, l’identité se construit dans ce jeu de la similitude et de
la différence. La notion d’identité est liée, dans son ensemble, à deux
positions importantes : l’une essentialiste, basée sur la croyance dans des
substances immuables – de ce fait, l’identité représente la stabilité, la
ressemblance au-delà de la fuite du temps, chaque personne est unique,
singulière de par son essence et appartient essentiellement, de la sorte, par le
seul fait de son existence, à une catégorie qui établit une relation immuable,
impossible à se faire influencer par quelque circonstance – et l’autre,
nominaliste, plus proche de ce qu’affirment les scientifiques – notamment,
que le changement représente la seule constante de la vie.1 Conformément à
cette opinion, il n’y a rien qui soit d’essence éternelle, par contre, tout
change, le devenir étant d’essence primordiale, ce qui mène à une suite de
questions portant sur la sauvegarde de notre propre identité. Qui suis-je
censé être moi-même, si je deviens continuellement un autre ? De la sorte,
l’identité perd son caractère stable, immuable. Je deviens continuellement
un autre, tout en restant identique à moi-même, si je me rapporte à mon
devenir et à mes relations avec les autres, je me définis par l’acceptation et
la prise en compte de mon devenir identitaire, de même que par ma
distinction des autres avec lesquels je partage quand même une
appartenance commune. Par là, l’identité est centrée sur deux coordonnées :
différenciation (Moi et l’Autre), et ressemblance (l’Autre, c’est Moi),  et  se
fait construire par la confrontation entre le même et l’autre, entre la
similitude et l’altérité.2 Dans la vision de la perspective nominaliste,
l’identité est le résultat d’un paradoxe, notamment celui de la différenciation
qui souligne la singularité, et de la généralisation qui met en évidence les
éléments communs.

Vu que chaque individu ou groupe se définit par rapport aux autres, il va
de soi qu’il n’y a pas d’identité sans altérité. La position nominaliste est
centrée sur le fait qu’il n’y a que deux modes d’identification tenant du
contexte qui puissent changer d’un moment de l’histoire à un autre, d’une

1 Pour plus de détails, voir Claude Dubar, La crise des identités, PUF, 2010.
2 Voir Gilles Ferréol, Guy Jucquois, Dictionnaire de l’altérité et des relations
interculturelles,  A. Colin, Paris, 2003.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

10

étape de la vie à l’autre. L’identité est, en premier lieu, affirmation de son
propre moi, de la singularité de l’individu, de son unicité en tant
qu’individualité en soi. Mais, elle renvoie en même temps à une pluralité, à
un nous qui nous permet de nous situer et de nous identifier à partir de
valeurs et de modèles multiples.

En revenant à la question qui structure la démarche de cet article : « Qui
suis-je ? », (autrement dit, quels seraient les traits qui rendent unique une
personne), et à la possible réponse commune offerte par tous, notamment, je
suis  unique  puisque  j’ai  un  corps  différent  de  tout  autre,  même s’il  peut  y
avoir  des  similitudes  entre  mon corps  et  celui  des  autres,  et  je  suis  unique
aussi parce que je possède un type de personnalité résultant de mon héritage
culturel  et  de  l’éducation  que  j’ai  reçue  au  sein  de  ma  famille  et  de  la
société, nous pouvons continuer à démêler les critères de l’identité. A base
des études concernant l’identité on retrouve les questions suivantes : Qu’est-
ce qui fait que l’on soit la même personne que celle du passé ? A partir de
quel élément peut-on mettre le signe d’égalité entre celui que je suis à
présent et celui que j’ai été auparavant ? On a remarqué plusieurs tendances
au cours des démarches entreprises pour y répondre. La première est celle
conformément à laquelle l’identité est  basée sur la continuité physique du
corps, le critère corporel, situation où l’identité personnelle n’est pas
essentiellement  différente  de  l’identité  des  objets  en  général,  car,  ce  qu’on
demande à la personne P2 au cours du moment t2, et à la personne P1 au
cours du moment t1, n’est pas l’identité matérielle entre P2 et P1, mais
seulement le fait que la matière constituant P2 résulte de celle qui a
constitué P1 par une série de substitutions plus ou moins graduelles, pour
que l’affirmation de l’identité physique de P2 au moment t2 avec P1 au
moment t1 soit correcte.3 Ce critère de la corporalité a été remplacé par celui
de la continuité de l’existence du même cerveau (organe central, selon les
défenseurs de cette opinion, qui contrôle la mémoire, le caractère et la
personnalité), critère établi en bonne mesure sur l’observation que les
lésions se trouvant au niveau du cerveau peuvent entraîner des amnésies et
des changements de personnalité radicaux. Ce critère introduit celui de la
mémoire, vu que l’identité d’une personne, par-delà les barrières du temps,
ne peut se faire analyser qu’exclusivement en termes de processus
psychologiques et de personnalité : la mémoire, le caractère, la foi, etc. Mais

3 Les critères de l’identité sont excellemment présentés dans Harold Noonan, Personal
Identity, Routledge, London &New York, second édition, 2003.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

11

c’est la version mixte qui a été considérée coomme la plus plausible, étant
donné que pour comprendre certains aspects, l’identité doit être envisagée
en conformité avec les deux tendances.

Une personne est définie en tant qu’être rationnel, ayant une conscience
de soi, une vie mentale unitaire, l’identité de chacun se construisant sur ces
coordonnées. La question centrale caractérisant certaines directions de
pensée concernait la nature des éléments résultant par suite des changements
auxquels les individus ne peuvent survivre, au sens de « mort identitaire »,
envisagée comme une rupture identitaire suite à laquelle on n’est plus les
mêmes. Comme on l’a vu, l’identité définie selon le critère physique est
étayée sur la continuité physique, autrement dit, sur l’idée de continuer
d’être le même objet biologique vivant. De cette manière « corporelle »,
l’identité peut être  définie aussi comme une somme de prédispositions
génétiques qui ne tiennent pas compte de la simple volonté de l’individu en
question – celui-ci étant le détenteur d’une identité fixée par naissance,
impossible à influencer. Une telle perspective est restrictive, on annule par
là les implications culturelles de l’identité, étant donné que celle-ci ne se
réduit pas à la sauvegarde de sa propre corporalité. En même temps, l’idée
de la réception de notre corps comme un bien qu’on possède avec ses autres
biens revient comme un leitmotiv de la société de consommation. Le corps
est un bien que l’on peut modifier à sa guise, du moins son aspect extérieur;
l’occidental est animé par le sentiment que, de toute façon, son corps est
différent de son moi intime, qu’il lui appartient comme n’importe quel objet,
bien que d’une manière plus intime que les autres. L’identité de substance
entre l’homme et son enracinement corporel est détruite de manière abstraite
par ce rapport singulier de propriété : avoir un corps.4

Pour ce qui est du critère psychologique, l’identité consiste dans le
maintien de relations psychologiques continuelles. John Locke estimait que
la mémoire entretient avec l’identité une relation privilégiée, car si
quelqu’un perdait irrémédiablement le souvenir de certaines de ses
expériences, il ne serait plus le même que celui qui avait eu ces
expériences ; bien qu’il soit le même du point de vue biologique, il ne sera
plus la même personne, puisqu’une personne est un ensemble d’actions dont
elle est toujours responsable, et il est évident qu’elle ne peut assumer sa
responsabilité pour quelque chose qu’elle ne connaît pas. Par la suite, le

4 Voir aussi David Le Breton, Anthropologie du corps et modernité, Quadrige/PUF, Paris,
2008.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

12

critère de la mémoire fut complété par celui de la continuité psychologique,
vu que, outre les souvenirs directs, il y a aussi d’autres connexions
psychologiques directes ; ainsi, Harold Noonan offre l’exemple d’une
connexion entre une intention et l’acte par lequel elle sera accomplie.
D’autres connexions semblables apparaissent lorsqu’un désir ou une
croyance persiste dans le temps, comme il arrive dans le cas des liens établis
entre les expériences de notre enfance et les traits de caractère de l’adulte
que nous sommes devenus, nos craintes et nos préjugés.

Chacun des critères de l’identité a connu au fil du temps des critiques
aiguës, comme des approbations soutenues. On a incriminé le critère
physique puisqu’on a observé qu’il n’y avait pas d’identité des corps dans le
temps, et que l’identité corporelle n’était qu’une convention de langage. En
ce qui concerne les arguments contre la mémoire en tant que premier critère
de  l’identité,  on  a  affirmé  que  tout  critère  qui  se  sert  de  la  mémoire  pour
établir l’identité de quelqu’un est circulaire, le fait qu’une personne n’est
capable de se rappeler que ses propres souvenirs se retrouvant implicitement
dans le concept de mémoire. Ainsi, la mémoire n’est pas l’identité
personnelle, elle la suppose, parce que le concept d’identité personnelle est,
du point de vue épistémologique, antérieur à celui de mémoire (argument
contraire imposé par Butler) ; de même, le fait qu’il y a plusieurs types de
mémoire.  Comme  le  démontraient  les  cas  analysés  par  Oliver  Sacks  dans
L’homme qui prenait sa femme pour un chapeau et Musicophilia : La
musique, le cerveau et nous, la mémoire épisodique peut disparaître, mais il
existe une possibilité de sauvegarder la mémoire procédurale. Comment
savoir, alors, lequel des types de mémoire donne la mesure de l’identité ?
C’est le critère mixte qui privilégie la continuité psychologique, considérée
comme indispensable à l’identité personnelle, mais pour qu’elle soit
suffisante  aussi,  elle  doit  avoir  une  cause  normale  et  non  pas  accidentelle,
qui intervienne dans le flux de la continuité physique ; ainsi démontre-t-on
la nécessité de la continuité, tant au niveau de la mémoire, qu’à celui de la
corporalité. Une autre question qui se pose à ce niveau porte sur la nécessité
de savoir dans quelle mesure on pourrait parler d’une dégradation de
l’identité. Par exemple, les pertes de mémoire ou les maladies causées par
des problèmes neuronaux nous définissent-elles en tant que personnalité et
individualité, ou bien elles ne sont que des accidents n’ayant rien en
commun avec notre identité ? Notre identité, nous est-elle donnée par un
critère extérieur, qu’il nous serait impossible de contrôler, comme, par

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

13

exemple, la dégradation de notre cerveau, due à certaines maladies, ou par
un autre, intérieur, comme le parcours de notre existence à partir des
qualités reçues à notre naissance ? Et pourtant, dans quelle mesure ces
accidents contre lesquels, en tant qu’êtres uniques, nous avons souvent
tendance à nous révolter, font partie du processus même de notre
identification ? Les phénomènes sociaux influent sur l’identité d’une
personne et représentent même, souvent, des points de référence dans la
sauvegarde de notre propre identité, voilà pourquoi nous devrions accepter
l’idée que ce sont les évènements d’ordre personnel (les maladies ci-
incluses) qui contribuent à la construction de notre propre identité. Celle-ci
se trouve en perpétuelle transformation, parce qu’on a été enfants
insouciants, jeunes avec des réalisations, etc. A présent, nous sommes les
mêmes X, Y, et  même si  notre identité est  différente,  elle continue dans la
même ligne tracée au cours des autres étapes de notre existence, puisqu’elle
s’est constituée et s’est modelée autour de notre passé, avec tout ce que cela
implique.

Par ailleurs, on sait que la manière de concevoir l’identité présente de
lourdes conséquences pour l’éthique et la moralité, parce que nier l’identité
personnelle au-delà des barrières du temps entraîne un changement
d’attitude par rapport à ce que représentent punition, compensation,
engagement. C’est l’une des conséquences produites par la manière de
raisonner de Derek Parfit, auteur controversé qui, par le truchement
d’hypothèses et d’exemples tenant du domaine de la science-fiction (ainsi,
la téléportation,, processus par lequel chacun de nous serait détruit et recréé
ensuite dans un monde étranger, ce qui mettrait en question notre intégration
corporelle), a essayé de démontrer que ce n’est pas l’identité qui compte, car
elle ne constitue pas un problème d’importance décisive de la vie humaine,
mais  la  survivance.  Pour  son  analyse,  Derek  Parfit  prend  comme  point  de
départ les critères de l’identité : tandis que le critère physique suppose une
continuité physique du corps et du cerveau humains dans le temps, l’autre,
d’ordre psychologique, est étayé, comme nous venons de le préciser, sur
l’existence continuelle d’une entité purement mentale. La continuité de la
mémoire fut un critère amplement discuté, c’est pourquoi nous devons
rappeler que la plupart des amnésiques ne perdent que deux catégories de
leurs souvenirs : souvenirs tenant de leur expérience et souvenirs concernant
des évènements, des actions de leur vie passée. Selon Derek Parfit, excepté
notre cerveau et notre corps, tout comme les différents évènements

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

14

physiques et mentaux interconnectés, on n’est pas des entités ayant une
existence indépendante. Ce qui compte, affirme Parfit, c’est la relation, donc
la connexion psychologique et la continuité avec une cause correcte, la
continuité psychologique réalisant le maintien de chaînes de forte connexion
superposées. D’une importance fondamentale est la relation avec n’importe
quelle cause, car c’est ce qui assure la survie d’une personne dans le temps,
même dans les situations où cette continuité n’assure pas la survie de
l’identité d’une personne.5 L’identité perd ainsi son caractère essentiel pour
définir une personne.

Pour et contre les critères de l’identité, on a construit de nombreux
exemples, en essayant en même temps de démontrer leur valeur
d’appplication dans la vie quotidienne. Ainsi, l’argument de la duplication,
construit contre le critère corporel de l’identité, porte sur la possibilité
qu’une personne perde d’un coup tous ses souvenirs, tout en gardant ceux
d’une autre personne qu’elle n’a jamais connue. Elle va certainement nous
assurer qu’elle est la personne dont elle possède les souvenirs. Ce genre de
phénomène pourrait arriver aussi à une autre personne (la deuxième)
pendant le même intervalle de temps, situation qui nous mènerait à la
circonstance inhabituelle où deux personnes possèderaient les souvenirs
d’un tiers, tous les deux arguant du fait qu’elles sont, en réalité, ce tiers, ce
qui est impossible, quel que soit le point de vue utilisé. Nous sommes là en
présence d’une double continuité psychologique. Par de tels exemples, le
critère corporel a perdu sa valeur de critère unique et infaillible de l’identité.

Il y a un autre exemple offert pour l’analyse des critères de l’identité,
notamment celui d’un cas imaginaire tenant du domaine chirurgical – une
opération de transplant de cerveau. Suite à une telle opération, un tel, qu’on
appellera A, ayant une particularité supérieure, celle de posséder deux
hémisphères cérébraux identiques, donc, dotés des mêmes informations,
serait multiplié. Un hémisphère est transplanté dans un corps, tandis que
l’autre est mis dans un autre, ce qui fait obtenir deux individus possédant les
mêmes caractéristiques et informations, puisque chacun d’eux possède le
cerveau ayant appartenu à A. La question légitime est de savoir lequel des
deux est A. Dans ce cas, la solution du problème est donnée uniquement en
faisant appel au critère de la corporalité.

5 Pour  plus  de  détails  voir  Derek  Parfit, Reasons and Persons, Clarendon Press, Oxford,
1987.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

15

Tous ces exemples prouvent indubitablement que la prise en compte d’un
seul critère ne saurait expliquer l’identité d’une personne, d’ailleurs, la
référence à un critère mixte non plus. Voilà pourquoi nous estimons comme
essentiel, outre les critères de l’identité corporelle et du cerveau, ou bien,
des  caractéristiques psychologiques, le fait que tout individu se construit
soi-même dans un cadre social. Pour l’analyse de l’identité, nous devons
tenir compte des relations qui s’établissent entre les individus, entre les
groupes  dont  ils  font  partie,  en  nous  rapportant  en  même  temps  aux
composants identitaires sociaux se trouvant à base de la manière d’établir
des relations avec les autres, car la vie sociale se définit dans le cadre d’un
espace culturel.

Sans aucun doute, l’identité culturelle suppose-t-elle l’appartenance à un
groupe culturel et l’ancrage dans un espace de la mémoire collective ; du
point de vue culturel, nous sommes les membres d’un groupe spécifique,
tout en appartenant à la société où s’accomplit notre éducation. Les deux
composants de l’identité sont l’individuel et le social, on peut ainsi parler
dans ce cadre de références identitaires primaires. La parenté et l’ethnicité
font partie de cette catégorie d’éléments. La parenté est basée non seulement
sur l’attribution du nom, qui a une importance particulière dans
l’établissement d’une identité (nous rappelons en ce sens le dilemme de
l’amnésique qui a oublié son nom), elle est basée aussi sur l’identification
des individus en fonction de leurs ancêtres, et sur le lien entre le présent et le
passé assurant la continuité, garantissant l’origine, mais aussi sur les droits
et les devoirs provenant de cette qualité de membre appartenant à un groupe
caractérisé  par  des  relations  de  parenté.  A  son  tour,  l’identité  ethnique  est
envisagée comme une dimension importante de l’identification avec soi,
étant donné que, durant l’enfance, on peut assimiler des schémas de
classification de sa propre personne, comme des autres, à partir des données
fournies par des critères d’ethnicité et de « race » ; l’ethnicité se retrouve
prise dans le jeu des similitudes et des différences au niveau de la
collectivité, entre « nous » et « eux ».6 L’ethnicité se construit autour
d’éléments qui tiennent de la tradition et qui sont fortement enracinés dans
la mémoire collective. Ce processus social par lequel se construit
l’identification avec soi suppose l’existence d’un rapport permanent entre
l’extériorité et l’intériorité. Chaque individu a acquis une certaine image de
soi et, conformément à cette image, il se présente aux autres d’une certaine

6 Pour plus de détails voir Richard Jenkins, Social Identity, Routledge, New York, 2008.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

16

manière. Cette image que nous présentons aux autres est oui ou non
acceptée par ces derniers. De manière réflexive, les réponses des autres à
notre propre présentation sont incluses dans l’image qu’on a de soi. Cette
ouverture sur l’autre représente un dialogue que nous construisons, mais qui
n’est pas une règle générale. Les réponses des autres à notre propre
présentation peuvent être ignorées, et dans ce cas, elles ne sont plus
susceptibles de modifier la manière dont nous nous présenterons à l’avenir.
Comme nous l’avons déjà montré, l’identité n’est pas un élément valable en
soi, donné une fois pour toutes, elle représente le résultat d’un processus
permanent de différenciation, d’assimilation des réponses reçues par
l’individu au cours de ses relations avec les autres ; de même, la modalité de
construction de notre propre identité varie en fonction des individus ou
groupes avec lesquels nous entrons en relation. Le  processus de la
construction et de la reconstruction identitaires n’est pas dépourvu de
difficultés. L’unité de notre moi peut être menacée ou mise en pièces, dans
ce cas-là on pourrait parler d’une « scission » de celui-ci causée par des
troubles d’ordre personnel. Ces états sont désignés à l’aide d’expressions du
genre : possession, personnalité divisée, dissociation, personnalité multiple.
Dans le même contexte, nous devons souligner le fait que la liaison entre
l’identité et la mémoire est essentielle, cette dernière représentant la somme
des éléments et souvenirs autour desquels se déroule le fil de notre identité.

Menant plus loin notre analyse, nous pouvons affirmer que l’identité est
le sujet d’un processus dynamique impliquant le plus souvent un choix.
Voilà pourquoi, jusqu’à un certain point, on peut parler de l’identité comme
d’une option, une sélection qui, le plus souvent, n’est pas consciente.
Définir son identité suppose une surestimation, une accentuation de certains
traits principaux, défavorisant les autres et même le tout, de sorte que le
langage de l’identité devient le langage de la possession, de la limitation et
de l’égoïsme.7 L’identité  n’est  pas  seulement  une  relation  logique  (A=A),
elle est aussi d’essence sociale. La relation que l’on établit avec sa propre
identité fait partie du processus d’identification, processus soumis aux
transformations  sociales  et  culturelles.  A  ce  propos,  Katherine  Kia
Tehranian identifie deux grandes formes de l’impact de la communication
globale sur les formations identitaires, notamment, la publicité globale et les
associations volontaires transnationales, toutes les deux soulignant le
besoin d’identité, d’appartenir à un groupe, à une communauté, fût-elle

7  Conception partagée par Richard Jenkins dans l’ouvrage ci-dessus.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

17

virtuelle, car à présent on parle aussi d’identités virtuelles. Ces identités sont
en étroite liaison avec l’extension de la relation des communications
globales, le nombre des personnes connectées à l’Internet redoublant tous
les ans, de sorte que les communications qu’on appelle virtuelles sont
souvent devenues un terrain de résistance culturelle et politique.8 La dualité
est présente dans cet espace culturel aussi, car, comme le remarque
Tehranian,  d’un  côté,  les  citoyens  des  communautés  virtuelles  ont  à  leur
disposition un monde élargi d’options identitaires, et de l’autre, les
gouvernements et les corporations possèdent par là un instrument puissant
de surveillance et de persuasion. L’identité virtuelle est devenue un élément
normal par l’entremise de l’Internet : l’enfant devient adulte, le timide
devient audacieux, chacun ayant ainsi la possibilité de construire bien vite
son identité, et, c’est cette rapidité qui fait la différence d’avec la vie réelle.
A ce niveau-là, à côté du concept d’identité virtuelle on rencontre aussi celui
de communauté virtuelle ; aucune n’est basée sur la communication face à
face, c’est l’ordinateur qui en est le médiateur. La communauté est ici
définie par la possession de certains attributs, notamment, d’un réseau de
relations affectives nouées à l’intérieur d’un groupe d’individus – relations
s’entrecroisant et se consolidant mutuellement, de même que par un certain
dévouement pour un système de valeurs, mœurs, sens partagés, pour une
identité historique commune aussi – bref, une culture propre.9 La
communication online dépasse les frontières géographiques comme celles
liées aux particularités physiques individuelles. Au cours de ce type de
communication, on utilise généralement des pseudonymes à la place d’une
réelle identification, l’identité devenant de la sorte un élément qui échappe à
la connaissance et qui s’avère facile à changer. Le refoulement n’est plus de
mise dans ce cadre, ce qui nous amène à la question de savoir si ce que nous
estimons comme un manque d’identification n’est, en fait, une présentation
de traits identitaires qui autrement resteraient méconnus.

Comme nous l’avons déjà précisé, la question « Qui suis-je ? » renvoie
non seulement à un critère physique, corporel, mais aussi à un autre d’ordre
culturel, notamment, l’appartenance à un certain groupe social, au sein

8 Voir aussi l’article publié par Katherine Kia Tehranian, “Global communication and
pluralization of identities”, in: Futures, vol. 30, no. 2/3, 1998: 211-217.
9  Amitai Etzioni réalise une démarche complexe sur la problématique de la communauté
dans ses ouvrages, pour plus d’infos, voir The new golden rule: community and morality in
a democratic society, Basic Books, New York, 1996.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

18

duquel  sont  transmises  des  normes  et  des  valeurs.  Elle  renvoie  aussi  à  un
certain type de société, qui impose avec le groupe social un modèle de
comportement et un standard d’éducation, tout cela constituant des éléments
qui soutiennent l’identité. En tant que processus dynamique, l’identité est
formée au cours d’une activité qui met face à face deux partenaires, fussent-
ils individus ou groupes sociaux. Le caractère dynamique de l’identité est
basé sur la communication que les deux partenaires sont à même de réaliser.
Elle a lieu au sein de la société et de la culture propres à chacun, l’une
comme l’autre influant sur le dialogue établi. La manière de définir
l’identité est liée à la représentation de l’Autre, lequel, dans les temps
modernes, ne joue plus le rôle inférieur, mais devient l’Autre par
excellence. Le discours identitaire est toujours adressé à l’Autre. L’altérité,
(voir le Dictionnaire de l’altérité et des relations interculturelles), est un
terme utilisé en philosophie et en anthropologie pour désigner un sentiment,
une influence, un régime. Puisque les autres existent et qu’ils sont différents
de moi, la question qui se pose est de savoir dans quelle mesure je suis leur
pareil en tant que membre de la communauté.

Dans le cas d’une démarche relationnelle, qui a l’air de mieux convenir à
ces questions et à ces difficultés qui tiennent de la dynamique de l’identité,
cette dernière est envisagée comme une manifestation relationnelle, un
édifice élaboré dans le cadre de relations opposant un groupe à d’autres
avec lesquels il entre en contact. Selon cette conception, appartenir à un
groupe ou à une ethnie ce n’est pas définir de manière absolue les individus,
ce  sont  eux,  par  contre,  qui  confèrent  de  la  signification  à  leur  milieu,  en
modifiant  ou  en  gardant  une  certaine  relation.  L’identité  se  construit  et
reconstruit en permanence dans le cadre des relations sociales établies par
les membres d’un groupe ou d’une ethnie. Elle est estimée en permanente
construction grâce à la négociation des relations établies avec les autres et à
celle des éléments considérés comme essentiels pour la manière de définir ;
elle est également estimée dans la perspective du renoncement à l’utilisation
de l’identité négative, constituée à partir d’attributs superficiels, stéréotypes,
imposés par la force de la majorité, définie uniquement par une différence
spécifique, conçue comme négative.  Le déséquilibre identitaire apparaît
lorsque les membres du groupe minoritaire ou de l’ethnie s’approprient les
attributs négatifs imposés par la majorité, acte qui se traduit par le mépris
envers soi-même. L’identité négative apparaît comme une identité honteuse
si l’on recourt à diverses épreuves d’élimination des signes visibles. Seuls

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

19

les groupes disposant d’une certaine autorité au sein de la société sont
capables d’attribuer des épithètes, d’identifier, de sorte que l’identité
devient l’enjeu des luttes sociales ; dans ce cas-là, l’attribution des
différences n’est plus reconnaissance de la spécificité culturelle, mais
légitimation du groupe dominant. C’est ainsi que l’identité devient une
arme entre les mains des représentants de la force politique ou sociale. La
construction de l’identité autour d’un élément dépassant les frontières de
l’individualité, recevant une force plus importante que les autres concernant
l’assimilation et l’attribution de l’identité, se réclamant comme unique
référence dominante, représente une erreur et un danger. Faire preuve de
doigté au cours du processus d’appropriation de références identitaires
différentes est le signe d’une plus grande disponibilité dans l’acte de
communication, dans ses rapports avec autrui, ce qui ne saurait être réalisé
sans  un  contexte  social  stable  et  tolérant.  La  hiérarchie  des  références
identitaires n’est point donnée une fois pour toutes, car, ce qui caractérise le
système de références multiples, c’est justement le dynamisme, et ce
dynamisme est autant une source de l’acceptation de l’Autre et une
ouverture sur la construction de liens, qu’une source génératrice de conflits.
Bien qu’à chaque époque on ait estimé d’une manière erronée qu’une seule
affiliation ou référence identitaire pouvait entièrement définir l’identité
d’une personne, cette unique affiliation définitoire est différente d’une
période à une autre, car c’est le contexte social qui définit le composant mis
en relief :

« Là où les gens se sentent menacés dans leur foi, c'est l'appartenance
religieuse qui semble résumer leur identité entière. Mais si c'est leur
langue maternelle et leur groupe ethnique qui sont menacés, alors ils se
battent farouchement contre leurs propres coreligionnaires. »10

Le caractère de monolithe attribué au début à l’identité s’est avéré
incapable d’expliquer le caractère complexe de celle-ci. Les études
concernant ce problème ont dû tenir compte du fait que l’identité est un
produit de la construction sociale. Quoiqu’on ait parlé de double identité,
affirme Denys Cuche, elle découle en fait d’une identité complexe, se
prêtant à de multiples interprétations. Cette envergure multiple de l’identité
fait  plus  que  ne  jamais  sentir  sa  présence  dans  la  société  actuelle.  Nous
constatons, avec l’auteur mentionné, que c’est par la multitude des
références identitaires, et par leur entrecroisement, que l’identité se définit ;

10 A. Maalouf, 1998, p. 22.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

20

il n’est pas rare qu’on soit défini juste grâce à son appartenance à plusieurs
traditions culturelles, de même que par la connaissance de deux, trois
langues, et il est certain que sans ces éléments de garantie on ne serait pas
authentiques.

Etant conscients du danger de confondre les références identitaires
multiples avec l’existence de multiples identités, nous devons tenir compte
aussi du fait que l’identité est unique, bâtie par l’accumulation et le mélange
de différentes références identitaires, le résultat dépassant par sa complexité
les références particulières impliquées. Chaque personne dispose d’une
identité à partir des références auxquelles elle fait appel, c’est pourquoi on a
inventé le concept d’identité multidimensionnelle, type d’identité basé sur
de multiples références, sans que cela affecte la modalité de constituer et de
définir l’identité. Même dans le cas d’une intégration de deux références
identitaires en une seule, affirme Denys Cuche, les deux niveaux sont
rarement équivalents, vu qu’ils se rapportent à des groupes qui ne se
trouvent jamais dans une position équivalente dans le cadre d’une situation.
Le caractère multidimensionnel de l’identité peut être compris si l’on se
rapporte au tableau de Pablo Picasso, Le Portrait d‘Ambroise Vollard
(1910), l’identité étant formée par cette réunion, cette composition et cet
équilibre de certaines références identitaires multiples.

Les identités collectives augmentent les ressemblances entre les
hommes,  les  traits  que  ceux-ci  possèdent  en  commun.  Souvent,  ces
ressemblances ne sont observées qu’au moment où l’on constate les
différences qui séparent les groupes entre eux. L’identification d’un groupe
par lui-même, affirmait Michael Jenkins, suppose identifier les autres
comme étant différents, notre similitude devient leur différence et
inversement. Au cours  des interactions entre les individus, ou entre les
membres d’un groupe avec un autre groupe, on amène au premier plan les
identifications basées sur ces deux éléments : similitude et différence. Dans
ce processus, sont créées les identités de groupe, les identités collectives.
Amin Maalouf présente en détail un cas hypothétique soutenant l’idée d’une
identité appuyée sur des références identitaires multiples, auxquelles on fait
appel différemment, en fonction des pressions sociales et culturelles qui
agissent sur l’individu. En même temps, l’exemple est révélateur de ce
qu’une manipulation extérieure de l’identité veut dire, et d’une
manipulation par soi-même aussi.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

21

« Ne quittons pas encore Sarajevo. Restons-y, en pensée, pour une
enquête imaginaire. Observons, dans la rue, un homme d'une
cinquantaine d'années. Vers 1980, cet homme aurait proclamé : «Je suis
yougoslave ! », fièrement, et sans état d'âme ; questionné d'un peu plus
près, il aurait précisé qu'il habitait la République fédérée de Bosnie-
Herzégovine, et qu'il venait, incidemment, d'une famille de tradition
musulmane. Le même homme, rencontré douze ans plus tard, quand la
guerre battait son plein, aurait répondu spontanément, et avec vigueur :
«Je suis musulman! » Peut-être s'était-il même laissé pousser la barbe
réglementaire. Il aurait aussitôt ajouté qu'il était bosniaque, et n'aurait
guère apprécié qu'on lui rappelât qu'il s'affirmait naguère fièrement
yougoslave. Aujourd'hui, notre homme, interrogé dans la rue, se dirait
d'abord bosniaque, puis musulman; il se rend justement à la mosquée,
préciserait-il; mais il tient aussi à dire que son pays fait partie de
l'Europe, et qu'il espère le voir un jour adhérer à l'Union. Ce même
personnage, si on le retrouve au même endroit dans vingt ans, comment
voudra-t-il se définir? Laquelle de ses appartenances mettra-t-il en
premier? Européen? Musulman? Bosniaque? Autre chose ? Balkanique,
peut-être? »11

La modalité par laquelle l’individu établit des contacts au niveau de la
société et de la culture dont il fait partie, tout comme celle par laquelle il se
fait déterminer et influencer par celles-ci se trouvent à base de la
construction de la plupart des modèles de comportement et même de ses
réponses affectives les plus profondes. Les standards de comportement,
acquis au sein d’une société, nécessaires à celle-ci pour survivre, sont
appelés modèles culturels. Vue comme un ensemble complexe d’éléments
sans lesquels l’individu ne réussirait pas à se débrouiller au cours de son
existence, c’est la culture qui offre aux membres de toute société un guide
qui leur est indispensable. Sans la culture, affirme Ralph Linton, hommes et
société seraient dans l’impossibilité de remplir efficacement leurs fonctions.
Le fait que la plupart des membres d’une société ont l’habitude de réagir
d’une certaine manière dans telle ou telle situation peut faciliter la
compréhension de leur comportement, sinon de manière absolument sûre,
du moins avec une très grande probabilité, et cette condition de probabilité

11 A. Maalouf, 1998, pp. 20-21.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

22

est la condition de toute vie sociale organisée.12 Selon Nicolas Journet, qui
fait l’analyse du problème de la culture conçue comme un capital pareil à
celui économique, la culture n’est pas une acquisition définitive.

De là, la question de savoir si les créations de la culture définissent ou
non notre identité. C’est une question attachée à l’idée de Paul Ricoeur,
selon laquelle l’homme aboutit au sens de l’existence en faisant siens les
actes de culture. C’est pourquoi on peut se demander ce qui arrive lorsqu’un
phénomène comme l’oubli personnel se rapporte à ses propres créations
culturelles,  comme  dans  le  cas  des  hommes  de  culture  célèbres  qui  ne
reconnaissent plus leurs propres œuvres. Citons l’exemple de Linné, lequel,
arrivé à un âge avancé, lisait ses propres œuvres et qui, tout en oubliant que
c’était lui, l’auteur, s’exclamait : « Que c’est beau ! Combien j’aurais désiré
écrire ainsi ! » (cas présenté par Théodule Ribot dans La Mémoire et sa
pathologie). Il en est de même pour Emile Cioran, souffrant d’Alzheimer et
qui, lorsqu’il reçoit ses livres publiés en Roumanie avant son départ à Paris,
apportés par G. Liiceanu, ne se souvient plus de quoi il s’occupait avant de
s’adonner à l’écrit. On aperçoit ici clairement le besoin de s’identifier selon
une  autre  perspective,  car  Cioran  n’avait  pas  été  seulement  écrivain.  Il  en
résulte qu’une seule référence identitaire ne saurait nous définir
complètement.

Voilà comment la notion d’identité remet en question le thème du
rapport existant entre l’affirmation individuelle et celle collective, celui de
l’équilibre entre l’action de recherche d’une identité personnelle et d’une
autre, collective. Ce rapport implique la nécessité de constituer une
différence personnelle et une ressemblance générale avec l’autre. La
différence personnelle concerne premièrement les traits de personnalité, le
comportement, les valeurs et les intérêts spécifiques, tandis que le second
élément, concernant ce que l’on partage, implique une série de paradigmes,
comme, par exemple, la religion, l’ethnie, tous les éléments supposant un
engagement culturel et une appartenance communautaire. A base de
l’identité se trouve l’instauration d’un rapport équitable entre l’identité
personnelle et l’identité collective, entre la tendance à être différent et le
conformisme d’une personne. Bien que l’identité personnelle repose sur le
processus destiné à intérioriser et à intégrer les expériences individuelles
dans un parcours individuel, la manière actuelle d’aborder l’identité met en

12 Plus de détails sur la relation entre société, individu et culture in Edward T. Hall, Beyond
Culture, Random House, Ink, New York, 1989.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

23

évidence l’importance de l’interaction, des relations que l’individu établit
avec les autres, cette interaction déterminant tant la formation de sa propre
identité que la transformation de celle-ci, une sorte de dynamisme qui
correspond à l’identité.

L’opposition entre les identités individuelle et collective est dépourvue
de sens, car chacun des deux types recourt à l’autre, les individus faisant
partie d’une collectivité qui est formée de et pour eux. L’identité
individuelle a besoin du support de l’identité collective, tandis que celle-ci
est influencée par les membres de la communauté. Chaque individu faisant
partie de plusieurs groupes d’appartenance, la construction identitaire est
basée sur la perception des sentiments d’appartenance qui engendrent une
pluralité d’affiliations, simultanées ou successives. Mis dans la situation de
présenter quelques références identitaires personnelles, la plupart des gens
invoquent la langue, la culture, mais aussi la nation ou l’ethnie dont ils font
partie. Reconnaître ces appartenances impose une identification officielle,
se trouvant à base de l’identité nationale, ce qui montre encore une fois le
lien subtile, mais puissant, entre les identités individuelle et collective.

Comme nous l’avons déjà souligné, l’identité de quelqu’un s’appuie sur
les résultats de deux grands processus qui mettent en valeur l’intégration de
l’individu dans une unité, fût-elle groupe social ou communauté, ayant
comme caractéristique de mettre au premier plan et les éléments communs
et les différences à la fois, soulignant les éléments qui rendent quelqu’un
unique. Chacun de nous, au cours de son existence, rend compte de son
appartenance à un ou plusieurs groupes, chacun vit du point de vue
émotionnel cette appartenance en la valorisant dans le cadre de ses
expériences personnelles par ce qui lui est caractéristique, selon les attitudes
et les valeurs acquises. Du point de vue culturel, les mythes jouent un rôle
important dans la construction de l’identité collective ou nationale.
L’actualisation d’une forme d’identification, c’est-à-dire de certains
éléments de l’identité, dépend du contexte. L’identité nationale s’inscrit à
l’intérieur de concepts différemment soulignés dans des contextes
différents. Nous estimons que l’identification nationale a représenté, et
continue de le faire, un élément « instigateur » au sein des relations
interhumaines, et le critère qui se trouve à base de l’identité nationale peut
être changé et manipulé par la politique, fait démontré par l’histoire. A
présent, si l’on envisage la culture occidentale, on observe que l’identité
nationale tient une place de choix dans la mémoire collective des

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

24

Européens, bien que le concept d’identité nationale soit limité au niveau
purement théorique. Si l’on prend en compte les relations entre les peuples
de l’Europe, ce concept devient actif lorsqu’on remet en question la
définition de l’Européen et de son identité face aux autres cultures, comme
ce serait celle asiatique, par exemple. L’identité nationale peut devenir une
arme entre les mains des représentants de l’Etat qui peuvent s’en servir pour
définir leur position, la politique externe ou pour démontrer leur légitimité ;
en même temps, cette identité nationale est étayée sur les traditions
culturelles de la communauté. Souligner certains éléments ethniques pour
définir une identité collective peut souvent mener à des séparations
artificielles entre les groupes humains, en exagérant le rôle de la langue et
des traditions, ce qui entraînerait des ruptures violentes, comme le montre la
carte d’une Europe proclamant une identité et une communauté
européennes, mais qui en fait se caractérise par la multiplicité des tendances
séparatistes au niveau des Etats. Sur le plan individuel, les différentes
situations sociales propres au XXe siècle ont amené des ruptures d’identité,
visibles au niveau des projections identitaires par la manière dont nous
présentons notre identité, une présentation révélée aux autres, et à soi-même
aussi, par la réception des informations offertes par les autres sur notre
propre identité. Dans ce contexte, l’affirmation de Tzvetan Todorov a un
sens, affirmation selon laquelle nous serions tous croisés, culturellement
parlant, même si l’appartenance nationale est la plus puissante de toutes les
influences, grâce à ce qu’elle combine les traces laissées, dans notre corps
et dans notre esprit, par la famille et la communauté, la religion et la langue.
Il  en  va  de  même  de  son  point  de  vue  sur  l’identité,  dont  la  signification
pourrait être reliée à d’autres connotations du terme déraciner, utilisé par
Todorov dans son ouvrage L’homme dépaysé, notamment celui de
« troubler », « désorienter », « décontenancer » par le changement des
habitudes.

La construction d’un discours valide sur l’identité telle qu’elle est
envisagée à présent suppose la définition des principales coordonnées de la
société actuelle, la mondialisation constituant un élément dont on ne saurait
faire abstraction. Dans un monde où l’aspect économique est souvent
exacerbé, la mondialisation dépasse cet élément se trouvant à ses origines,
entraînant tous les autres qui caractérisent une société : culture, tradition,
domaine politique. Elle représente, d’un côté, un processus unificateur,
égalisateur et, de l’autre, un élément de division, car il élargit souvent le

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

25

gouffre qui sépare les gens de catégories sociales différentes ou appartenant
à des régions géographiques distinctes. C’est un processus suivi d’effets
imprévisibles, ce qui le rend difficile à comprendre. Soumis sans cesse à de
nombreuses transformations survenues au niveau de la société, l’individu se
trouve pris à l’intérieur d’un système qu’il ne comprend pas et qu’il ne peut
contrôler. Par ailleurs, la mondialisation impose parfois des normes
auxquelles les gens peuvent difficilement se conformer, étant obligés
quelquefois de renoncer à leur propre système de valeurs. Les changements
imposés par ce processus transforment le contexte social dont l’individu sait
pouvoir réclamer sa propre identité. Chacun de nous fait partie d’un certain
groupe social, l’identité personnelle pouvant changer selon les
circonstances, ce qui a amené le chercheur Herman Bausinger à proposer la
notion de « potentiels identitaires ». Il conteste l’idée conformément à
laquelle l’identité culturelle serait en un rapport d’opposition avec la
mondialisation économique et technologique. La mondialisation élargit les
horizons tout en intensifiant les valeurs de l’identité locale, affirme
Bausinger, et, l’importance des frontières nationales une fois perdue, les
frontières culturelles gagnent en signification. La mondialisation implique
toutes les structures d’une société, car les expériences culturelles sont
étroitement liées à celles économiques, politiques, techniques, bien que le
terme de mondialisation ne s’applique, de manière générale, qu’à une partie
du monde et non pas au monde entier.

Selon Ignatio Ramonet, le monde actuel se présente sous forme d’un
immense chaos, basé sur la multiplication des unions économiques
régionales, d’un côté, et sur la renaissance des mouvements nationalistes, se
trouvant à l’origine de la division des Etats, de l’autre. Les forces de
séparation sont stimulées par la réapparition de la conception ethnique de
l’Etat-nation. La décomposition de l’identité de l’Etat produit une
augmentation des désaccords, tandis que la classe politique est de plus en
plus discréditée au sein de l’opinion publique. A présent, on assiste à
l’apogée d’une société duale, d’après Ramonet : d’une part, un groupe
formé de gens hyperactifs, de l’autre, la foule toujours croissante de
pauvres, de chômeurs et de marginalisés. Les lois économiques gagnent en
importance, devenant aux yeux de certains une nouvelle religion, leur seul
repère existant. Dans les sociétés traditionnelles, affirme Bausinger,
l’identité est structurée sous forme de cercles concentriques : famille,
voisins, village, ville, région, nation. A présent, il y a une construction

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

26

beaucoup plus complexe de l’identité, par la combinaison des identités
partielles, concurrentes, l’identité étant ainsi sujet au changement. En même
temps, les transformations au niveau de la morale sont soulignées par
l’intérêt permanent par rapport à ce qui est nouveau et unique, à
l’expérience impossible à renouveler. Ainsi, le rôle de la mémoire, comme
le soulignent Sylvie Mesure et Alain Renaut, devient, au sein de la morale,
illusoire, l’accent se déplaçant vers l’innovation, vu que l’importance de la
hiérarchisation et de l’agencement des informations décroît dans le cadre
d’un système comprimé et transmetteur d’enseignements, tandis que
l’interrogation sur les valeurs n’est plus réglée d’après un certain contenu
qu’on pourrait transmettre sous forme d’apprentissage. La situation de crise,
générée en Europe par un grand nombre de chômeurs, est mise souvent sur
le compte des immigrants, des ouvriers étrangers qui travaillent pour
beaucoup moins et qui font une concurrence acerbe aux autochtones. Cela
fait comprendre que le discours d’extrême droite se retrouve légitimé.13 A
présent,  la  société  humaine  est  caractérisée  par  une  remise  en  question  de
certaines pratiques, certitudes, par une méfiance vis-à-vis des valeurs ayant
constitué la base de l’organisme social européen. La culture de masse
s’impose, elle est basée sur l’homogénéité des mœurs et la standardisation
culturelle.

Le changement a lieu si vite que, parfois, les personnes les plus
intéressées et le mieux documentées ne réussissent pas à garder le rythme
pour assimiler les nouvelles informations qui apparaissent à tout moment et
dans des domaines bien restreints. C’est le flux croissant d’informations qui
nous oblige à nous spécialiser dans de tels domaines, en nous imposant à la
fois  de  réviser  en  permanence  nos  idées  et  les  modèles  en  cours.  Un  bon
exemple est offert par le livre, qui commence à passer de mode tout aussi
rapidement que les hebdomadaires. Le changement gagne aussi des
significations  et  des  sens  à  l’aide  desquels  on  procède  à  déchiffrer  tant  le
monde extérieur que celui intérieur. Le besoin de ceux qui travaillent dans
le domaine publicitaire de transmettre le plus grand nombre d’informations
dans un laps de temps très court mène à l’emploi exagéré du symbole, pour
assurer la concentration de l’information. Les transformations sont perçues
aussi au niveau de la langue, qui fait des emprunts pour de nouveaux sens
ou pour les sens déjà existants. Au niveau individuel, cela est reçu et traduit

13 Pour une analyse pertinente de ce type de discours voir Umberto Eco, Turning Back the
Clock : Hot Wars and Media Populism, Mariner Books, 2008.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

27

par un sentiment d’aliénation, l’ancienne identité ne correspondant plus aux
nouvelles transformations.

L’incertitude une fois installée comme une constante du monde actuel a
pour conséquence la renaissance de la religion populaire, de la confiance
dans les pratiques occultes, la réapparition des confréries religieuses, des
jeux de hasard, de même que l’importance accordée au sport, tout cela
représentant des moyens de manipulation des masses. Nous parlons ici de
manipulation en tant qu’offre d’éléments qui écartent la population des
véritables problèmes de la société et de la perte de la stabilité identitaire en
les remplaçant par de faux repères ou références identitaires.

Une autre coordonnée de la vie quotidienne se retrouve dans le
bombardement de stimulants, qui créent parfois de graves problèmes de
stress manifesté par une attitude blasée, par un esprit de négation, le retour
sans motivation réelle au passé, etc. La volatilité, affirme Harvey, fait que
l’engagement dans une activité à long terme devienne très difficile, ce qui
entraîne deux possibilités : une adaptation rapide ou le contrôle de la
volatilité. Celle-ci suppose que l’on ait la capacité de manipuler le goût ou
l’opinion des membres d’une société. La manipulation est réalisée surtout
par la construction de nouveaux systèmes de signes et images. En ce sens,
on peut affirmer que le rôle de la publicité a changé, plus comme capacité
de manipulation, moins comme moyen d’information. Ainsi, la
médiatisation est devenue un moyen illusoire, passager et fugace par lequel
une société des valeurs passagères exprime sa nostalgie pour des valeurs
communes. Dans ces conditions, l’image personnelle acquiert une
importance particulière, car c’est elle qui assure le succès ou qui détermine
l’insuccès de quelqu’un. La création d’une certaine image de soi, le plus
souvent par son acquisition contre une somme d’argent investie dans ce
processus, est à l’origine d’un type de comportement caractérisant une
personne, et de son attitude envers les autres. L’image que l’on présente
devient un symbole de l’identité personnelle, on se présente soi-même selon
la représentation qu’on a de son identité. En même temps, on constate que
la société actuelle impose, plus que jamais, une séparation entre l’image que
l’on présente aux autres et sa propre identité, cette séparation n’étant rien
d’autre que le signe d’une aliénation de l’individu.

En même temps, la tendance à uniformiser, rapportée souvent au
processus de la mondialisation, suscite des problèmes antagonistes,
menaçant les principaux repères identitaires, y compris la communauté.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

28

C’est elle qui assure le fondement de l’identité personnelle, puisqu’elle
porte sur un espace physique ou social restreint où se développent les lignes
d’interconnaissance, tout comme l’acceptation de certaines règles de
conduite et un sentiment d’appartenance. Appartenir à une communauté,
c’est partager avec ses membres une certaine vision des choses, participer,
ainsi, à un domaine caractérisé par des symboles communs. L’appartenance
à une communauté est souvent regardée comme dépendant de la
construction symbolique et de la signification d’un masque de la similitude
que tous portent, une couverture de la solidarité derrière laquelle tout le
monde peut s’abriter. L’être humain se voit privé de tout support en face de
la vitesse avec laquelle le monde change, monde où il a vécu et où il s’est
bâti certaines valeurs qui commencent à n’avoir plus de sens. La
communauté qui, avec la famille et le groupe d’amis, assure l’existence
d’une mémoire collective, offrant l’appui nécessaire à la construction d’une
identité personnelle et constituant le milieu où autrefois l’individu
retrouvait son équilibre, se détache à présent, rien n’a plus l’air d’être sûr.
De cette manière, le sens de la communauté qui rassurait et qui offrait des
ressources d’identification se perd. L’identification de la communauté, de
même que l’appui qu’elle est censée offrir à ses membres pour assurer leur
stabilité identitaire disparaissent, à partir du moment où la communication
entre ceux de l’intérieur et le monde du dehors s’intensifie, ayant un poids
beaucoup plus grand que les échanges mutuels des communautaires. Le
sens de la communauté une fois perdu, voilà que surgissent différents
problèmes, ce qui met en doute le concept d’identité, d’autant plus que les
solutions offertes ne sont pas à même d’assurer le support adéquat. La
consommation exagérée, présente au niveau économique comme  au niveau
des relations interpersonnelles aussi, représente, peut-être, l’aspect le plus
important concernant le danger de perte de la stabilité identitaire qui avait
été révélée par la famille et la communauté, proposant à l’individu un
nouveau type de comportement. L’absence d’un modèle dans la relation
qu’une personne peut nouer avec les objets et son environnement, et avec
d’autres personnes aussi, est d’autant plus périlleuse qu’elle va se
transmettre par l’éducation à la prochaine génération, perpétuant ainsi un
modèle erroné de relations. La solution de ces problèmes pourrait être
obtenue  de  deux  manières  :  soit  par  un  retour  à  la  communauté,  à  sa
reconstruction, soit par la découverte de nouveaux repères identitaires à
même d’offrir une stabilité. Renoncer à ce concept qu’on

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

29

appelle « stabilité », vu par certains analystes de la postmodernité comme
une troisième alternative, ne peut mener qu’au renoncement implicite au
concept d’identité.

Comme on l’a déjà dit, l’identité se construit autour du sentiment
d’appartenance, celui-ci déterminant, à la fois,  l’intégration de l’individu au
sein  du  groupe,  et  sa  comparaison  avec  les  autres,  du  résultat  de  cette
dernière dépendant la positivité associée à l’identité sociale. L’acte par
lequel s’affirme sa propre identité suppose la comparaison permanente avec
les autres membres des groupes d’appartenance, la découverte des traits
uniques, et aussi d’éléments communs. Cela arrive au niveau de l’identité
commune, collective, d’un groupe social, aussi. Cette permanente
comparaison a comme explication le besoin de trouver une continuité avec
le passé à même de résoudre les possibles ruptures du présent, causées par
des doutes ou par l’impossibilité de s’adapter, etc. La comparaison implique
le désir impérieux d’être différent, caractérisant l’espace de la modernité :
personne ne veut être pris pour un autre, chacun veut être unique, donc,
différent, mais, comme l’affirme Gabriel Troc, être différent c’est en même
temps être dépourvu de repères clairs, changer selon le dernier ton de la
différence. L’identité devient une coordonnée dépendante de la rencontre
avec autrui, un jeu qui n’est pas basé sur des règles fixes, mais sur d’autres,
relatives.

L’identité de chacun est modelée par chaque groupe d’appartenance dont
il se réclame, consciemment ou non. Chacun de nous se trouve dans une
permanente recherche de son identité, recherche matérialisée dans l’acte de
son  affiliation  à  des  groupes  formels  ou  informels,  et  le  grand  nombre  de
ceux-ci rend la recherche de plus en plus difficile. A base de la multiplicité
des groupes d’appartenance se trouvent, à la fois, la spécialisation, très
diversifiée à présent (qui donne naissance à des catégories professionnelles
diverses), les critères familial, sexuel, de même que les valeurs adoptées
caractérisées par une grande fluctuation. La structure des valeurs publiques
ou personnelles est liée au temps, ce qui fait que les valeurs commencent à
devenir éphémères, leur vie étant de plus en plus courte. Ayant devant eux
des systèmes de valeurs différentes, une diversité d’options, les gens se
trouvent dans la situation de consommer des modes de vie, les remplaçant
souvent comme ils le font avec les objets. Le choix d’un mode de vie
influence puissamment l’avenir de chacun, car c’est une décision
importante qui implique de grands changements au niveau de son moi et de

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

30

sa représentation. Le renoncement à toute espèce d’engagement concernant
un mode de vie entraîne la perte de l’appartenance qui constituait un
fondement de l’existence et des décisions qui la concernaient. Se trouvant
dans une telle situation, chaque individu se voit confronté à de nouvelles
décisions liées à son nouveau mode de vie. Mais nous ne devons pas oublier
qu’un nouveau choix est déterminé par le mode de vie antérieur.

Voilà pourquoi le monde actuel se présente sous forme d’un amas de
tendances que l’on essaie de rendre uniformes par l’intermédiaire de la
mondialisation économique et culturelle. Le système de valeurs a subi de
nombreuses transformations et dislocations, tandis que les valeurs
traditionnelles ont été remplacées, peu à peu, par un système éphémère, qui
change à un rythme toujours plus accéléré. L’une des caractéristiques de
cette société est l’abondance des possibilités, des options qu’une personne
peut avoir. Mais, à cette tendance s’oppose l’impossibilité de quitter son
propre « espace de jeu », incapacité due, en grande partie, à la
mondialisation qui oppose un segment de population, favorisé par le
contexte économique, à un autre, privé d’avantages économiques. La réalité
semble être de plus en plus difficile à définir pour toute personne qui désire
garder son objectivité. A la déroute causée par sa propre identification,
s’oppose une autre, due à un monde morcelé. Dans cet espace déterminé par
une grande variété de questions soulevées par le problème de l’identité,
c’est l’appel à la continuité de la mémoire culturelle qui assure, souvent, la
base de l’identité et sa sauvegarde. Cet appel fait son apparition dans des
situations de déséquilibre identitaire, étant à la fois une manière de
redécouvrir sa propre identité, sa réaffirmation, réaffirmation faite par le
truchement de la mémoire culturelle, par l’appel aux valeurs traditionnelles
et aux ressources identitaires.

Remerciements. L’ouvrage a été financé par le Programme
« Développement des Ressources Humaines » faisant partie du projet
POSDRU/89/1.5/S/49944.

BIBLIOGRAPHIE

BAUMAN, Zygmunt, 2001, The individualized society, Cambridge: Polity
Press.

BAUSINGER, Herman, 1999, Intercultural Demands and Cultural Identity,
dans Language, Culture and Identity, Language & Cultural
Contact, Aalborg University Press, pp. 11-23.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

31

CUCHE, Denys, 2002, « Nouveaux regards sur la culture: l’évolution d’une
notion en anthropologie », in: Nicolas Journet (coord.), La
culture. De l’universel au particulier,  Paris:  Éditions  Science
Humaines, pp. 203-212.

DUBAR, Claude, 2010, La crise des identités, Paris: PUF.
ECO, Umberto, 2008, Turning Back the Clock: Hot Wars and Media

Populism, Mariner Books.
ETZIONI, Amitai, 1996, The new golden rule: community and morality in a

democratic society, New York: Basic Books.
FERREOL,  Gilles; JUCQUOIS, Guy, 2003, Dictionnaire de l'altérité et des

relations interculturelles,  Paris: A. Colin.
HALL, Edward T., 1989, Beyond Culture, New York: Random House, Ink.
HARVEY, David, 1989, The condition of postmodernity: an enquiry into

the origins of cultural change, Oxford: Basil Blackwell.
JENKINS, Richard, 2008, Social Identity, New York: Routledge.
JOURNET, Nicolas (coord.), 2002, La culture. De l’universel au

particulier, Éditions Science Humaines.
LE BRETON, David, 2008, Anthropologie du corps et modernité, Paris:

Quadrige/Puf.
LINTON, Ralph, 1993, Le fondement culturel de la personnalité, Paris:

Dunod.
MAALOUF, Amin, 1998, Les identités meurtrières, Paris: Editions Grasset

& Fasquelle, 1998.
MESURE, Sylvie; RENAUT, Alain, 1996, La guerre des dieux, Paris:

Grasset.
NOONAN, Harold, 2003, Personal Identity, London & New York:

Routledge.
PARFIT, Derek, 1987, Reasons and Persons, Oxford: Clarendon Press.
RAMONET, Ignatio, 1998, Geopolitics of Chaos, New York: Agora

Publishing.
RIBOT, Théodule, 2010, Diseases of Memory: An Essay in the Positive

Psychology, Nabu Press.
RICOEUR, Paul, 1996, Soi-même comme un autre, Paris: Seuil.
SACKS, Oliver, 1992, L'homme qui prenait sa femme pour un chapeau,

Paris: Seuil.
SACKS, Oliver, 2009, Musicophilia: La musique, le cerveau et nous, Paris:

Seuil.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe

32

TEHRANIAN, Katherine Kia, 1998, “Global communication and
pluralization of identities”, in: Futures,  vol.  30,  no.  2/3,  pp.
211-217.

TODOROV, Tzvetan, 1998, L’homme dépaysé, Paris: Seuil.
TROC, Gabriel, 2006, Postmodernismul în antropologia culturală, Iaşi:

Editura Polirom.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:24:13 UTC)
BDD-A4027 © 2012 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

