
 

Cioran despre credință și religie 

Iosif CHEIE-PANTEA 

The author of the paper comments on Cioran’s views on religion and hypothesizes 
that the thinker’s perspective could be related to the ideology of such Romantic 
writers and philosophers as Novalis and Schlegel. For Cioran, the essence of 
religion encompasses a lot more than faith as it is believed to lie at the heart of the 
human conscience. 
 
Keywords: Cioran, religion, existentialism. 

 
În cele trei zile de convorbiri cu Cioran la Paris, din 1990, Gabriel Liiceanu îi 

solicită ilustrului său interlocutor clarificări în legătură cu tentația constantă a 
credinței, în ciuda momentelor de refuz sau chiar a unor excese blasfematorii. 
Cioran admite că a existat întotdeauna în el un „apel religios”, că s-a „mișcat tot 
timpul între nevoia de credință și imposibilitatea de a crede”1. Am spune că e vorba 
de argheziana pendulare între credință și tăgadă, dacă n-am ști că autorul Psalmilor 
tînjește după revelația care să-l scape de povara îndoielii („Mai scapă-mă, Părinte, 
măcar de îndoială”) și să-i potolească foamea și setea de mîntuire: „Mi-e silă de 
toate, / De rău și de bine. / Mi-e foame și sete de tine.” (Mi-e sete). Prin urmare, 
neliniștea metafizică a psalmistului se naște din refuzul divinului de-a se manifesta, 
așadar o cauză transcendentă, în vreme ce tentația credinței la Cioran se frînge din 
pricina propriei neputințe, a temperamentului său care „este de așa natură încît 
negația în mine a fost întotdeauna mai mare decît afirmația. Latura mea demonică, 
dacă vreți. Din cauza asta nu am putut niciodată să cred profund în ceva. Aș fi vrut, 
dar nu s-a putut. Și totuși ...”2. Să reținem acest „Și totuși ...”, care lasă unele porți 
deschise pentru explorări și nuanțări viitoare.  

Cu cîteva decenii mai înainte, Cioran abordase problema în corespondența sa cu 
muzicologul George Bălan care, la îndemnul lui Gabriel Liiceanu, s-a decis să 
publice acele scrisori, unele semnificative pentru dezbaterea de față. Bunăoară, în 
scrisoarea din 6 decembrie 1967, Cioran afirmă că „toată viața mea a fost o căutare 
frenetică dublată de o teamă de a găsi (subl. aut.). Această anomalie răbufnește mai 
ales în domeniul religios. Sînt sigur că l-am căutat pe Dumnezeu, dar sînt și mai 

                                                 
1 G. Liiceanu, Apocalipsa după Cioran, Humanitas, București, 1995, p. 115.  
2Ibidem. 

397

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:19 UTC)
BDD-A3949 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

sigur că am făcut totul pentru a nu-l întîlni”3. Așadar, din nou natura sa paradoxală 
este invocată ca argument în justificarea incapacității de a crede. Cu toate acestea, 
„teologul ateu”, cum se autoproclamă uneori, admite că „nu poți trăi nici cu 
Dumnezeu, nici fără Dumnezeu”4, ateismul agresiv socotindu-l „la fel de odios ca 
și intoleranța religioasă. De altfel nici e altceva decît o religie de-a-ndoaselea”5. Și, 
parcă spre a adînci și mai mult deruta cititorului și a-și motiva emblema de „teolog 
ateu”, Cioran se autocaracterizează ca „o natură profund necredincioasă și profund 
religioasă...”6. Care ar fi suportul, ideea susceptibilă să ne dezvăluie „rațiunea” 
contradicțiilor paradoxale ce-l proiectează pe cititor într-o stare de uimire și 
perplexitate? Cum e posibilă înțelegerea logică a religiozității unui necredincios? 

Unii exegeți, precum, bunăoară, Nicolae Turcan, într-o contribuție relativ 
recentă, identifică rădăcinile fenomenului în exces, în temperamentul excesiv al 
gînditorului7. Desigur, o astfel de perspectivă e pe deplin legitimă, validată de 
însuși Cioran în numeroasele lui confesiuni, dar ne putem întreba, împreună cu 
Liviu Antonesei, prefațatorul cărții, dacă nu cumva categoria excesului ar trebui 
integrată într-o viziune mai largă, pentru a nu fi apreciată doar ca un caz mai mult 
sau mai puțin izolat, fie el și manifestarea unui individ excepțional. E drept că 
autorul integrează pînă la urmă excesul în tradiția filosofică a hybrisului, dar, 
pentru o mai profundă și mai cuprinzătoare înțelegere a dimensiunii religiosului în 
meditația cioraniană, a raporturilor cu Divinitatea, apropierea de Weltanschauung-
ul romantic se impune categoric. Rațiunea unui asemenea demers se bazează nu 
doar pe întîmplătoare coincidențe sau asemănări, ci pe înrudiri spirituale atît de 
adînci încît Cioran nu pregetă să recunoască în mai multe rînduri, explicit, acest 
adevăr:„Judecînd bine, sensibilitatea mea se înrudește cu cea a romanticilor”8. Sau: 
„La mine, filonul cel mai «autentic» e filonul romantic. Mi-am greșit epoca - și, aș 
adăuga, istoria, lumea, universul, ființa (subl. aut.)”9. De precizat că Cioran are în 
vedere exclusiv romantismul german pe care îl califică drept „auto-extazul 
spiritului în finit”10 sau „vremea în care nemții cunoșteau genialitatea 
sinuciderii...”11. Altă dată, citind o carte despre romantismul german, constată că, 
deși s-a demodat din punct de vedere literar, rămîne însă valabil și actual prin ideile 
sale, între care, desigur, și cea despre religie.  

Pentru Cioran esența religioasă are o sferă de manifestare mult peste cea 
îndeobște recunoscută, adică legată exclusiv de credință; religiosul – scrie el în 
Amurgul gîndurilor – „nu-i chestiune de conținut, ci de intensitate (subl. aut.)”12 Și, 

                                                 
3 G. Bălan, În dialog cu Emil Cioran, Cartea Românească, București, 1996, p. 25.  
4 E. Cioran, Caiete III, trad. de Emanoil Marcu, Vlad Russo, Humanitas, București, 1999, p. 157. 
5 E. Cioran, Caiete III, p. 30. 
6 Ibidem, p. 7.  
7 Vezi Nicolae Turcan, Cioran sau excesul ca filosofie, Ed. Limes, Cluj, 2008.  
8 Cioran, Caiete I, p. 110.  
9 Cioran, Caiete III, p. 124. 
10 Cioran, E., Schimbarea la față a României, Ed. Humanitas, București, 1990, p. 93. 
11 Cioran, E., Amurgul gîndurilor, Ed. Humanitas, București, 1991, p. 127.  
12 Cioran, Amurgul gîndurilor, p. 14.  

398

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:19 UTC)
BDD-A3949 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

mai departe, precizează că fenomenul se naște din lipsa de măsură a individului, 
din abolirea limitelor în exercițiul experienței: „Cînd n-ai măsură în nimic, te 
măsori cu Dumnezeu. Orice exces ni-l apropie. Căci El nu-i decît incapacitatea 
noastră de a ne opri undeva. Tot ce n-are margine – iubirea, nebunia, ura – e de 
esență religioasă”13. Afirmațiile acestea se integrează perfect în viziunea 
romanticilor precum Novalis, bunăoară, pentru care „Orice sentiment absolut este 
religios” („Alle absolute Empfindung ist religiös”)14 sau Schlegel care decretează 
că „Religia nu este doar o parte, un membru din alcătuirea omului, ci centrul 
tuturor celorlalte, pretutindeni este cea dintîi și cea mai înaltă, este de-a dreptul 
originarul.” („Die Religion ist nicht bloß ein Teil der Bildung, ein Glied der 
Menschheit, sondern das Zentrum aller übrigen, überall das Erste und Höchste, das 
schlechthin Ursprüngliche.”)15.  

Cioran este mai categoric și mai nuanțat în exprimarea acestui gînd care l-a 
obsedat toată viața, convingerea că „religia merge mult mai în adîncime decît orice 
altă reflecție a spiritului uman și că adevărata viziune a vieții este religioasă. Omul 
care n-a trecut prin religie și care nu a cunoscut tentația religioasă este un om vid. 
(subl. aut.)”16. Cu alte cuvinte, prezența în spiritul nostru a unui fond religios 
garantează profunzimea autentică a trăirii sentimentelor și ideilor, căci „tot ce-i 
religios într-un fel sau altul participă la o anumită profunzime ...”17 iar „Lucrul cel 
mai profund din noi este neliniștea religioasă (subl. aut.). Cînd pune stăpînire pe 
noi, parcă am coborî la înseși izvoarele ființei noastre”18. De aici disprețul pentru 
atei, căci atunci „cînd omul devine areligios prin voința sa, se sterilizează pe sine, 
este respingător prin aroganța sa excesivă. Sînt indivizi goi pe dinăuntru”19. Dar ce 
se întîmplă cu cel care scrie, fără să fie religios, aspirînd, totuși, la profunzimea 
mesajului său? Cioran răspunde că, deși fiu de preot ortodox, „N-am devenit 
religios, nici nu sînt religios, dar prezența religiei în mine este permanentă...”20. Și 
cum se explică fenomenul? Prin faptul că a citit o literatură întreagă despre religie 
și prin fascinația pe care o are pentru mistici. Or, conclude el, „Tot ce vine dinspre 
religie și mistică e copleșitor de profund”21 Semnificativă este motivația interesului 
special pentru literatura misticilor, deoarece „Intensitatea trăirii interioare la mistici 
e mai puternică decît la sfinți. Latura strict intelectuală este mai puțin 
importantă”22.  

                                                 
13 Ibidem, p. 130.  
14 Novalis, Werke und Briefe, Winkler-Verlag, München, 1968, p. 434.  
15 Friedrich Schlegel, Werke in zwei Bänden, Erster Band, Aufbau-Verlag, Berlin und Weimar, 

1980, p. 264. 
16 Convorbiri cu Cioran, Ed. Humanitas, București, 1993, p. 234. 
17 Cioran, Caiete II, p. 334. 
18 Ibidem, p. 166. 
19 Convorbiri cu Cioran, p. 262.  
20 Ibidem, p. 271. 
21 Ibidem, p. 271-272.  
22 Ibidem, p. 272.  

399

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:19 UTC)
BDD-A3949 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

Prin urmare, nu atît ideea în sine, conținutul strict intelectual contează într-un 
mesaj, cît vibrația gîndului, intensitatea trăirii lui. În dialogul de care vorbeam la 
început, Gabriel Liiceanu îl întreabă provocator pe Cioran: „Care considerați că e 
noutatea cu care veniți?” Aceasta deoarece „reluați teme vechi de cînd lumea și [...] 
repetați cu un talent excepțional tot ce s-a spus de la Eclesiast încoace”23. 
Răspunsul lui Cioran este edificator pentru întreaga sa gîndire metafizică: „Nu 
există noutate în materie de viziune a vieții [...] Nou e pînă la urmă timbrul, tonul, 
nota, ceea ce fiecare aduce pornind de la intensitatea experienței sale”24. De aceea 
la părerea lui Eugen Ionescu pentru care monologul lui Hamlet n-ar conține decît 
banalități, Cioran apreciază că, dimpotrivă, „aceste banalități epuizează esența 
întrebărilor noastre. – Lucrurile profunde se dispensează de originalitate”25. „Nu ni-
l putem imagina – adaugă el în altă parte – pe un Pascal vrînd să fie «original». 
Căutarea originalității e mai întotdeauna semnul unui spirit de mîna a doua”26. În 
esență, postulatul fundamental al unui gînditor, nu filosof, este, după Cioran, trăirea 
ideilor, căci „Nu atît ideile cît trăirile mă interesează la un gînditor: nu ce-a gîndit, 
ci ce a suferit”27. Încă în Pe culmile disperării autorul și-a exprimat această 
convingere: „Eu nu am idei, ci obsesii... Idei poate avea oricine. Nimeni nu s-a 
prăbușit din cauza ideilor”28. Exemplele de acest fel ar putea continua, validînd 
concepția autorului că „Doar o inteligență urmărită de același cerc de idei e 
capabilă să realizeze ceva. Trebuie să știi să te repeți în profunzime (subl. aut.)”29.  

Afirmația, dimpreună cu cele de mai sus, îl acreditează pe Cioran scriitorul, nu 
pe filosoful care, de altminteri, și-a negat deseori această calitate: „N-am nici o 
aptitudine pentru filozofie: nu mă interesează decît atitudinile și aspectul patetic al 
ideilor...”30. În consecință, majoritatea interpreților îl receptează ca poet sau, în 
general, ca mare scriitor, „un cercetător abisal al omului, mai apropiat de 
Dostoievski decît de Kierkegaard”,  cum scrie Marin Sorescu într-un admirabil 
eseu31. Și francezul Stéphane Barsacq pornește în cartea sa de la premisa că 
„Cioran gîndește ca un artist” deoarece „el nu ne propune idei. El vizează o 
experiență și ne-o împărtășește pe a lui, cu o frenezie inepuizabilă. Cu greu găsești 
scrieri mai puțin intelectuale decît cele ale lui Cioran, căci, peste tot, el nu face 
altceva decît să traseze harta dispozițiilor și dorințelor sale. Se contrazice el 
vreodată? Nicicînd”32. Este adevărat, dacă ținem seama de teoria lui Cioran însuși, 
care încă în Pe culmile disperării sublinia că „Numai contradicțiile mari și 

                                                 
23 Gabriel Liiceanu, Apocalipsa după Cioran, p. 81.  
24 Ibidem.  
25 Cioran, Caiete I, p. 323.  
26 Ibidem, p. 150. 
27 Cioran, Caiete III, p. 296. 
28 Cioran, E., Pe culmile disperării, Ed. Humanitas, București, 1990, p. 176.  
29 Cioran, Caiete I, p. 253.  
30 Ibidem, p. 56.  
31 M. Sorescu, în vol. Pro și contra lui Emil Cioran, Antologie de Marin Diaconu, Ed. Humanitas, 

București, 1998, p. 311.  
32 Stéphane Barsacq, Cioran. Ejaculări mistice, Ed. Philobia, București, 2011, p. 25.  

400

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:19 UTC)
BDD-A3949 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

periculoase, antinomiile interioare irezolvabile dovedesc o viață spirituală fecundă, 
deoarece numai în ele fluxul și abundența lăuntrică își pot găsi moduri de 
realizare”33. În schimb, își continuă Cioran raționamentul, „Tot ceea ce este formă, 
sistem, categorie, cadru sau schemă [...] rezultă dintr-un minus de conținuturi și 
productivitate, dintr-o deficiență de energie lăuntrică, dintr-o sterilitate a vieții 
spirituale.”34  
Am făcut această paranteză despre natura poetică a scrisului cioranean deoarece, 
dincolo de estetica ei intrinsecă, opera ne oferă și calea înțelegerii contradicțiilor, 
inconsecvențelor, paradoxurilor și îndoielilor ce marchează aventura cunoașterii lui 
Cioran în sfera fenomenului religios. Cioran a respins categoric eticheta de nihilist, 
pe care unii critici i-au aplicat-o în pripă, el însuși considerîndu-se un sceptic. Or, 
„Scepticul, atîta timp cît este un sceptic serios – scrie marele teolog Paul Tillich -, 
nu este lipsit de credință, chiar dacă aceasta nu are un conținut concret”35. Cioran 
rezonează perfect cu această idee, atunci cînd, în jurnalul său, scrie că „Îndoiala are 
rădăcini tot atît de adînci ca rugăciunea”36. Pentru ca, în altă parte, să decidă: 
„Disperarea are un singur remediu: rugăciunea – rugăciunea care poate orice, care-l 
poate crea chiar și pe Dumnezeu ...”37. 

 
Bibliografie 
Cioran, E., Schimbarea la față a României, Humanitas, București, 1990 
Cioran, E., Pe culmile disperării, Humanitas, București, 1990 
Cioran, E., Amurgul gândurilor, Humanitas, București, 1991 
Cioran, E., Caiete, vol. I, II, III, trad. Emanoil Marcu și Vlad Russo, Humanitas, București, 

1999-2000 
Convorbiri cu Cioran, Humanitas, București, 1993 
Pro și contra Emil Cioran, Antologie de Marin Diaconu, Humanitas, București, 1998 
Barsacq, St., Cioran. Ejaculări mistice, Philobia, București, 2011 
Bălan, G., În dialog cu Emil Cioran, Cartea Românească, București, 1996 
Liiceanu, G., Apocalipsa după Cioran, Humanitas, București, 1995 
Novalis, Werke und Briefe, Winkler-Verlag, München, 1968 
Schlegel, Fr., Werke in zwei Bänden, Erster Band, Aufbau-Verlag, Berlin und Weimar, 

1980 
Tillich, P., Dinamica credinței, Herald, București, 2007 
Turcan, N., Cioran sau excesul ca filosofie, Limes, Cluj, 2008 

                                                 
33 Cioran, Pe culmile disperării, p. 62.  
34 Ibidem, p. 63.  
35 Tillich, P., Dinamica credinței, Ed. Herald, București, 2007, p. 42.  
36 Cioran, Caiete II, p. 344.  
37 Cioran, Caiete I, p. 259.  

401

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:46:19 UTC)
BDD-A3949 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

