Le discours religieux et I’index des livres interdits
durant I’ Inquisition

Mihai FLOROAIA

Every era has lived and understood its past in a perspective which was closer to its present
aspirations, needs and beliefs. During the Renaissance the image that frequently appeared was
that of “a dark middle ages”. The romanticism had its own image about middle ages as a time
of minstrels and seraphic women. Objectively speaking, we are not interested only in the facts,
but in their significance, too, and also in their consequences over a certain era. Medieval
Christian Western society was dominated by religion. Only thinking about the acquisition of
salvation, no matter by what means, could not be talking about freedom of conscience. After the
12th century, Europe has been crossed by a stream of ideas. For example, in Spain the
Christians had gained from the Muslim culture, even if it entered into polemics with
Christianity. Today, after two thousand years of history, killing people because of their ideas is
something unacceptable.

In the following, I propose an analysis of religious speech in a period in which the Inquisition as
a well organized institution of the Western Church, acting both on the spoken and written
religious message.

The Inquisition acted on the books (as well as on some editions or translations of the Holy
Scriptures). The index of banned books included provisions for both authors and their books,
and for publishers and printers of such works. Some banned books could receive consent for
publication, if they were corrected according to the indications provided by the specially
accredited persons. Thus, the final works were be reviewed by a Commission of the Index.

Each censored paper should be analysed by a specialist. If there were still doubts about the
works, they were also analysed by other consultants of the Congregation.

Medieval Catholicism has kept the human soul on the heights of spirituality and horror.
Educating and concentrating human spiritual forces, it subordinated them to a centre which
contained the entire culture.

Keywords: discourse, sermon, Inquisition, Index, censorship.

Chaque époque a vécu et compris son passé dans une perspective plus proche de ses
aspirations, besoins et convictions présentes. Durant la Renaissance, a apparu I’image
de cette ,,parbarie obscure” du Moyen Age. Le romantisme avait forgé un Moyen Age
des troubadours et des femmes séraphiques. Dans une analyse objective, nous sommes
intéressés non seulement par les faits en soi, mais surtout par leur signification, par la

377

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)



physionomie qu’ils ont imprimée a certaines époques et les conclusions que nous en
tirons pour comprendre le passé.

La société du Moyen Age chrétien occidental était dominée par la religion. En
pensant seulement a obtenir le salut rédemption, par n’importe quels moyens, on ne
pouvait pas parler de la liberté de la pensée. Aprés le XII® siecle, I’Europe a été
parcourue d’un flux des idées. Par exemple, seulement en Espagne les chrétiens ont pu
gagner de la culture musulmane, méme si celle-ci est entrée en polémiques avec le
christianisme. De nos jours, aprés deux mille ans d’histoire, tuer des gens a cause des
idées nous semble, a juste titre, inconcevable.

En ce qui suit, nous nous sommes proposé une analyse du discours religieux, a une
époque ou I’Inquisition, comme institution bien organisée de 1’Eglise occidentale,
agissait tant sur le message religieux transmis par voie orale, mais aussi sur celui
répandu par écrit.

Pour comprendre les causes qui ont déterminé 1’apparition de 1’Inquisition et ses
actions, il est nécessaire d’analyser la société telle qu’elle se présentait durant la
période médiévale. Si aujourd’hui les chrétiens appartiennent a des églises plus ou
moins nationales, ceux qui vivaient au Moyen Age appartenaient & une seule
communauté qui a commencé a se superposer a 1’ancien Empire Romain. La croyance
ne représentait pas seulement une forme de vie intérieure, mais elle commandait les
actes de la vie quotidienne; elle n’appartenait pas seulement a la vie privée, mais se
manifestait dans des collectivités (par exemple, par des pélerinages, la construction des
cathédrales etc.).

Les lois s’appliquaient plus dans les communautés urbaines, tandis que, a la
campagne, beaucoup essayaient de gouverner par d’autres moyens que les légaux.
Dans une telle Europe morcelée et diversifiée, 1’Eglise Catholique a réussi a
contrecarrer une brutalité sauvage. Bien sir, la participation active, substantielle du
catholicisme a la culture européenne est incontestable. Le catholicisme a vécu
consciemment I’histoire comme une dimension intérieure, en introduisant le politique
dans sa substance spirituelle méme, en se structurant du point de vue dogmatique et
organisationnel pour 1’action historique, pour la victoire des buts qui nécessitaient cette
action. Une grande partie de ce qui défendait la loi se trouvait dans les mains des
prétres: héritages, finances, discipline, affaires temporaires, les prétres étant les seuls
instruits. Le statut social du prétre faisait de lui un homme a part et, méme s’il était
coupable de certaines infractions, il ne pouvait étre accusé ou puni par aucune autorité.
Le clergé détenait aussi une grande superficie des terres fertiles de 1I’Europe.

D’autre part, on doit mentionner le fait que, pour devenir prétre, il e fallait passer
aucun examen préalable qui atteste des qualités et de la vocation d’une telle mission,
aucune préparation ou stage spécifique. Aux débuts du Moyen Age, dans la plupart des
cas, le clergé recevait une formation sommaire d’autres prétres, mais les écoles
annexées aux cathédrales et aux abbayes ont apparu relativement tard, 1a s’est formée
une grande partie du clergé. Le synode d’Aachen de 809 exigeait la connaissance des
priéres de Notre Pere, Le Credo, des livres liturgiques et des sermons patristique. 1l
parait que la formation ascétique manquait. Le moine bénédictin Rabanus Maurus

378

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)



(780-856), en De institutione clericorum (819) offre un ,,programme” de la formation
du clergé exigeant la connaissance des Ecrits Saints'. Les réformateurs du XI° siécllee
se sont evertués a promouvoir la vie monacale, mais le clergé diecezain restait avec
beaucoup de manques (privations). En Europe de ce siecle-1a, il y avait peu de centres
urbains, faiblement développés, raison pour laquelle I’enseignement s’est développé
dans des abbayes et monastéres’. Les universités n’étaient pas exigentes par rapport au
niveau de préparation des candidats, et, d’autre part, n’offraient pas les conditions
adaptées a la formation sacerdotale. Les dispositions des synodes Lateran III (1179) et
Lateran IV (1215), qui imposaient qu’on institue prés de chaque cathédrale une école
gratuite pour le clergé, étaient rarement appliquées. Dans un tel contexte, des centaines
de personnes sont entrées assez facilement dans le clergé, seulement pour profiter des
bénéfices apportés par un tel statut.

Les mceurs des prétres laissaient a désirer, fait qui diminuait leur autorité morale
devant les croyants. Les moines avaient un régime de vie basé sur la pauvreté et la
chasteté, tandis que les prétres des paroisses étaient accusés de mener une vie luxueuse,
qu’ils pratiquaient la bigamie, en s’adonnant aux jeux de hasard, ils ne se confessaient
pas et protégeaient les personnes excommuniées par I’Eglise’.

La pratique du commerce avec les indulgences et avec les soi-disant ,reliques des
saints™ par le clergé était a ’ordre du jour. Certains moines étaient considérés, le plus
souvent, superstitieux ou vagabonds. Le clergé s’éloignait ainsi du message de Rome,
en perdant ainsi l’autorité et le pouvoir sur le peuple. Méme les bons servants
souffraient a cause des méchants. Quoiqu’on ait essayé de réformer les évéchés, les
monastéres et le clergé, on n’a pas enregistré de grands succés. Voila comment
décrivait Nicolas de Clamanges, en 1564, la situation du clergé médiéval: ,,Personne
ne pouvait devenir prétre qu’en moyennant de l’argent, et les mains de ceux qui
cherchent la pitié des saints ne peuvent se joindre qu’apres avoir payé d’abord
...Beaucoup d’évéques ne sont jamais entrés dans leurs villes, n’ont jamais vu les
églises et n’ont jamais visité leurs dioceses ...Les papes se sont élevés au-dessus des
évéques par désir de domination... Qaunt aux cardinaux ... ils persécutent les évéques
comme leurs inférieurs, en se croyant els égaux des rois™. Aprés la fondation des deux

! Thomas J. Shahan, Rabani Mauri De institutione clericorum libri tres, in «The American
Journal of Theology», Vol. 6, No. 1, (ianuarie, 1902), p. 149-150.

2 Mariateresa Fumagalli Beonio Brocchieri, Intelectualul, in Jacques Le Goff (coord), Omul
medieval, trad. Ingrid Ilinca si Dragos Cojocaru, Editura Polirom, lasi, 1999, p. 169.

3 A. Lecler, Constitutionis synodales de 1295, in Anciens statuts du diocése de Limoges, BSAHL
XL, 1892, p. 146 si p. 149-150, apud Sara Louis, Les relations de Bernard Gui avec le limousin, in
Bernard Gui et son monde, Cahiers de Franjeaux, vol. XVI, Edouard Privat, Editeur, Toulouse, 1981,
p. 43-44.

* Este vorba despre acele pseudorelicve pe care clerul le purta in pelerinaje sau le vindea din
dorinta de a-si spori veniturile. Vezi loan Ramureanu, Istoria Bisericeasca Universala, vol. 11, Editura
Institutului Biblic si de Misiune Ordoxa al B.O.R., Bucuresti, 1993, p. 200-204.

> Nicolas de Clamanges, Le traité de la ruine de Z’Eglise, trad. A. Coville, Librairie E. Droz,
Paris, 1936, p. 160-161.

379

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)



ordres monacaux, des Franciscains® et des Dominicains’, I’Eglise de I’Occident
européen a commencé a se débarrasser de tous ces inconvenables. Malgré cela, le
catholicisme a fait de son mieux pour donner a ses serviteurs 1’impression d’une
distinction sociale et spirituelle capable de les obliger au respect de soi. L’univers ou
vivait le catholique a ¢ét¢ dynamique, orient¢ vers quelque chose de précis
historiquement.

La nouvelle organisation des Franciscains s’est vite répandue, comme celle des
Dominicains, de sorte qu’en 1221 elle comptait entre 30-35.000 membres®, et en 1256,
ils avaient pénétré jusqu’aux zones les plus éloignées du monde civilisé’.

Les deux organisations menaient une vie propre, avec les seul but de précher
I’Evangile et le salut de 1’ame, en luttant contre les abus et la corruption'®. Précher la
pauvreté évangélique était un théme commun. Le manque de la formation intellectuelle
et du support spirituel se sentaient en spécial dans le milieu urbain, ou les laiques
éduqués préchaient pendant les messes. Les humanistes étaient intéressés en spécial par
I’étude des écrits antiques de Grece et de Rome, tout comme par les éditions de la
Bible, comparées a son texte original.

Puisque les membres de I’ordre dominicain pouvaient préchaient partout, Etienne
de Bourbon'' est devenu prédicateur général, étant autorisé par le prétre principal de
son monastere a se déplacer librement et a précher dans tous les lieux. En parcourant
toutes les régions lyonnaises et bourguignonnes, il a préché contre 1’hérésie des
Albigeois en 1226 a Vézelay. 11 a fait des incursions au nord et au nord-est a Besangon,
il a assisté a Reims en 1223 ou en 1226 au sacre du roi de France, Louis VIIIL. 1l a
participé en 1239 au procés des hérétiques du Mont-Aimé et il a traversé le diocése
Toul en Lorraine. Il a interrogé divers hérétiques a la sollicitation de 1’évéque Clermont
Hugues de Tours. Dans le sud, il a préché dans les dioceses de Valence et Elne, et dans
le sud-est, il a traversé la Savoie au Piémont. Il a recueilli divers écrits, tels : la 1égende

% Ordinul franciscanilor sau al fratilor minori a fost fondat in anul 1208 de citre Francisc de Assisi
si aprobat in data de 29 noiembrie 1223 de citre papa Honorius al Ill-lea. Cf. Magnum Bullarium
Romanum. Bullarum privilegiorum ac diplomatum Romanorum Pontificum amplissima collectio,
tomus tertius, pars prima, Honorius Tertius, Romae, MDCCXL, reimprimat la Akademische Druck —
U. Verlagsanstalt, Graz, 1964, p. 229-232.

7 Ordinul dominicanilor sau al Fratilor Predicatori a fost infiintat de preotul spaniol Dominic de
Guzman si aprobat de catre papa Honorius al Ill-lea pe 22 decembrie 1216. Cf. Magnum
Bullarium. .., tomus tertius, pars prima, Honorius Tertius, 11, Roma, MDCCXL, reimprimat la Graz,
1964, p. 178-179.

8 Cf. Annales Minorum prussicorum et le commentaire du P.L. Lemmens, in Archivum
franciscanum historicum, t. V1, 1913, p. 702-704.

% Vezi Gratien de Paris, Histoire de la fondation et de I’Evolution de I’Ordre des Fréres Mineurs
au Xllle siecle, Société et Librairie S. Frangois d’Assise, Paris, 1928, p. 513-529.

0 ct Regula major, cap. 11, IV, VII, VIII. PP. Théophile Desbonnets et Damien Vorreux O.F.M.,
Saint Frangois d’Assise. Documents..., p. 54-62 si p. 68-72; http: //franciscani.Ix.ro/pagini/regula
(2009).

" Jacques Berlioz, Etienne de Bourbon, I'inquisiteur exemplaire, in Jacques Berlioz, (coord.),
Moines et religieux au Moyen Age”, Editions du Seuil, Paris, 1994, p. 273-284.

380

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)



sur la chute du Mont Granier (1248), I’'une des plus grandes catastrophes du Moyen
Age occidental'?.

En analysant le discours religieux de la période médievale, on observe un fait assez
intéressant: d’une part, le message des sermons avait comme but I’inoculation de la
peur des éternelles punitions de I’enfer, comme conséquence des péchés faits, d’autre
part, le disocurs officiel visait, entre autres, la censure des livres par leur vérificationpar
une commission spéciale du Saint Office. Ainsi, I’Inquisition a eu un double but: un
pastorale par le fait qu’elle a préché le doctrine de la foi catholique chez la majorité des
peuples et un judiciaire par les tribunaux créés au but d’éliminer tout ce qui apparaissait
étranger au catholicisme. Si elle a commencé par la poursuite des hérétiques par les
évéques de la région, elle a fini par I’hystérie générale dans laquelle quiconque pouvait
étre poursuivant ou poursuivi.

Arrivé dans la localité, I’inquisiteur tenait une messe (d’habitude le dimanche ou un
jour de féte) a laquelle était convoquée toute la population de la zone, en insistant sur
les problémes de foi. ,,Par notre ordre, appelez un par un, sous peine de mort, a étre
présent un certain jour, dans un certain endroit, celui qui rendra compte de sa foi, ou
sur sa _faute, ou recevra la punition ou la pénitence pour les faits commis; ou celui qui
défendra son parent mort ou celui qui écoutera la sentence par rapport a lui ou son
défunt dont il est ’héritier”". On présentait le but de la mission de la délégation dans la
zone respective. La communication était faite dans une langue populaire, accessible a
tous, ,,exponendo materna lingua™*, pour étre comprise par tous les participants et
pour éliminer les éventuelles confusions'”.

Etaient déclarés hérétiques tous ceux qui préchaient sans I’autorisation du Pape
Saint Ofice ou des évéques et tous ceux dont la foi et les faits n’étaient pas en
conformité a la loi romaine'®.

Dans certaines sentences de condamnation des hérétiques, les formules sont plus
indulgentes, dans d’autres elles sont purement juridiques. L’insertion de la pénitence
dans une procédure apparait comme une idée d’homme de I’Eglise, les simples
croyants étant impressionnés par les gestes et les actes de I’inquisiteur quand celui-ci
pronongait la sentence. Des documents il ressort le fait que les personnes condamnées a
la prison par I’inquisiteur Bernard Gui ne sont pas de celles a avoir abjuré'”.

12 1dem, L’effondrement du mont Granier en Savoie (fin 1248). Production, transmission et
réception des récits historique et légendaires (XIlleme-XVIleme siécles), in Le Monde alpin et
rhodanien, nr. 1-2, 1987, p. 7-68.

¥ Ms 53 din Biblioteca Universitatii din Madrid, reprodus de E. Vacandard, L Inquisition. Etude
historique et critique sur le pouvoir coercitif de I’Eglise, Paris, 1912, Appendices, p. 316-317.

' Serge Lisignan, Parler vulgairement. Les intellectuels et la langue fran¢aise aux Xllle et XIVe
siecles, Librairie philosophique J. Vrin, Paris, 1986, p. 67.

15 Vezi Bernard Gui, Manuel de linquisiteur, édité et traduit par G. Mollat, professeur a la Faculté
de Théologie Catholique de Strasbourg, avec la collaboration de G. Drioux, tome II, deuxieme tirage,
Société d’Edition Les Belles Letres, Paris, 1964, p. 124-126.

16 %% Décrétales de Grégoire 1X, Livre V, Titre 7, canon 9, le 4 novembre 1184, Edition E.
Friedberg, Leipzig, 1881.

17 Jacques Paul, stud. cit., p. 308.

381

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)



En connaissant trés bien le texte de 1270, dans le ,,Prologue” de la TV®
partie, on présente une synthése des discours historiques de I’Eglise a 1’époque des
hérésies. Influencé par le systeéme juridique et théologique de la monarchie pontificale,
Bernard Gui aborde principalement les décrets et les lois, en empruntant de ses
prédécesseurs 1’appellation des diverses catégories d’hérétiques: les parfaits, les relaps,
les Juifs, etc. Ceux-ci peuvent étre détruits par deux voies: la conversion a la foi
catholique, ou rendus au briilés vifs'®. Sur la contrainte de ceux tombés dans I’hérésie
et leur privation des biens matériels, il nous parle longuement, en montrant que ces
moyens peuvent déterminer le retour de celui en cause a la vraie foi. En analysant les
travaux, on observe qu’il y a beaucoup de ressemblances entre la Practica officii
Inquisitionis haereticae pravitatis" de Bernard Gui et le mansucrit anonyme de 1270.

Vers la fin du Moyen Age, I’Eglise Occidentale détenait un pouvoir énorme tant sur
le plan politique que culturel. Elle avait réussi a convaincre les princes chrétiens a
participer aux croisades (1095 — 1272), a les mobiliser dans la lutte contre les hérésies
(la croisade contre les Albigeois (1202 — 1229), avait inspiré la recongista espagnole
contre les maures. Dans son intérieur, il y avait des ordres religieux militaires et
chevaleresques, mais aussi les grands ordres de moines mendiants, les franciscains
(1209), les carmélites (1209), les dominicains (1215), qui, au nom de la pauvreté
évangélique renoncgaient aux biens matériels, en se dédiant a l’apprentissage et a
précher le message divin.

Index des livres interdits — maniére d’enchainer la liberté de penser et
d’expression

On a observé dans les chapitres antérieurs que I’Inquisition a agi aussi sur les livres,
quel qu’en soit le spécifique. L’index des livres interdits contenait tant des mentions
pour les auteurs et leurs livres”, mais aussi pour leurs éditeurs et imprimeurs’.
Certains livres interdits dans un premier temps pouvaient recevoir 1’acceptation pour la
publication, quoiqu’ils fussent corrigés en conformité avec les indications offertes par
les personnes spécialement accréditées. Ainsi, les ouvrages en forme finale étient
revérifiés par une commission de I’Index™.

L’interdiction du mot écrit et de ses auteurs a apparu en Occident apres le Concile
de Trident (1545-1563). Apres le Concile, il a résulté deux listes d’ouvrages interdits:
une de livres et d’auteurs (Index librorum prohibitorum) publiée par I’Inquisition en
1559, sous le Pape Paul IV et la deuxiéme contenait les titres des livres qui pouvaient

18 %% Practica Inquisitionis heretice pravitatis, auctore Bernardo Guidonis O.F.P., publié pour la
premiére foi par C. Douais, Paris, 1886, p. 217-218.

19 Vezi Bernard Gui, Manuel de l'inquisiteur, (Colection Les classiques de I’histoire de France au
Moyen Age), édité et

traduit par G. Mollat, Paris, 1926-1927, p. XI-XV.

20 %% Index Librorum Prohibitorum cum regulis confectis per patres a Trid. Synodo delectos,
auctoritate Pii 1V, primum editus et nunc Demum SDN Clementis Papae VIII, Chez J. Antonium
Remondium, Bassani, 1724, p. 15-17.

2! Ibidem, p. 19-21.

22 Ibidem, p. 17-19, in mod special § 5, p. 19.

382

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)



étre lus aprés la censure de ces chapitres (fragments) considérés inacceptables: hérésie,
immoralité, sexualité explicite, incorrection politique, etc. (Index expurgatorius)™. Les
personnes qui lisaient, détenaient ou répandaient de tels livres étaient excommuniées.
Chaque bon chrétien avait I’obligation de dénoncer aux autorités ecclésiastiques ou
laiques toute situation oul on enfreignait cette décision papale.

Apres le Concile Vatican II (1966) a été suspendue la parution de 1’Index. Penadnt
la durée des deux Index, pendant presque 500 ans, le catalogue a connu 32 éditions.

Dans ce qui suit, on voudrait faire une analyse succincte des deux Constitutions
papales rendues relativement tard, au XVIII® — XIX® siécles, ce qui définit les critéres
selon lesquels une ceuvre recevait ou non I’acceptation de 1’église pour étre publiée et
lue par le grand public.

La Constitution ,,Problémes et solutions” donnée par le pape Benedict XIV (1740 —
1758) le 9 juillet 1753** mentionnait la méthodologie utilisée dans 1’examen et la
proscription des livres, par les 27 articles. Dans I’introduction, est présentée le ,,soin”
pris en permanence par les pontifes romains prédécesseurs, pour ,.garder inaltérée” la
foi catholique: ,,Problémes et solutions”, par le souci des pontifes romains, nos
prédécesseurs, s’est efforcée d’abattre ceux qui croyaient en Jésus de la lecture de ces
livres dont les naifs pouvaient souffrir et, imbus d’opinions et de théories, pourraient
s ‘opposer aux dogmes de la religion catholique. Il ne faut pas omettre le trés ancien
décret de sa Sainteté Gelasius [ et ce qui a été décidé longtemps avant Grégoire 1X et
d’autres pontifes par rapport a ces problémes, on considére que personne ne sait ce
qui a été établi trés soigneusement par nos prédécesseurs, Pius 1V, Sa Sainteté Pius V
et Clement VIII, pour approfondir par décrets et régles trés sages une ceuvre tres saine,
assumée par les Parents du Saint Synode Tridentin, congue a temps et menée presqu’a
la fin, en formant un Index sur la lecture des livres interdits et en le diffusant. Cette
activité est poursuivie continuellement par Saint Siége et est promue par les deux
Congreégations des Cardinaux de la Sainte Eglise Romane a laquelle est revenue la
tdache de découvrir les livres mauvais et nuisibles (pravi et noxi), de les corriger et,
selon le cas, les proscrire. Confiée par Paul IV a la Congrégation romane de la
Censure universelle, cette tdche continue a étre pratiquée depuis, quand il s’agit de
Jjuger certains types de livres™.

Sont mentionnés la maniére de convocation et els activités de la Congrégation de
I’Index: ,,Une assemblée de ce type devra étre convoquée une fois par mois, ou plus
souvent s’il le faut, par le secrétaire de la Congrégation, ou dans sa résidence, ou dans
un endroit plus convenable, dans un monastere. Participeront toujours Magister sacri
palatii avec six autres consultants élus par le secrétaire, et le secrétaire aura le devoir
de consigner dans le registre les avis des consultants, qu’il enverra ensuite a la

2 http://ro.wikipedia.org/wiki/Index_librorum_prohibitorum.

2wk Index Librorum Prohibitorum. Leonis X111 Sum. Pont. Auctoritate recognitus SS. D. N. PII
P. X IUSSU Editus, praemittuntur Constitutiones Apostolicae de examine et prohibitione librorum,
Typis Vaticanis, Romae, 1904, p. 34.

2 Benedicti Papae XIV Constitutio qua methodus praescribitur in examine et proscriptione
librorum servanda, p. 19-20.

383

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)



Congreégation des Cardinaux, avec le rapport du censeur. Dans cette réunion, on devra
respecter tout ce qui a été établi ci-dessus concernant la Congrégation du Saint Office
concernant lexamen des livres™.

Chaque ouvrage doit étre soumis a la censure, doit étre analysée avec luxe de détails
par un spécialiste: ,,Le livre est donné d’abord a un des qualificateurs ou consultants,
désignés par la Congrégation, qui le lise attentivement et le pése avec soin, puis,
consigner par écrit sa recension, étant indiqués les endroits et les pages ot il y a les
problemes incriminés. Puis, que le livre avec les observations du réviseur soit envoyé a
chaque consultant, qui dise son opinion sur le livre et sa recension dans ’assemblée
qui se tient d’habitude dans le batiment du Saint Office. Ensuite, la recension avec le
livre et les opinions des consultants sont envoyes aux Cardinaux, qui se réunissent
d’habitude le quatrieme dimanche au monastere des Freres Prédicateurs, appelé
Sainte Marie. Apres, tous les documents sont apportés par l'assesseur chez le Pontife,
selon l'appréciation duquel on va rendre définitive I'évaluation™”’ |

Au cas ou il y aurait des doutes sur les ouvrages, on doit les donner pour I’analyse a
d’autres consultants de la Congrégation: ,,Selon une ancienne coutume, qui dit que
l"ouvrage d’un auteur catholique ne soit pas soumise a la recension d’une seule
personne, par le décret de juillet 1750, nous avons décidé de garder cette pratique ; de
sorte que, si le premier censeur considere que le travail doit étre proscrit, méme si les
consultants arrivent a la méme conclusion, le livre et sa recension doivent étre confiées
a un autre reviseur élu par la méme Congrégation. On rend secret le nom du premier
censeur, pour que le deuxieme exprime librement son opinion. Si le deuxiéme censeur
est du méme avis que le premier, alors les observations des deux sont envoyées aux
cardinaux pour qu’ils décident sur le livre; mais si le deuxieme a une autre opinion, on
élit un troisieme censeur qui fasse l’analyse, aprés que le nom des deux a été rendu
secret. Mais si son opinion ne cadre pas avec celle des deux premiers, le livre est
envoye aux Cardinaux. Ceux-ci, aprés avoir pesé les avis des consultants, aprés une
miire réflexion, doivent se prononcer. Mais le Pontife, soit a cause de la gravité du
probleme dont on parle dans le livre, soit parce qu’il a considéré ainsi, a décideé que le
Jjugement du livre se fasse en assemblée devant soi, le quatrieme dimanche, chose que
Jai souvent faite et je pense qu’il faut le faire chaque fois qu’on en a besoin. Autrefois,
il suffira que l’on fasse appel au jugement du Pontife et des Cardinaux, comme des
consultants, en renongant a [’examiner en réunion du quatrieme dimanche™®. En
d’autres termes, le pape était celui qui décidait, finalement, du sort des choses.

Le document finit par la formule typiquement rencontrée dans les époques
antérieures aussi, par 1’avertissement de garder et respecter les décisions prises: ,Je
décide que, dorénavant, ce qu’on a établi jusqu’a présent, en accord avec les décrets
de mes prédécesseurs, avec les lois de nos Congrégations et confirmées par la
pratique, soient respectées sous ’autorité apostolique, j ordonne a tous et a chacun de
ceux qui ont une place dans les Congrégations de ne pas oser donner de verdict, a

26 Benedicti Papae XIV Constitutio..., § 8, p. 24-25.
*7 Benedicti Papae XIV Constitutio..., § 4, p. 21-22.
8 Benedicti Papae XIV Constitutio..., § 5, p. 22-23.

384

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)



changer quelque chose, a prendre une décision sans ma permission ou celle des
Pontifes qui vont me suivre’™ .

Le document suivant attire beaucoup plus notre attention, non seulement grace a
son contenu et aux objectifs suivis, mais pour la période relativement tardive ou il a été
émis. Il s’agit de la Constitution du Pape Léon XIII (1878-1903) sur I’interdiction et la
censure des livres, intitulée ,,Tédches et devoirs », donnée a Rome le 8 février 1896 °.
Le texte comprend 49 articles structurés en 5 chapitres et attire I’attention sur le danger
de I’'imprimerie sur les meceurs de la société, au cas ou on publierait n’importe quels
livres: ,,Mais au XV* siécle, étant découvert le nouvel art de 1’écriture, on a pris soin
non seulement aux mauvais livres qui avaient paru, mais aussi sur les parutions
ultérieures de ce types de livres. Dans cette période, on imposait cette stipulation pour
la défense de la moralité et pour la sauvegarde de ’honneur; cela, parce que certains
ont vite changé cet art, trés bon en soi, dans un grand instrument de perte. Le grand
préjudice apporté par les écrits pouvait se répandre maintenant plus vite et leur effet
était plus rapide. Ainsi, Alexandre VI et Léon X, nos prédécesseurs, ont donné des lois
expresses, qui visaient ceux qui imprimaient des livres. Le danger étant de plus en plus
grand, il a été nécessaire qu’on arréte avec beaucoup plus de vigilance la contagion
des livres heérétiques. C’est pourquoi Léon X et, ensuite, Clément VII ont affirmé
fermement que, pour le malheur de ce temps, la boue sale des livres dangereux avait
pris tous les endroits (impura colluvies), il paraissait qu’on avait besoin d’'un reméde
plus sérieux et plus prompt™'.

Les décrets de cette Constitution sont structurés en deux parties: Sur ['interdiction
des livres (10 chapitres avec un total de 29 articles)’ et Sur la censure des livres (en 5
chapitres qui contiennent 20 articles). Les quatre premiers articles du chapitre I
définissent clairement les catégories des livres qui sont et qui restent sous 1’ interdiction
de I’église:

»1. Tous les livres qui ont été condamnés, avant 1600, les hauts Pontifes ou les
Conseils cecumeniques et qui ne sont pas présents dans le nouvel Index sont considerés
condamné de la méme sorte comme s’ils avaient été jadis condamnés; exception font
ceux permis par ces Décrets généraux.

2. On interdit complétement les livres des apostats, des hérétiques, des
schismatiques et de tout écrivain qui défend I’hérésie ou le schisme, qui détruit les
bases mémes de la religion.

3. On interdit les livres contre les catholiques, qui se référent a des problemes
religieux, si on ne constate qu’il n’y a rien contre la foi catholique.

4. Que les livres des mémes auteurs, qui ne traitent pas des problemes religieux,
mais qui touchent a des problemes relatifs a la foi, ne soient pas considereés interdits

% Benedicti Papae X1V Constitutio..., § 25, p. 34.

30 1 ibrorum Prohibitorum. Leonis X1 Sum. Pont. Auctoritate recognitus..., p. 17.
3! Leonis Papae XIII Constitutio de prohibitione et censura librorum, p. 4.

32 Leonis Papae XIII Constitutio..., p. 7-12.

3 Leonis Papae XIII Constitutio..., p. 13-17.

385

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)



conformément a la loi ecclésiastique, tant qu’ils n’ont pas été proscrits par un deécret
spécial™*.

Les éditions du Saint Evangile n’ont échappées, elles non plus, a étre attentivement
contrdlées: ,,On permet les éditions du texte original et des anciennes versions
catholiques du saint Evangile, méme celles de [’Eglise Orientale, éditées par les
catholiques, a condition qu’elles soient correctes, seulement pour ceux qui s ’occupent
a l’étude théologique biblique, pourvu qu’elles ne contreviennent aux dogmes de la foi
chrétienne™, et les traductions dans la langue de chaque peuple ont été interdites:
»JToutes les versions en langue d’origine, méme celles réalisées par les catholiques,
sont interdites, si elles n’ont pas été approuvées par Siége apostolique ou éditées sous
la direction des évéques avec les observations assumées par les Saints Parents et les
sages catholiques™.

Ces ouvrages qui recoivent I’acceptation d’étre publiés, doivent contenir la mention
qu’ils peuvent étre donnés au peuple pour la lecture: ,,Apres la fin de ’examen, si rien
ne semble s’opposer a la publication du livre, le Consistoire doit accorder la
permission en vue de la publication, qui soit imprimée a la fin ou au début du livre.”®”

Les éditeurs et les imprimeurs devaient se soumettre a certaines régles d’ impression
et d’édition des ouvrages: ,,Qu ‘aucun livre soumis a la censure ecclésiastique ne soit
edité s’il n’a pas, au début, le nom et le prénom de I’auteur et de [’éditeur, au-dessus,
le lieu et ['année de ['impression et de [’édition. Et si, dans une certaine situation, pour
des raisons justifiées, il semble que le nom de I’auteur doit étre mis sous silence, cela
doit étre permis par le Consistoire™".

Ce n’est pas par hasard que nous avons choisi ces fragments des deux
Constitutions, d’autant plus qu’elles illustrent la maniére dont procédait la
Congrégation concernant la vérification des contenus des livres. L’idée de la papauté
était de détruire les livres qui pouvaient corrompre les croyants. Les listes des livres
étaient concentrées surtout sur les titres nouvellement parus. Ainsi on organisait-on des
perquisitions aléatoires dans les librairies, imprimeries et dépots de livres, bon nombre
en étant fermés, et le personnel employé étant menacé, amendé ou arrété.

On mérite souligner le fait que I’Inquisition a usé des normatifs des pontifes
romains jusqu’a nos jours. Un exemple classique est représenté par 1’ceuvre du
philosophe italien Benedetto Croce (1866 — 1952)* qui a été mise a I’Index en 1932,
respectivement 1934*.

3* Leonis Papae XIII Constitutio..., p. 7.

35 Leonis Papae XIII Constitutio..., cap. 11, art. 5, p. 8.

3¢ Leonis Papae XIII Constitutio..., cap. 111, art. 7, p. 8.

37 Leonis Papae XIII Constitutio..., titulus 11, caput 11, art. 40, p. 14.

38 Leonis Papae XIII Constitutio..., titulus 11, caput IV, art. 43, p. 15.

39 Sa philosophie a 6té influencée par Heghel. 11 a rempli les fonctions de ministre et sénateur de
la République Italienne.

% Son ouvrage Storia d’Europa nel secolo decimonono, Bari, 1932 a été condamné par le Décret
du Saint Office du 13 juillet 1932, et Opera omnia par le Décret du Saint Office du 20 juin 1934. Cf.
**% Index Librorum Prohibitorum (1600 — 1966), par J.M.De Bujanda (Index des livres interdits),
tom XI, Centre d’Etudes de la Renaissance, Université de Sherbrooke et Librairie Droz, 2002, p. 255.

386

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)



Si précher I’Evangile constitue un acte désintéressé de la conviction, au moment ou
elle est mélée a des dénonciations de ,,suspects”, enquétes, arrestations, etc., elle
devient une action coercitive qui lése la dignité et la liberté humaine. On a démontré
que la réalisation de I’Empire de Dieu par des moyens coercitifs est impossible.

La fin du Moyen Age a enregistré dans 1’Occident une vraie explosion des
superstitions, d’aberrations religieuses et de pratiques de sorciéres. On rencontrait
partout le fantastique: des sculptures religieuses jusqu’aux miniatures des manuscrits.
La magie et la sorcellerie, a c6té des punitions de I’enfer, constituaient des thémes
abordés par les grands précheurs de I’époque. L’église a essayé diverses manicres de
combattre ces mensonges. Le Tribunal inquisitorial, constitué initialement pour lutter
contre les hérésies, a maintenant un nouvel objectif: détruire les sorciéres et leurs
pratiques. D’une part, dans le contexte de I’¢élargissement du champ des hérésies et des
pratiques magiques, 1’Eglise Occidentale a essayé aussi une réforme intérieure qui
s’était avérée nécessaire.

Bibliographie

***Annales Minorum prussicorum et le commentaire du P.L. Lemmens, in «Archivum
franciscanum historicumy», tome VI, 1913, p. 702-704

Berlioz, Jacques, 1994: Etienne de Bourbon, linquisiteur exemplaire, in Jacques Berlioz,
(coord.), «Moines et religieux au Moyen Agey, Paris, Editions du Seuil, p. 273-284

Berlioz, Jacques, 1987: L’effondrement du mont Granier en Savoie (fin 1248). Production,
transmission et réception des récits historique et légendaires (XIlleme-XVIleme siecles), in
«Le Monde alpin et thodanien», n°. 1-2, p. 7-68

De Clamanges, Nicolas, 1936: Le traité de la ruine de [ ’Eglise, traduit A. Coville, Paris,
Librairie E. Droz

***Décretales de Grégoire IX, Livre V, Titre 7, canon 9, le 4 novembre 1184, Edition E.
Friedberg, Leipzig, 1881

De Paris, Gratien, 1928: Histoire de la fondation et de I’Evolution de 1’Ordre des Fréres
Mineurs au Xllle siecle, Paris, Société et Librairie S. Frangois d’Assise

Florescu, Radu, 2002: Istoria civilizatiei crestine, editia a I1I-a, Bucuresti, Editura Oscar Print

Gui, Bernard, 1964: Manuel de linquisiteur, édité et traduit par G. Mollat, professeur a la
Faculté de Théologie Catholique de Strasbourg, avec la collaboration de G. Drioux, tome 1%,
11, deuxieme tirage, Paris, Société d’Edition Les Belles Letres

Gui, Bernard, 1886: Practica Inquisitionis heretice pravitatis, auctore Bernardo Guidonis
O.F.P., Paris, publi¢ pour la premiére foi par C. Douais

***Index Librorum Prohibitorum. Leonis XIII Sum. Pont. Auctoritate recognitus SS. D. N. PII
P. X TUSSU Editus, praemittuntur Constitutiones Apostolicaec de examine et prohibitione
librorum, Romae, Typis Vaticanis, 1904

***Index Librorum Prohibitorum (1600 — 1966), par JM. De Bujanda (Index des livres
interdits), tom XI, Centre d’Etudes de la Renaissance, Université de Sherbrooke et Librairie
Droz, 2002

387

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)



***Index Librorum Prohibitorum cum regulis confectis per patres a Trid. Synodo delectos,
auctoritate Pii IV, primum editus et nunc Demum SDN Clementis Papae VIII, Chez J.
Antonium Remondium, Bassani, 1724

Lea, Henri-Charles, 1903: Histoire de I’Inquisition au Moyen ffge, trad. Salomon Reinach, tome
L. Origines et procédure de I'Inquisition, Paris, Société Nouvelle de Librairie et d’Edition

Leclercq, Jean, 1962: La spiritualité du Moyen Age (Histoire de la spiritualité chrétienne), tome
I1, Paris, Edition Aubier

Le Goff, Jacques (coord.), 1999: Omul medieval, traducere de Ingrid Ilinca si Dragos Cojocaru,
lasi, Editura Polirom

Lisignan, Serge, 1986: Parler vulgairement. Les intellectuels et la langue frangaise aux Xllle et
X1Ve siecles, Paris, Librairie philosophique J. Vrin

Louis, Sara, 1981: Les relations de Bernard Gui avec le limousin, in «Bemard Gui et son
monde», Cahiers de Franjeaux, vol. XVI, Toulouse, Edouard Privat, Editeur, p. 41-53

***Magnum Bullarium Romanum. Bullarum privilegiorum ac diplomatum Romanorum
Pontificum amplissima collectio, tomus tertius (a Lucio III ad Clementem IV), Romae,
MDCCXL, reimprimat la Akademische Druck — U. Verlagsanstalt, Graz, 1964

Pales-Gobilliard, Annette, 2002: Le livre des sentences de l'inquisiteur Bernard Gui, 1308-
1323, éd. Annette Pales-Gobilliard, Paris, CNRS (Sources d’histoire médiévale publiées par
I’'IRHT, 30), 2 volumes

Paul, Jacques, 1981: La mentalité de ['inquisiteur chez Bernard Gui, in «Bernard Gui et son
monde», Cahiers de Franjeaux, vol. XVI, Toulouse, Edouard Privat, Editeur, p-291-309

P. P. Desbonnets, Théophile et Vorreux, Damien O.F.M., 2002: Saint Frangois d’Assise.
Documents, Paris, Les Editions du Cerf

Réamureanu, loan, 1993: Istoria Bisericeasca Universala, vol. 11, Bucuresti, Editura Institutului
Biblic si de Misiune Ordoxa al Bisericii Ortodoxe Romane

Shahan, Thomas J., Rabani Mauri, De institutione clericorum libri tres, in «The American
Journal of Theology», Vol. 6, No. 1, (ianuarie, 1902), p. 149-150

Vacandard, Elphége, 1912: L 'Inquisition. Etude historique et critique sur le pouvoir coercitif de
I’Eglise, Paris, Bloud et Cie

http://franciscani.Ix.ro/pagini/regula

http://ro.wikipedia.org/wiki/Index_librorum_prohibitorum

388

BDD-A3947 © 2014 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:30:29 UTC)


http://www.tcpdf.org

