
 

Les figures de style et leur relevance dans le décodage  

sémiotique d’un texte : la comparaison dans le texte 
moderne des Psaumes 

Dana-Luminiţa TELEOACĂ 

In our approach, we started up from the premise of subordinating “the stylistic” over “the 
semiotic”, fact that presupposes the analysis of the stylistic structures (the comparative ones, in 
particular), as elements with relevance at a deeper level (which articulates basic significant 
values), that is, the semiotic value. By means of this approach, the stylistic phenomena become 
landmarks of a spatial, temporal and cultural specific reality, in other words, the witnesses of a 
certain mental universe, as long as these phenomena synthesize „the semiotic treasure” of a 
community. The uniquely particular feature of the core comprised by the very object of 
knowledge specific to the sacred context, that is, the transcendent, requires special strategies 
and rules of approach, even at the aesthetic level. Following these ideas, the so-called stylistic 
alternative of approaching the divine has been brought in, where the analogy is perceived as a 
theological method according to which knowing God is expressed by comparisons and 
metaphors. 
Starting from these premises, our study aims to outline the main comparative structures 
(conceptual ones), the way they are enhanced in value in a biblical version of the orthodox cult: 
common comparisons, universally used; relevant structures for an archaic country civilization; 
cultural paradigms: bookish comparisons (proper bookish comparisons: zoological 
comparative structures, religious comparative structures; commonly used bookish 
comparisons); comparative structures which remind of the oriental space. 

 
Key words: significant elementary values, semiotic treasure, gnoseological stylistic alternative, 
universal comparative structures, cultural paradigms. 

 
1. Remarques préliminaires 
Conformément au point de vue assumé dans la bibliographie de spécialité (voir, par 

exemple, Borţun-Săvulescu 2005), les aspects figuratif et thématique sont susceptibles 
d’être valorisés comme les repères d’une analyse discursive, qui est en dernière 
instance une étude sémiotique. La remarque formulée équivaut à reconnaître une 
subordination spécifique de l’aspect stylistique au niveau sémiotique ; dans ce 
contexte, l’analyse des diverses structures stylistiques démontrera sa pertinence à un 
niveau plus profond, à savoir celui des valeurs élémentaires (élémentaires étant à 
interpréter ici avec son acception ‘essentielles’) de signification, ce qui correspond en 
fait au champ de recherche de la sémiotique. À travers une pareille démarche, les 

259

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

phénomènes stylistiques deviennent des indices d’une réalité spatio-temporelle et 
culturelle spécifique : ceux-ci constituent, au cours du temps, les témoins d’un certain 
univers mental, dans la mesure où ces phénomènes synthétisent « le trésor sémiotique 
d’une communauté » (Bardin 1991).  

La nature sui generis de la substance qui fait l’objet de la connaissance spécifique 
au texte religieux, à savoir l’élément transcendantal, réclame – comme nous le 
remarquions dans nos études antérieures1 – des lois et des stratégies particulières, y 
compris au niveau esthétique. Dans cet ordre d’idées, nous avons théorisé (voir 
Teleoacă, Tropii) à propos de la soi-disant alternative stylistique de l’approche du 
divin, un contexte dans lequel l’analogie constitue la méthode théologique 
conformément à laquelle la connaissance de Dieu devient possible grâce aux 
comparaisons et aux métaphores. En fait, dans les limites d’un pareil cadre discursif, la 
démarche dans la perspective figurative correspond parfaitement à la nature 
sémantique indéfinie du texte sacré – un texte considéré par certains auteurs (voir, par 
exemple, Gordon 2008), comme étant représentatif de l’espace littéraire de la 
philosophie ; il en résulte que ce type d’approche représente une manière adéquate pour 
l’institution du dialogue avec le Sacré. L’affirmation de l’analogie comme une 
prémisse et comme une méthode gnoséologique correspond en réalité à la fonction que 
possède la croyance dans le processus de la réception cognitive de l’élément 
transcendantal. La foi se définit, par conséquent, comme un état affectif par excellence 
religieux, mais également esthétique et cognitif ; la poésie naît d’une émotion à part, 
que nous pouvons désigner comme l’émotion de la foi ou l’émotion religieuse. 

 
2. La comparaison – classification et description sémantico-conceptuelle2 
2.1. Comparaisons habituelles ayant très probablement une aire de circulation 

universelle  
Le caractère universel des représentations incluses dans cette catégorie est prouvé, 

en quelque sorte, voire par leur noyau sémantique, qui relève d’une perspective 
axiologique élémentaire, même réductionniste, sur le monde et implicitement de 
l’ancienneté notable de pareils modèles associatifs. Dans ce contexte, la définition de 
l’être humain se réalise prioritairement dans les limites de son microcosme domestique 
et, à un moindre degré, par rapport au macrocosme. 

Les exemples que nous énumérons ci-dessous sont illustratifs quant à l’association 
prévisible entre le verbe et la structure nominale correspondante, qui inclut la  
comparaison : a flămânzi ca un câine ‘souffrir de faim comme un chien’ (58:7; 58:17); 
a se topi ca ceara ‘se fondre comme de la cire’ (21:15) ; a păzi ca pe lumina ochilor 
‘protéger qqn. comme la prunelle de ses yeux’ (16:8); a se înmulţi (mai mult) ca perii 
capului/ mai mult decât nisipul ‘se multiplier plus vite que les cheveux de la tête/ que 
les grains de sable’ (39:17; 138:18); a se stinge ca fumul ‘s’éteindre comme une 
chandelle/ de la fumée’ (101:4); a mânca cum mănâncă pâinea ‘manger comme du 

                                                 
1 Voir, par exemple, Teleoacă 2012, 76.  
2 Nous précisons que les exemples de notre recherche ont été fournis par une version biblique moderne, 

parue dans le milieu confessionnel orthodoxe (voir la Bibliographie).  

260

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

pain’ (52:5); a dispărea ca apa care trece ‘disparaître comme de l’eau qui coule/ 
comme de l’eau courante’ (57:7); a tăia ca în codru ‘couper comme du bois forestier’ 
(73:7); a răsări ca iarba ‘pousser/surgir comme de l’herbe’ (91:7), etc. 

Cependant, il faut remarquer que, dans toute une série de contextes, le degré de 
prédictibilité des associations est beaucoup moindre, si nous envisageons la relation 
associative établie entre le terme comparé, d’une part, et le comparant, d’autre part. 
C’est un aspect qui sans doute vient en appui à la poéticité du texte psalmique, puisque, 
grâce à cette transgression des limites du monde phénoménal3, les incompatibilités 
sémantiques existantes entre des éléments appartenant à des sphères ontologiques 
distinctes (même antithétiques) se neutralisent, ce qui permet la réalisation de la soi-
disant conjonction. De cette façon, la structure prosaïque est occultée, par exemple 
grâce à l’assimilation abstrait – concret : le cœur [= l’âme] est pareil à la cire qui se 
fond (voir le Psaume 21:15). Absolument remarquables du point de vue esthétique sont 
les images valorisées dans le psaume 103, où des structures comparatives habituelles 
(voir a se îmbrăca (cu ceva) ca şi cu o haină ‘vêtir (quelque chose) comme un 
vêtement’ ou a întinde (ceva) ca un cort ‘étendre (quelque chose) comme une tente’) 
parviennent à actualiser des sens dans l’aire abyssale de signification, tout en prenant 
en considération les métaphores associées. Autrement dit, dans pareils cas, la 
signification de la construction comparative s’actualise par le décryptage simultané de 
la métaphore occurrente dans le même contexte. L’aspect mentionné est susceptible 
d’être vu comme une preuve de l’organicité du poème psalmique, mais également 
comme un témoignage de sa modernité : habituellement, dans ce type de contextes, 
l’interprétation n’est pas univoque, celle-ci impliquant en fait plusieurs modalités de 
décodage. Par exemple, le verset „Cel ce Te îmbraci cu lumina ca şi cu o haină” 
(103:2) renvoie, selon toute probabilité, à l’acte cosmogonique, mais en même temps il 
n’est pas exclu que celui-ci évoque la brillance/la luminosité absolue, en tant que trait 
essentiel de la Divinité, une entité vue par opposition à la condition humaine, cette 
dernière suggérée par un nom concret, à savoir haină ‘vêtement’.  

 
2.2. Structures qui relèvent d’une civilisation archaïque, rustique 
2.2.1. L’univers rural-domestique 
Dans tels cas, le comparant est circonscrit à l’univers matériel, concret : „Ca tina 

uliţelor îi voi zdrobi pe ei” (17:46); „Îi vei pune pe ei [pe vrăjmaşi, n.n.] ca un cuptor 
de foc în vremea arătării Tale” (20:9); „Că m-am făcut ca un foale4 la fum…” (118:83), 
etc. 

2.2.2. La mesure du temps 
Les vieux Juifs ont emprunté aux Romains la coutume de partager la nuit (entre le 

coucher et le lever du soleil) en quatre veilles, chacune d’elles ayant trois heures. Cette 
habitude est évoquée dans le texte des psaumes par le syntagme straja nopţii ‘la veille 

                                                 
3Dumitru Irimia (1999, 44) parle en ce sens d’une soi-disant „dezmărginire a lumii fenomenale”.  
4 Le nom est utilisé dans le texte des Psaumes avec l’acception ‘sac primitif confectionné en peaux 

d’animaux ; soufflet’. 

261

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

de la nuit’ : „Că o mie de ani înaintea ochilor Tăi sunt ca ziua de ieri care a trecut şi ca 
straja nopţii” (89:4), etc.  

2.2.3. Métiers primitifs 
La poterie5. Les images fournies par ce milieu occupationnel sont souvent 

valorisées dans le but de mettre en évidence l’idée de l’obéissance humaine à la 
Divinité, un contexte dans lequel l’être humain est assimilé au pot maîtrisé et modelé 
inexorablement par le potier : „Le vei paşte pe ele [= neamurile, n.n.] cu toiag de fier; 
ca pe vasul olarului le vei zdrobi” (2:9). Dans d’autres poèmes, le pot (le roum. vasul 
de lut) devient un terme de comparaison dans le cadre discursif institué par le lamento 
du sujet lyrique ; l’association ‘abstrait – concret’ se réalise au profit de l’achèvement 
lyrique du poème : „Uscatu-s-a ca un vas de lut tăria mea, şi limba mea s-a lipit de 
cerul gurii mele [...]” (21:16).  

La purification par le feu. Il s’agit d’une technique primitive de la métallurgie. 
Dans ce contexte, une représentation mentale, selon toute probabilité très familière à 
l’époque antique, doit avoir résidé, d’une part, dans l’association des mots divins avec 
l’argent purifié, d’autre part, dans l’assimilation de la propreté corporelle et spirituelle 
de l’humain au processus métallurgique primitif, désigné, dans la version biblique 
roumaine, par le syntagme lămurire în foc: „Că ne-ai cercetat pe noi, Dumnezeule, cu 
foc ne-ai lămurit pe noi, precum se lămureşte argintul” (65:9; 67:31) et autres. 
L’image sera aussi cultivée dans les écrits bibliques néotestamentaires (voir, à cet 
égard, par exemple,  Întâia Epistolă Sobornicească a Sfântului Apostol Petru, 1:7) et 
également dans d’autres types de textes ecclésiastiques (à titre d’exemple, nous 
mentionnons le livre de rituel orthodoxe, le soi-disant molitvelnic [voir MO 1992: 198] 
ou le texte de la prière chrétienne [voir Rug. 2004: 74]).  

L’élevage ovin 
Le soufflet. La référence à l’acte cosmogonique par la valorisation d’une figure de 

style circonscrite du point de vue conceptuel au milieu pastoral est symptomatique 
d’un modus vivendi spécifique, particulièrement celui d’une communauté éminemment 
pastorale : „Adunat-a (Dumnezeu, n.n.) ca într-un burduf apele mării, pus-a în vistierii 
adâncurile” (32:7). Toutefois, le décodage au niveau de la signification cosmogonique 
doit être corroboré avec le scénario intérieur, construit à l’aide de la métaphore des 
profondeurs (le roum. adâncurile), une structure figurative qui renvoie au mystère 
divin de même qu’aux éléments imprégnés par le divin.  

La brebis. Il paraît que la brebis représente l’animal qui est le plus fréquemment 
mentionné dans la Bible. En outre, l’image du berger enregistre une centaine de 
références. C’est une réalité qui s’explique bien si l’on tient compte de deux aspects : a) 
l’aspect économique – voir notamment l’importance de l’élevage des moutons pour la 

                                                 
5 Chez les Juifs de l’Antiquité, la différenciation des plats préparés à base de viande par rapport à ceux 

dérivés des produits laitiers se réalisait d’une manière stricte, dans le sens qu’à chaque type de ces aliments 
correspondait une vaisselle tout à fait particulière. C’est sans doute l’un des aspects qui relèvent de 
l’importance que la poterie détenait au sein des communautés juives de l’Antiquité (pour plus de détails, 
voir Citadela de la Qumran – DSS – 2 Paleografia lui Theophyle, apud <paleografia.wordpress.com > 
Arheologie Biblica).  

262

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

survie des Juifs lors de leur vie nomade et agricole et b) l’aspect religieux – à savoir 
que les moutons et les bergers sont devenus des sources idéales pour véhiculer la 
métaphore spirituelle, grâce aux qualités qui sont propres à ceux-ci. 

Pour ce qui est du deuxième aspect, il faut dire que les acceptions spirituelles du 
nom berger, de même que les acceptions des autres termes appartenant au champ 
pastoral, doivent être déchiffrées par la prise en compte des conditions particulières 
liées à l’élevage ovin dans la Palestine antique, une région où cette profession se 
distinguait radicalement de la plupart des pratiques modernes dans le domaine. Ainsi, 
les moutons n’étaient ni fermés dans un enclos, ni abandonnés tout seuls, car les 
troupeaux étaient totalement dépendants de leurs bergers. En fait, c’est cet aspect-ci qui 
peut fournir une explication valable relative aux actions et aux qualités d’un bon 
berger, qui était en même temps une figure de l’autorité6.  

Dans le texte des psaumes, oaie ‘brebis’ apparaît souvent à l’intérieur des structures 
comparatives, représentant le symbole d’un animal de sacrifice, plus précisément d’une 
offrande faite à la Divinité7: „Datu-ne-ai pe noi ca oi de mâncare şi întru neamuri ne-ai 
risipit” (43:13); „[...] socotiţi am fost ca nişte oi de junghiere” (43:24), etc. Il faut 
signaler aussi les contextes dans lesquels oaie ‘brebis’ lexicalise la signification 
spirituelle ‘croyant’, une métaphore qui sera d’ailleurs omniprésente dans le futur 
univers chrétien : „Povăţuit-ai ca pe nişte oi pe poporul Tău” (76:19); „Ridicat-a ca pe 
nişte oi pe poporul Său [...]” (77:57); „Dar pe sărac l-a izbăvit de sărăcie şi i-a pus pe ei 
ca pe nişte oi de moştenire”8 (106:41), etc. 

Les confrontations guerrières. Les images circonscrites à cette aire sémantique 
sont extrêmement fréquentes, étant susceptibles d’être caractérisées comme 
symptomatiques de l’époque présentée: le Vieux Testament, qui inclut également une 
histoire des vieux Hébreux (un peuple qui désignait la Divinité par le terme Tsebaoth 
‘le Dieu des armées’), abonde en guerres (des préoccupations véritables pour les 
communautés de l’époque en question), menées par les Israélites contre les peuples 
voisins. Dans le texte des psaumes, ce champ est évoqué dans son hypostase positive 
(les armes en tant qu’instruments bénéfiques, à savoir comme une métaphore de la 
providence divine : „ca o armă te va înconjura adevărul Lui”, 90:4), mais surtout sous 
son aspect négatif, destructif (voir, par exemple, le psaume 63 :3)9.  

 
 

                                                 
6 Pour plus d’informations à ce sujet, voir <statu.wordpress.com/.../oaia-realitate-si-simbol-biblic>.  
7 Cette hypostase de la brebis constituera un cadre adéquat pour l’affirmation de la religion chrétienne : 

Jésus viendra sur terre afin de sauver le monde „ca un miel spre junghiere şi ca o oaie fără de glas” 
[« comme un agneau mené à la boucherie, comme une brebis muette devant celui qui la tond, il n’ouvre 
point la bouche »] (Isaïe 53 :7).  

8 Nous identifions ici une remarquable préfiguration de l’image néotestamentaire telle qu’elle apparaît 
dans l’Évangile de Matthieu ; dans ce contexte, la pauvreté matérielle est compensée par la richesse 
spirituelle, cette dernière étant suggérée par le syntagme Împărăţia cerurilor: „Fericiţi cei săraci cu duhul, 
căci a lor este Împărţia cerurilor, căci ei vor moşteni pământul” (Matthieu 5 :3).  

9 Pour plus d’exemples à cet égard, de même que pour l’analyse de l’aspect mentionné, voir Teleoacă 
2013, 199.  

263

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

2.3. Paradigmes culturels : les comparaisons livresques  
On admet généralement que les paradigmes culturels sont influencés tant par le 

passé culturel que par le contexte historique à un moment donné et – nous pourrions 
ajouter – par les valeurs appartenant à une étape ultérieure (voir nos remarques infra)10. 

Dans le contexte de la présente discussion, l’aspect culturel s’actualise en tant 
qu’élément religieux et, plus précisément, comme un cadre discursif qui a pu assimiler, 
dans des circonstances spécifiques, des éléments circonscrits au niveau mythologique 
ou ésotérique, ainsi que des aspectes subordonnés à un univers religieux primaire, mais 
dont on n’exclut pas qu’il soit contemporaine de l’univers religieux secondaire. Il 
s’ensuit que les valeurs culturelles (religieuses) véhiculées par ce type de paradigmes 
peuvent être définies comme des valeurs complexes : un décodage adéquat de ces 
valeurs implique la prise en compte du texte sacré hébraïque (où celles-ci 
apparaissent), de même que d’un substrat culturel (mythologique, ésotérique) 
antérieur/contemporaine du premier et également d’un substrat (religieux) ultérieur, tel 
qu’il est illustré par les écrits bibliques néotestamentaires (dans cette perspective, un 
nombre important des structures figuratives identifiables dans le texte des Psaumes 
pourraient être désignées comme révélatrices et messianiques). Dans de tels cas, il ne 
serait pas surprenant de théoriser une esthétique conditionnée… culturellement, à 
savoir une esthétique née grâce à l’interférence de plusieurs unités culturelles 
interactionnelles. À la lumière des remarques formulées ci-dessus nous considérons 
qu’un pareil discours ne peut pas être un discours pur, mais un discours articulé en 
vertu de la correspondance entre plusieurs séquences discursives, qui se réalise dans les 
limites d’un type particulier d’intertextualité.   

2.3.1. Comparaisons livresques à proprement parler 
a. Structures comparatives zoologiques et phytonimiques 
La licorne. Cette créature fantastique, mythologique, représente dans certaines 

traductions de la Bible le premier animal qu’Adam aurait nommé. Dans l’iconographie 
et dans la littérature chrétienne, la licorne a de profondes connotations spirituelles, elle 
représentant la Vierge sur laquelle descend l’Esprit Saint. Pendant le Moyen Âge, la 
licorne devient le symbole de l’incarnation du verbe divin au sein de la Vierge Marie11.  

Le texte des psaumes évoque la licorne comme un symbole absolu de la force 
intérieure, spirituelle, une qualité qui se distingue dans la perspective de l’histoire 
mythologique et religieuse tissée autour de cette créature: „Şi se va înălţa puterea mea 
ca a inorogului...” (91:10). Dans le psaume 28, cet animal suggère l’invincibilité ; 
tandis que l’omnipotence divine domine la nature, pouvant l’écraser et la détruire à 
travers un spectacle grandiose, cel iubit (l’homme au coeur pur et fidèle) est pardonné 
comme le poulet d’un animal sauvage : „El îi va mărunţi ca pe juncul Libanului,/ Iar 
cel iubit, ca puiul inorogilor” (28:6). La licorne devient, dans d’autres contextes, le 
symbole de la soi-disant monotropie, un concept défini dans les études théologiques en 

                                                 
10 Dans cette perspective, une condition sine qua non pour accepter un paradigme culturel consiste dans 

ce que les valeurs en question aient dépassé les limites strictes de l’œuvre qui les a véhiculées pour la 
première fois, autrement dit qu’elles soient devenues des faits culturels.  

11 Pour plus de détails à cet égard, voir  <www.inorogul.ro/pagini/legenda_ro.php>.  

264

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

tant qu’aspiration exclusive de l’Église vers Dieu et implicitement comme une 
expression de la constance : „şi Şi-a zidit locaşul Său cel sfânt ca pe al unui inorog, în 
veac l-a întemeiat pe pământ” (77:69)12.  

Le pélican. Cet oiseau est par excellence un symbole des passions, du sacrifice de 
soi-même : c’est la créature vis-à-vis de laquelle, à l’époque antique, on éprouvait la 
conviction qu’elle se déplumait, afin de nourrir ses poulets avec son propre sang. En 
fait, c’est l’une des histoires qui figurent dans le Phisiologue, comme on le sait, une 
oeuvre anonyme qui provient très probablement des milieux ascétiques égyptiens des 
premiers siècles chrétiens. Conformément aux informations incluses dans le texte du 
Phisiologue, le pélican (l’un des plus anciens symboles de l’humanité) incarne, dans 
une acception mystique, le Christ : cet oiseau vit en solitaire à l’instar de Jésus – 
l’unique né d’une vierge ; il déplume sa poitrine pour nourrir ses progénitures, tout 
comme Jésus a reçu volontiers le sacrifice d’expiation. Par conséquent, le pélican offre 
l’exemple d’un double symbolisme : d’une part, il signifie la mort, d’autre part – 
l’illumination, l’éveil à la vie selon le modèle christique. 

Dans le texte des psaumes, le mythe du pélican relève de l’état d’esprit dramatique 
du poète-prophète, le cri de douleur de l’être humain accablé par la souffrance. Le 
psaume 101 (intitulé, dans la version roumaine de la Bible, rugăciunea unui necăjit ‘la 
prière d’un malheureux’) représente l’un des plus tristes poèmes parmi les sept 
psaumes pénitentiels. Les accents messianiques sont évidents : „De glasul suspinului 
meu, osul meu s-a lipit de carnea mea;/ Asemănatu-m-am cu pelicanul din pustiu” 
(101:6-7)13.  

L’aigle. L’aigle évoque le symbolisme de l’oiseau Phénix, à savoir l’oiseau 
mythologique qui renaît de ses cendres : dans la loi chrétienne, l’aigle se renouvelait 
soi-même tous les dix ans s’élevant trois fois vers le soleil et puis descendant dans la 
mer. Mais ce symbolisme est encore plus vieux, comme le montre entre autres le texte 
des psaumes : „Înnoise-vor ca ale vulturului tinereţile mele” (102:5). L’image de 
l’aigle, en tant que symbole de la force et de la jeunesse, apparaît aussi dans d’autres 
livres vétérotestamentaires, par exemple dans le livre d’Isaïe 40:31, un contexte dans 
lequel le fruit de la foi en Dieu consiste justement dans un processus de rajeunissement 
pareil à celui de l’aigle : „Dar cei ce nădăjduiesc întru Domnul vor înnoi puterea lor, le 
vor creşte aripi ca ale vulturului; vor alerga şi nu-şi vor slei puterea, vor merge şi nu se 
vor obosi”.  

Malgré cela, au cours du temps, d’autres interprétations aussi furent proposées pour 
le verset 5 du psaume 102 ; celles-ci concernent le détail concret de la perte des plumes 

                                                 
12 Voir le point de vue exprimé par Cassiodor, in Ioan Sorin Usca, Comentarii la Psalmi – 77 (apud 

<oanuscateol.wordpress.com/.../comentarii-la-psalmi-7>).  
13 Le pélican du désert préfigure également le cadre discursif néotestamentaire, celui dans lequel Jean- 

Baptiste crie comme un lion dans le désert : „Glasul celui ce strigă în pustie: ‘Gătiţi calea Domnului, drepte 
faceţi cărările Lui’./ Ioan boteza în pustie, propovăduind botezul pocăinţei întru iertarea păcatelor” (Marc 1 
:3-4).  

265

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

des aigles et du remplacement de leur plumage, une réalité valorisée à l’époque antique 
comme un symbole du rajeunissement14.  

La vigne. Dans une plus grande mesure que le blé, la vigne a été longtemps 
considérée comme une plante messianique : la consommation du vin (une boisson 
comparée au sang de Dionysos et, plus tard, au sang de Jésus-Christ) était vue comme 
un moyen de connaissance et de consécration. À la fois, le vin générait la fécondité 
universelle, végétale, animale, voire humaine15 ; dans ce contexte la métaphore de la 
femme comme une vigne fertile se justifie pleinement : „Femeia ta ca o vie roditoare, 
în laturile casei tale” (127:3). L’image apparaît également dans d’autres textes du Vieux 
Testament, où la métaphore de la fécondité féminine est associée à la métaphore 
nationale (voir Ézéchiel 19:10). Plus tard, dans la littérature religieuse chrétienne, 
Marie sera décrite souvent comme une vigne féconde dans la vigne du Seigneur (voir, 
par exemple, Acatistul Sf. Ier. Mc. Teodosie de la Mănăstirea Brazi - Mar, 16 Noi, 
apud <www.doxologia.ro/.../acatistul-sf-ier-mc-teodosie-de-l>).  

b. Structures comparatives d’origine religieuse 
Quelques constructions de ce type évoquent des images poétiques inédites, 

générées, par exemple, dans le cadre de l’assimilation et de la valorisation du milieu 
domestique (familial) au prisme de l’univers sacré : „Aceasta [coexistenţa paşnică a 
fraţilor, n.n.] este ca mirul pe cap, care se coboară pe barbă, pe barba lui Aaron, care 
se coboară pe marginea veşmintelor lui”16 (132:2) ou „… fiicele lor înfrumuseţate şi 
împodobite ca chipurile templului” (143:12). D’autres images sont circonscrites à 
proprement parler au milieu ecclésiastique, un contexte dans lequel celles-ci 
représentent des lieux communs17 : „Să se îndrepteze rugăciunea mea ca tămâia 
înaintea Ta” (140:2) et autres. La poéticité remarquable de quelques structures 
comparatives est due au fait que ces constructions incluent une métaphore : „Şi voi 
pune în veacul veacului seminţia lui [a lui David, n.n.] şi scaunul lui ca zilele cerului” 
(88:29). En réalité, le verset cité obéit au principe du parallélisme syntaxique 
synonymique ; de cette manière, la structure comparative qui inclut la métaphore zilele 
cerului ‘les jours du ciel’ (une métaphore de l’éternité) renforce le concept lexicalisé, 
dans la première partie du verset, par le syntagme în veacul veacului ‘pour les siècles 
des siècles’. Toutes les deux structures (ca zilele cerului et în veacul veacului) 
évoquent la soi-disant promesse davidique, conformément à laquelle le Messie serait 
issu de la lignée de David. 

2.3.2. Comparaisons livresques entrées dans l’usage commun 

                                                 
14Voir, dans le même sens, la métaphore du serpent, un animal qui, grâce au fait qu’il change de peau, 

était considéré comme un symbole de la jeunesse éternelle et de la santé (pour plus de détails, voir 
Alexandru Mihăilă, Vulturul şi tinereţea. Despre Psalmul 102:5, in „Lumina”,  janvier 2010, apud 
<www.ziarullumina.ro/.../vulturul-si-tineretea-despre-ps.>). Voir aussi infra, 2.3.2., Le serpent. 

15 Pour plus d’informations, voir  www.scritube.com/.../LUMEASIMBOLURILOR1344231314.php. 
16 L’image renvoie à un rituel concret, identifiable dans le monde sacerdotal des anciens Hébreux : 

Aaron, en sa qualité de grand-prêtre, utilisait cet huile parfumé et sanctifié, qui lui donnait une allure 
gracieuse et attrayante (Saint Jean Bouche D’Or, Tâlcuire la Psalmul 132, Traduction par Cristina Tofan, 
apud <www.biblesos.org/.../Aceasta-este-ca-mirul-pe-cap-car... >).  

17 Ce sont des images qui seront reprises dans la littérature chrétienne. 

266

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

La colombe. La colombe, un symbole de l’amour dans la mythologie grecque, 
devient, dans le cadre discursif sacré, le messager de la paix (Genèse 8) ou l’expression 
de la pureté (Matthieu 10:16). Cette créature représente en même temps l’une des 
formes corporelles que le Saint Esprit a empruntées, au moment de Sa descente du 
ciel18. Dans le texte des psaumes, aripile ca de porumbel/ca ale porumbiţei ‘les ailes 
pareilles à celles de la colombe’ évoquent l’aspiration humaine à la pureté, à la liberté 
et à la fidélité : „Cine-mi va da mie aripi ca de porumbel, ca să zbor şi să mă 
odihnesc?” (54:6); „Dacă veţi dormi în mijlocul moştenirilor voastre, aripile voastre 
argintate vor fi ca ale porumbiţei şi spatele vostru va străluci ca aurul” (67:14). Les 
significations mythiques et religieuses de cet oiseau sont devenues populaires grâce à 
leur transfiguration au niveau de la langue commune/profane, où a trăi/ a se iubi ca 
porumbeii/ca doi porumbei ‘vivre/s’aimer comme les/ deux pigeons’ signifie ‘vivre 
dans l’amour et dans la paix’.  

Le serpent. Conformément à la valorisation mythologique, ce reptile, qui changeait 
régulièrement de peau, était un symbole du renouvellement, du rajeunissement et voire 
de l’immortalité. Associé à la sagesse („Fiţi înţelepţi ca şerpii şi nevinovaţi ca 
porumbeii”, Matthieu 10:16), le serpent est à la fois un symbole du mal, du danger ou 
de la tentation (comme on sait, dans le texte de l’Écriture, le diable même prend la 
forme d’un serpent afin de faire succomber à la tentation Eve). Ce sont des 
connotations négatives que nous pouvons identifier également dans les psaumes, un 
cadre discursif dans lequel limba ascuţită ‘la langue aiguë’ et mânia ‘la colère’ sont 
souvent évoquées par l’assimilation au serpent : „Mânia lor după asemănarea şarpelui, 
ca a unei vipere surde, care-şi astupă urechile ei” (57:4); „Ascuţit-au limba lor ca a 
şarpelui; venin de aspidă sub buzele lor” (139:3), etc. Les significations archétypales 
négatives de ce reptile furent aussi transposées dans le registre linguistique 
commun/populaire, où, par une utilisation figurée, le serpent  désigne ‘une personne 
malhonnête, hypocrite’.  

Le lion. Cet animal a été constamment vu comme un symbole de la force et de la 
royauté, il représentant, par exemple, le signe de la Tribu de Juda19. Le lion est en 
même temps un fort symbole chrétien. Dans ce contexte, il est significatif, par 
exemple, le fait que le symbole de l’Évangile de Marc est justement représenté par le 
lion ; l’aspect s’explique très probablement prenant en considération que ce texte 
commence par l’homélie de Saint-Jean le Baptiste, qui crie comme un lion dans le 
désert. Le lion de Juda, mentionné tout au long de l’Écriture (voir à cet égard, par 
exemple, L’Apocalypse 5:5), est représenté dans la personne de Christ, étant 
l’expression accomplie du courage, de la force et de la férocité de la tribu de Juda. 
Tous ces attributs positifs furent valorisés au niveau courant de la langue, comme le 
montrent, entre autres, des expressions telles que curajos/ puternic/ mândru ca un leu 
« courageux/ puissant/ orgueilleux comme un lion ».  

Toutefois, au-delà de la noblesse de sa force, le lion représente également le 
dépositaire des instincts et des désirs incontrôlables ou de la furie intérieure ; dans le 
                                                 

18 Cf. <ro.wikipedia.org/wiki/Animale_(mitologie)>. 
19 Voir Dicţionar biblic (apud <dictionarbiblic.blogspot.com/2012/.../leul-lui-iuda.htm..>).  

267

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

limites du texte sacré, le lion devient le symbole de l’Antéchrist : Satan attaque les 
saints comme un lion (1 Pierre 5:8). L’hypostase négative de cet animal est illustrée 
aussi par le texte des psaumes, où le lion est présenté par l’assimilation aux ennemis du 
poète-prophète David : „Ca nu cumva să răpească [prigonitorii, n.n.] sufletul meu ca 
un leu, [...]” (7:2); Deschis-au [vrăjmaşii, n.n.] asupra mea gura lor, ca un leu ce 
răpeşte şi răcneşte” (21:13), etc. Ce sont également des traits valorisés au niveau de la 
langue commune ; voir en ce sens des structures telles que feroce ca un leu « féroce 
comme un lion », ca un leu care rage « comme un lion qui rage », etc. 

 
2.4. Structures comparatives qui évoquent l’espace oriental  
Les remarques de Du Marsais 1981 ([1730] : 114) portant sur un fond figuratif 

spécifique à chaque langue considérée séparément peuvent constituer un préambule à 
la discussion qui suit. À la lumière des commentaires formulés par l’auteur cité, la 
substitution de certains termes par des structures appartenant à d’autres langues est 
susceptible de générer le ridicule20. Cette idée mérite d’être retenue premièrement 
parce qu’elle souligne une vérité qui, dans les études de spécialité modernes, porte sur 
la relevance des structures stylistiques vis-à-vis du trésor sémiotique propre à une 
certaine communauté (voir aussi supra, 1.).  

Les structures que nous nous proposons de discuter par la suite (à savoir, les termes 
circonscrits du point de vue notionnel aux domaines de la flore et de la faune) 
apparaissent comme inédites, particulièrement sous l’angle de la réception d’un espace 
géographique et confessionnel distinct de celui mis en scène par le texte des psaumes 
(par exemple, dans la perspective d’un récepteur chrétien européen). Mais ce qui est le 
plus important à remarquer est que, au-delà du côté concret, géographique, national, 
nous entrevoyons souvent le message spirituel, universel et implicitement la poéticité 
de cette création vétérotestamentaire.  

La gazelle. Dans le texte des psaumes, la gazelle – un  animal reconnu pour son 
extraordinaire agilité d’esprit21 – est présentée dans des contextes qui semblent évoquer 
la conception animiste d’une communauté archétypale : „El [Yahve, n.n.] face să sară 
Libanul ca un viţel; iar Ermonul ca un pui de gazelă” (28:6), etc. 

L’arbre. L’olivier, le cèdre et le dattier apparaissent fréquemment dans la 
littérature biblique, ils ayant – en tant qu’arbres cosmiques – des significations 
positives, spirituelles. L’apparition des bourgeons, le fleurissement ou la fructification 
sont des métaphores de l’ascension verticale et implicitement de l’aspiration vers 
l’absolu : „Dar eu, ca un măslin roditor în casa lui Dumnezeu, am nădăjduit în mila lui 
Dumnezeu,...” (51:7); „Dreptul ca finicul va înflori şi ca cedrul cel din Liban se va 

                                                 
20 La non-concordance vient du fait que des langues distinctes organisent différemment le même 

contenu. Cet aspect est signalé et discuté par Coşeriu 2011, y compris concernant le compartiment 
grammatical, un niveau pour lequel le linguiste cité met en évidence « la diversité de l’organisation du 
signifié grammatical dans les différentes langues » (Coşeriu 2001 : 167 s.q.). Dans ce contexte, c’est 
justement le procédé de la traduction littérale qui serait le test idéal qu’on peut utiliser afin de vérifier la 
structure grammaticale propre à chaque langue.  

21 Cf. <valmars.fateback.com/A/animale.htm.>. 

268

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

înmulţi” (91:12); „fiii tăi ca nişte vlăstare tinere de măslin, împrejurul mesei tale” 
(127:3), etc.  

La montagne. Cette forme de relief – la source d’un autre substitut figuratif du 
centre de l’univers – se définit, dans les limites du cadre discursif sacré, comme un 
réceptacle de l’inspiration divine ; l’épisode biblique, qui présente Moïse recevant les 
Tables de la Loi (la Torah) au mont Sinaï, est essentiellement illustratif en ce sens. Que 
la dénomination géographique particulière (le plus souvent, des oronymes tels que 
Selmon, Ermon et Sion) apparaisse toute seule ou non, donc associée au terme 
générique, le repère spatial est constamment transgressé, étant valorisé en tant que 
système de référence spirituel. Dans cet ordre d’idée, la rosée devient, par exemple, 
une métaphore de la rencontre aurorale du Créateur et de sa création, dans l’espace 
d’un monde adamique, qui n’est pas encore tombé sous l’esclavage du péché, tandis 
que la neige réunit les vertus d’une vie édifiée sous le signe de la fidélité envers les 
valeurs traditionnelles : „Aceasta [convieţuirea paşnică a fraţilor, n.n.] este ca roua 
Ermonului, ce se coboară pe munţii Sionului,...” (132:3); „Când Împăratul Cel ceresc 
va împrăştia pe regi în ţara Sa, ei vor fi albi ca zăpada pe Selmon” (67:15), etc. 

 
3. Considérations finales 
Comme nous avons eu l’occasion de constater, un nombre important de 

constructions comparatives met en scène le profil d’une civilisation archaïque, rustique, 
monothéiste. C’est en fait la communauté de l’époque de la réorganisation du culte en 
Israël, une collectivité qui éprouvait la croyance en Yahvé et pour laquelle la poterie, la 
soi-disant purification dans le feu, l’élevage ovin ou les confrontations guerrières 
représentaient des préoccupations essentielles. Cet aspect-ci résulte aussi de la manière 
de présenter les actes du macrocosme, à savoir en étroite relation avec les évènements 
de l’univers domestique.  

Il n’est pas difficile à deviner la position hiérarchique qu’occupe une certaine 
profession, au sein d’une communauté, puisque celle-ci est parvenue à fournir le terme 
de comparaison au niveau de la vie spirituelle ou voire un éventuel appellatif à la 
Divinité. C’est justement à partir de pareilles réalités qu’on pourra expliquer toute une 
série d’images : la force intérieure de quelqu’un sèche pareil au pot d’argile tout 
comme l’acte métallurgique primitif résonne à l’acte de sanctification sur le plan 
humain.  

L’identification des soi-disant paradigmes culturels, dans les limites de ce cadre 
discursif, pourrait représenter un argument en faveur du caractère élitiste de la 
littérature des Psaumes. Cependant, le texte des psaumes est loin de satisfaire aux 
exigences d’un texte hermétique proprement dit : en tant que message venu de la part 
du transcendent, il est exclu que le texte sacré soit un texte ésotérique car cela entrerait 
en contradiction avec son objectif principal, à savoir celui de mettre en relation les 
mortels avec leur Divinité. Dans ce contexte, nous pouvons parler plutôt d’une écriture 
au caractère relativement accessible; il s’agit plus précisément d’un texte qu’on peut 
décoder en faisant appel aux instruments de connaissance spécifiquement humains, 

269

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

acquis et perfectionnés par l’exercice intérieur constant ou/et par la grâce : la foi, la 
sagesse, l’émotion religieuse, etc.  
 
Bibliographie 
Sources 
Biblia sau Sfânta Scriptură (tipărită sub îndrumarea şi cu purtarea de grijă a Prea Fericitului 

Părinte Teoctist, Patriarhul B.O.R., cu aprobarea Sf. Sinod), Bucureşti: Editura Institutului 
Biblic şi de Misiune al B.O.R., 1988 

Molitfelnic (Tipărit cu aprobarea Sfântului Sinod şi cu binecuvântarea Prea Fericitului Teoctist, 
patriarhul B.O.R.) (Ediţia a cincea), Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 
B.O.R., 1992 [MO 1992] 

Carte de rugăciuni pentru trebuinţele şi folosul creştinului ortodox, Tipărită cu binecuvântarea 
Prea Fericitului Părinte Teoctist, Patriarhul B.O.R., Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi 
de Misiune al B.O.R., 2004 [Rug. 2004] 

 
Ouvrages de référence 
Bardin, Laurence 1991 : L’analyse de contenu, Paris, PUF 
Bell, Roger T. 2000: Teoria şi practica traducerii (Traducere de Cătălina Gazi, Collegium, 

Litere), Iaşi, Polirom 
Borţun, Dumitru, Săvulescu, Silvia 2005: Analiza discursului public, Şcoala Naţională de studii 

politice şi administrative Facultatea de comunicare şi relaţii publice „David Ogilvy”. Online: 
http://www.ro.scribd.com/doc/12412595/analiza-discursului-public (site visité durant les 
mois janvier – avril 2012)  

Coseriu, Eugenio 2001 : Principes de syntaxe fonctionnelle, in Eugenio Coseriu, « L’homme et 
son langage », Virginia, Éditions Peeters, Louvain-Paris-Sterling, p. 165-211 

Du Marsais, César-Chesneau 1981 : Despre tropi sau despre diferitele sensuri în care poate fi 
luat un acelaşi cuvânt într-o aceeaşi limbă (Traducere, studiu introductiv şi aparat critic de 
Maria Carpov), Bucureşti, Editura Univers [Ière édition: 1730] 

Gordon, Octavian 2008 : Traducere sau parafrază? Probleme de transpunere a înţelesurilor din 
limba sursă (e.g. latina) în limba ţintă (e.g. româna), conférence présentée au Colloque 
Scientifique International „Filologia modernă. Realizări şi perspective în context european”, 
Academia de Ştiinţe a Moldovei, Chişinău, 7-9 mai 2008 

Irimia, Dumitru 1999: Introducere în stilistică, Iaşi, Polirom 
Popescu, Iulian 1991: Stil şi mentalităţi (eseu), Constanţa, Editura Pontica 
Teleoacă, Dana-Luminiţa 2012 : Conservatisme et expressivité dans la littérature religieuse. 

Quelques repères dans la définition d’un style scientifique (didactique) au niveau religieux, 
in « Biblicum Jassyense », vol. 3, Iaşi, p. 55-80 

Teleoacă, Dana-Luminiţa 2013 : Stratégies discursives dans le texte des Psaumes, in « Revue 
roumaine de linguistique », Tome LVIII, n. 2, p. 189-203 

Teleoacă, Dana-Luminiţa, Tropii în economia textului religios catihetic. Precizări teoretice, in 
Teleoacă, Semiotica [Tropii] 

Teleoacă, Dana-Luminiţa, Semiotica discursului religios. Probleme de poetică, stilistică şi 
retorică (ouvrage en cours d’élaboration) 

270

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 14:12:17 UTC)
BDD-A3937 © 2014 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

