
 

 397

Chipul Sfintei Maria Magdalena  
în imnografia ortodoxă 

Lucreţia VASILESCU 

Şi a venit Maria Magdalena, vestind ucenicilor  
că a văzut pe Domnul.  

(Ioan 20, 18) 
 
Première missionnaire “digne de toute louange et honneur”, “évangéliste” et 

“égale des Apôtres” (isapostolos) pour leur avoir proclamé la Résurection du 
Christ, le nom de la sainte myrrophore Marie-Madeleine est mentionné dans le 
culte orthodoxe à l’occasion de certains offices.  

L’hymnographie dédiée à la sainte Marie-Madeleine s’inspire des textes 
évangéliques et de la tradition du temps. S’inscrivant dans la tradition liturgique 
byzantine du VII-e et VIII-e siècles, elle compte des stichères des Ménées, lues aux 
vêpres, et un canon récité aux matines le 22 juillet, le jour de la célébration de la 
Sainte. La présence de Sainte Marie-Madeleine dans le culte orthodoxe inclut aussi 
des stichères et des exapostilaires, chantés chaque dimanche, à l’office des matines 
et aux matines de la Résurection (l’office des Pâques) et le Dimanche des 
Myrrhophores.  

Les textes hymnographiques réussissent à mettre en évidence, d’une manière 
exceptionnelle, le rôle de ce premier messager de la Résurection dans l’histoire du 
salut de l’être humain. 

 
Introducere 
Cultul ortodox se prezintă ca centrul şi temelia vieţii religioase, dîndu-i fiinţei 

umane sentimentul de a se afla în faţa lui Dumnezeu şi de a fi în legătură cu El. 
Slujba bisericească este exprimarea trăirii credinţei, a dogmei, a învăţăturii de 
credinţă şi a unităţii Bisericii.  

În cultul ortodox, orice creaţie este caracterizată de echilibrul dintre fondul 
religios şi formele de exprimare. Poezia cultică conţine învăţături de credinţă şi de 
viaţă destinate tuturor celor care folosesc aceste texte. 

Cultul ortodox a reţinut aspectele esenţiale din viaţa Sfintei Maria Magdalena: 
ungerea capului lui Hristos, slujirea Cuvîntului lui Dumnezeu, vederea Învierii 
Domnului. „Întocmai cu Apostolii”, Sfînta Maria Magdalena este „evanghelista”, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:10 UTC)
BDD-A37 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 398

„binevestitoarea” şi mijlocitoarea credincioşilor pe lîngă Hristos. Cu ocazia 
sărbătorii Sfintei, pe 22 iulie, în mănăstiri şi în catedralele episcopale, slujba 
vecerniei şi cea a utreniei conţin o parte special destinată sfintei mironosiţe. Toate 
sursele folosite în redactarea acestui studiu au la bază textele evanghelice şi Sfînta 
Tradiţie.  

 
Sfînta Maria Magdalena în slujbele ortodoxe 
La slujba vecerniei se citesc din Mineiul pe iulie stihirile dedicate Sfintei, 

compuse de imnografii Anatolie şi Vizantie (Mineiul pe iulie, 2002: 274-276). 
Maria Magdalena este numită teoforă, „purtătoare de Dumnezeu”, înainte de 
Învierea Domnului, adeverindu-L pe Acesta prin iubire, fiind astfel, un exemplu de 
iubire profundă faţă de Mîntuitor. Plină de înţelepciune pentru că s-a „umplut de 
multă minte şi de cunoştinţă adevărată”, ucenică, slujitoare devotată, ea a ştiut să 
recunoască Adevărul şi Viaţa şi să aleagă Calea cea adevărată. Cea care a văzut 
„Lumina lumii” poate interveni pe lîngă Mîntuitorul Hristos pentru păcătoşi:  

„Roagă-te să se dăruiască sufletelor noastre pace şi mare milă... 
Pe Acela neîncetat roagă-l, preacinstită, ca una care pururea ai îndrăzneală către 

Dînsul, ca să cîştigăm şi noi slava cea veşnică şi luminarea sfinţilor, ceea ce eşti de 
Dumnezeu fericită”. 

Preacinstită este un atribut specific al Maicii Domnului. Această apropiere între 
Maica Domnului şi Maria Magdalena, prin atribuirea aceluiaşi, epitet este 
expresia importanţei pe care Sfînta o are în momentele cruciale ale istoriei 
mîntuirii. Ea a fost alături de Maica Domnului la Răstignirea Mîntuitorului, 
împărtăşind durerea acesteia; a venit la mormînt, a primit vestea cea mare a 
Învierii pe care a transmis-o Apostolilor: „Mergi la fraţii Mei şi le spune: Mă sui 
la Tatăl Meu şi Tatăl vostru şi la Dumnezeul Meu şi Dumnezeul vostru. Şi a venit 
Maria Magdalena, vestind ucenicilor că a văzut pe Domnul şi aceasta i-a spus ei”. 
(Ioan 20, 17-18) 

Într-un stil precis sînt evidenţiate caracteristicile excepţionale ale acestei femei 
care a depăşit cunoşterea sensibilă pentru a se situa în planul credinţei. Sfînta Maria 
Magdalena, „cinstita mironosiţă”, demnă de toată lauda pentru împlinirea 
poruncilor lui Iisus:  

„... pomenirea ta prăznuind, te lăudăm cu credinţă şi te cinstim cu dragoste” 
este prima misionară, anunţînd Apostolilor Învierea Domnului: 
„Întîi te-ai arătat şi evanghelistă, strigînd Apostolilor: Luaţi veselie şi veniţi de 

vedeţi pe Hristos, că a înviat şi dă lumii mare milă”. 
Sfînta Maria Magdalena este evanghelistă, adică vestitoare a Cuvîntului. Ea este 

cea care le va anunţa Apostolilor nu numai Învierea, ci şi noua înfiere: 
„Dar Împăratul a toată lumea, arătîndu-i-Se ei ca un păzitor al grădinii, cu 

roua cuvintelor Lui a stins arsura ei, zicînd către ea: Mergînd către fraţii Mei, 
spune-le bunevestiri de bucurie; sui-Mă-voi către Tatăl Meu şi Tatăl vostru şi 
Dumnezeul Meu şi Dumnezeul vostru, ca să dau lumii mare milă”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:10 UTC)
BDD-A37 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 399

Apostolii, ucenicii şi toţi cei care urmează Cuvîntul lui Hristos sînt din acest 
moment fraţii Mîntuitorului, o nouă relaţie stabilindu-se între Dumnezeul Creator 
şi creaţia Sa, prin Învierea lui Iisus. 

La utrenie se citeşte din Minee (Mineiul pe iulie, 2002 : 276-282) canonul 
dedicat sfintei, „alcătuire a lui Teofan”, mitropolit al Niceei (+ 850).  

Inspirîndu-se din textele biblice şi din Sfînta Tradiţie, bun portretist al sfinţilor, 
imnograful realizează un adevărat portret spiritual prin prezentarea evoluţiei 
spirituale a Mariei din Magdala. Gradarea şi tensiunea în prezentarea faptelor 
importante din viaţa Mariei precum şi a momentului convertirii ei corespund 
evoluţiei spirituale a acesteia: mîntuirea de „duhurile răutăţii”, uscarea rîurilor 
„cele tulburi ale păcatului”, „plecarea la poruncile dumnezeieşti”. Astfel, viaţa ei 
devine, din momentul în care l-a cunoscut pe Iisus, un urcuş continuu ascendent, 
strădania fiindu-i pe deplin răsplătită: 

„Viaţa ta s-a arătat luminată, Marie Magdalena, fiind strălucită cu luminile 
faptelor cele îmbunătăţite ale dumnezeieştilor propăvăduiri, a plecării tale către 
Dumnezeu, şi cu razele dragostei către Ziditorul tău”. 

„Următoare a lui Hristos”, „uceniţă adevărată”, „purtătoare de mir 
prealuminată”, „sfîntă femeie”, Maria Magdalena a dobîndit sfinţenia pentru a se 
desfăta din „pîrîul Darului”. Cu inima arzînd întru Cuvîntul dumnezeiesc, delicată 
şi sinceră în gîndire, înţeleaptă, ea a ajuns la o complexă înţelegere a misiunii lui 
Hristos.  

În conformitate cu Evanghelia după Ioan şi avînd aceeaşi intenţie teologică, 
Teofan o prezintă ca pe cea capabilă să vestească taina Învierii şi a Înălţării Fiului 
la Tatăl ceresc: 

„El ţie, răsplătindu-ţi [..]. îţi arată suirea către Părintele Său cel fără de 
început, sfat înfricoşător ! Şi te trimite cu dumnezeieşti vestiri  [...]  ca să 
propovăduieşti Învierea Lui”. 

După Înviere, Maria Magdalena a fost una din propovăduitoarele Cuvîntului 
divin:  „...ai alergat pretutindeni, vestind cuvîntul cel cinstit”. 

Vas ales, avînd Cuvîntul ajutor, Maria Magdalena, „cea dintîi dintre 
mironosiţe”, face minuni, aducînd vindecări şi după moartea ei. Ea este una dintre 
mijlocitoarele oamenilor, pururea rugătoare şi pentru acesta oamenii i se adresează 
cu credinţă: 

„şi tămăduiri prea multe ai făcut şi, după ce te-ai mutat acum în ceruri, pentru 
lume te rogi pururea”. 

„Marie, cea cu nume de doamnă şi următoare lui Hristos [...] roagă neîncetat 
pe Domnul, Care S-a răstignit pentru noi, cei ce te cinstim cu dragoste pe tine, 
mironosiţă”. 

Sfînta Maria Magdalena se roagă pentru păcătoşi, pentru ca „somnul păcatului” 
să nu-i adoarmă. Încrederea în rugăciunea mijlocitoare a Sfintei întăreşte sufletul 
şi-i protejează pe credincioşi de forţele înşelătoare ale răului.  

Prezenţa Sfintei Maria Magdalena în cultul ortodox apare şi în stihirile şi 
luminîndele compuse de Leon Înţeleptul şi, respectiv, Constantin Porfirogenetul şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:10 UTC)
BDD-A37 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 400

cîntate în fiecare duminică la utrenie (Catavasier sau Octoihul Mic, 1987: 374-
386). Sursa de inspiraţie a acestor cîntări au fost textele evanghelice care prezintă 
arătarea lui Iisus Hristos înviat Mariei Magdalena şi femeilor mironosiţe, martore 
ale acestei minuni.  

În aceste cîntări drumul spre cunoaştere al Sfintei Maria Magdalena este 
prezentat gradat. La început se vorbeşte de mironosiţe, fără nici o diferenţiere 
(luminînda a 2-a). În stihira Evangheliei a doua, glasul al 2-lea, Maria Magdalena 
este menţionată separat în grupul femeilor care au venit la mormînt cu miresme. În 
luminînda a 3-a, Maria este acea femeie căreia i se arată Hristos înviat. Stihira 
Evangheliei a treia o prezintă pe Maria Magdalena ca vestitoare a Învierii lui 
Hristos ucenicilor cu inima învîrtoşată:  

„Magdalenei Mariei, care a vestit învierea din morţi şi arătarea Mîntuitorului, 
necrezîndu-i ucenicii, au fost mustraţi pentru învîrtoşarea inimii”. 

Lipsa de înţelegere a tainei Învierii este redată într-o remarcabilă imagine 
plastică, prin asocierea întunericului dimineţii cu întunericul din mintea 
omenească: 

„Iată întuneric şi de dimineaţă, şi ce stai la groapă, Marie, mult întuneric avînd 
în minte?” 

Spaima femeii că nu reuşeşte să descifreze misterul, lacrimile fierbinţi şi 
credinţa în Cuvîntul dătător de viaţă nu au fost zadarnice: „că iată s-a învrednicit şi 
de învăţăturile îngereşti şi de vederea Ta, o Iisuse”. 

Cu toate acestea, Mariei îi este impusă interdicţia de a-L atinge pe Hristos 
înviat1, fapt redat în stihira Evangheliei a opta prin fraza:  

„Dar cugetă încă lucruri pămînteşti, ca o femeie neputincioasă; pentru aceasta 
a şi fost oprită să se atingă de Tine, Hristoase”. 

Această neputinţă continuă ideea exprimată în stihira Evangheliei a şaptea şi, în 
acelaşi timp ne trimite la alte întîmplări relatate de Sfînta Scriptură, atunci cînd 
fiinţa omenească nu l-a putut vedea sau atinge pe Dumnezeu (sub rezerva primirii 
Sale în Euharistie). Din momentul Învierii, Iisus nu mai era “Cuvîntul” ci 
„Adevărul”, nu mai era Fiul Omului ci Fiul lui Dumnezeu şi al Tatălui ceresc, era 
Mîntuitorul omenirii, toate aceste adevăruri urmînd să se vadă la Cincizecime.  

Hristos înţelege neputinţa a firii omeneşti şi nu o condamnă, El trimiţînd-o pe 
Maria să binevestească ucenicilor Săi Învierea Sa:  

„Dar, totuşi, propovăduitoare a fost trimisă ucenicilor Tăi, cărora bunele 
vestiri le-a spus, vestindu-le suirea la moştenirea părintească”. 

Firea omenească, cu toate defectele ei, se va ridica, prin credinţă, la înţelegerea 
Adevărului, sfinţenia fiind dovada acestui fapt. 

                              
1 Fiecare scenă descrisă în text îşi găseşte expresia şi în iconografie. Această scenă, de exemplu, 

este reprezentată avîndu-l pe Hristos în mînă cu un rotulus pe care este scris: „Marie, nu te atinge de 
mine!” (Ioan 20, 17). Maria Magdalena este îngenuncheată la picioarele Lui şi încearcă să-i cuprindă 
picioarele. Pentru alte reprezentări iconografice ale Sfintei Maria Magdalena se pot consulta: Dionisie 
din Furma, 2000; Efremov, 2002; Vasilescu, 2006. 

   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:10 UTC)
BDD-A37 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 401

Sfînta Maria Magdalena apare menţionată şi în rînduiala slujbei din noaptea 
Sfintelor Paşti la utrenia Învierii (Penticostar, 1999 : 7-25). Împreună cu femeile 
mironosiţe, “plîngînd cu amar”, ea a venit la mormînt “să-L ungă cu mir” pe “Cel 
ce a încuiat adîncul”. Mironosiţele femei, “cele ce au fost cu Maria”, au primit şi 
ele vestea cea mare a Învierii Domnului.  

Duminica a treia după Paşti este Duminica Mironosiţelor, a femeilor “de 
Dumnezeu înţelepţite” (Penticostar, 1999 : 100-101). În canonul Mironosiţelor nu 
se menţionează numele nici unei femei purtătoare de mir. Compoziţii ale lui 
Anatolie, Cumula, Cosma Monahul, Teofan şi Andrei Criteanul, cîntările din 
această zi amintesc de aceste femei care, venind cu frică la mormînt pentru a unge 
cu miresme trupul lui Hristos, nu au găsit trupul Acestuia.  Hristos înviase: De ce 
căutaţi pe Cel viu între cei morţi? (Luc 24, 5): 

„Nu vă temeţi! Cel pe Care Îl căutaţi a înviat; veniţi de vedeţi locul unde a 
zăcut trupul lui Iisus şi degrabă mergînd, vestiţi Ucenicilor că Mîntuitorul a înviat 
din mormînt”. 

Femeile mironosiţe au primit vestea Învierii şi au înţeles că Hristos este viu nu 
pentru că a înviat, ci a înviat pentru că moartea nu-L poate ţine. 

 
Aspecte lingvistice  
Canoanele, luminîndele şi stihirile din cărţile de cult respectă regulile de 

compoziţie stabilite de imnografii bizantini din secolele al VII-lea şi al VIII-lea şi 
se înscriu în tradiţia liturgică bizantină.  

În tradiţia românească, imnografii traducători, pentru a exprima adevărurile de 
credinţă, sentimentele de admiraţie şi recunoştinţă faţă de „Sfînta mironosiţă, 
întocmai cu Apostolii” sau pentru a prezenta semnificaţia profundă a unor 
evenimente din viaţa ei, au folosit diferite procedee morfosintactice, lexico-
semantice şi stilistice. Vom aminti în continuare cîteva dintre ele, extrase din 
canonul Sfîntului Teofan. 

În plan morfologic se poate remarca folosirea perfectului compus asociat 
deicticului acum pentru obţinerea ideii de legătură constantă între trecut, prezent şi 
viitor şi a ideii de eternitate, idee întărită prin folosirea în aceeaşi frază şi a 
termenului pururea: „după ce te-ai mutat acum în ceruri, pentru lume te rogi 
pururea”.  

Apariţia vocativului crează o atmosferă de intimitate între rugătorul păcătos şi 
Dumnezeu sau sfîntul căruia i se adresează: „Marie, cea cu nume de doamnă şi 
următoare a lui Hristos ... roagă ...”, „Curăţeşte-mă, Mîntuitorule”, „vrednico de 
laudă” etc.  

Folosirea unor forme adjectivale cu valoare substantivală evidenţiază atribute 
ale Mariei Magdalena, numită următoare a Cuvîntului. 

La nivel lexical, derivarea cu prefixele ne- şi pre- este frecvent folosită în 
limbajul teologic, noile cuvinte putînd fi considerate termeni „tehnici”, cu un grad 
ridicat de folosire în toate textele bisericeşti (slujbe, canoane, acatiste, rugăciuni 
etc.). Prin derivarea cu prefixului pre- s-au obţinut adjective cu sens absolut,  sens 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:10 UTC)
BDD-A37 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 402

ce caracterizează o realitate legată de viaţa în şi pentru Hristos a sfinţilor: 
preasfinţită, preamărită, prealuminată, preacinstită, preadulce etc. Frecvente sînt 
şi formele verbale obţinute prin prefixare cu prefixul pre-: preaînălţaţi pe Hristos. 

Interesantă este crearea femininului unor substantive care de obicei sînt folosite 
numai la masculin. Astfel, din foarte utilizatul evanghelist, termen atribuit Sfinţilor 
Apostoli, este creat evanghelistă, asociat în canon numelui Sfintei Maria 
Magdalena, datorită rolului ei acordat de Hristos de a vesti apostolilor învierii Sa: 
„Întîi te-ai arătat şi evanghelistă, strigînd Apostolilor: Luaţi veselie şi veniţi de 
vedeţi pe Hristos, că a înviat şi dă lumii mare milă”. (Mineiul pe iulie, 2002: 274) 

Sensul s-a obţinut foarte frecvent cu ajutorul prefixului negativ ne- de la forma 
afirmativă a unor substantive, adjective, adverbe sau forme verbale adjectivale: 
neapus, nesurpat, nemuritor, nedezlipit, neîncetat etc. 

La nivelul frazei, structurile de subordonare cel mai frecvent folosite conţin 
complemente directe, indirecte, instrumental, de scop, modale şi / sau 
subordonatele corespunzătoare: îţi dăruieşte lucrarea, ai mers cu osîrdie, te cinstim 
lăudîndu-te, ai îndrăzneală ca să cîştigăm, sui-Mă-voi ... ca să dau lumii mare milă 
etc.  

Folosirea interogaţiei dă mult dramatism relatării: „Ce vedere străină este 
aceasta?”, „Cum te-au spînzurat fără dreptate pe Cruce fiii iudeilor...?”, „Pentru 
ce m-ai lepădat de la faţa Ta, Cel ce eşti lumină neapusă ...?”  

Verbele cu obiect intern, destul de des utilizate, pun în evidenţă situaţii sau 
fapte importante din viaţa lui Iisus Hristos sau a sfintei Maria Magdalena: „Urmînd 
urmelor lui Hristos”, „a omorît moartea”,  „S-a sărăcit cu a mea sărăcie” etc. 

Dislocarea sintactică pune în lumină anumite părţi ale frazei purtătoare de o 
semnificaţie deosebită: „Către dumnezeiasca bucurie te-ai mutat acum, către 
lărgimea raiului cea desfătată, către locaşuri înţelegătoare, şi mai presus de lume, 
[...] luminată Marie mironosiţă. Pentru aceea, cu toţii te fericim”. 

Recunoscută drept o opoziţie de sens între lexeme diferite care exprimă o relaţie 
caracteristică a unor termeni gradabili sau o expresie lingvistică a unor noţiuni 
contradictorii, antonimia este frecvent folosită în textul analizat pentru a reflecta 
opoziţia între stări sufleteşti specifice unei evoluţii spirituale umane („în loc de 
plîngere ai luat bucurie negrăită”). Este interesant de observat modul de realizare a 
seriilor antonimice. Cele mai simple sînt realizate din termeni care aparţin aceleiaşi 
clase gramaticale (plîngere / bucurie, răcorire / arsură). Un alt tip este reprezentat 
de termeni aparţinînd unor categorii gramaticale distincte. Mai multe situaţii sînt de 
remarcat: 

- unul din termeni face parte din paradigma termenului considerat ca antonim:   
mort / viu, a învia (Cum este socotit mort cel ce înviază morţii?), viaţă / moarte, a 
omorî (a vedea în mormînt pe Viaţa cea omorîtă); lumină, a lumina / întuneric, a 
întuneca, întunecat (luminează inima mea cea întunecată); 

- termenul considerat a fi antonim aparţine seriei sinonimice a acestuia: răcorire 
/ încălzire, ardoare, foc, arsură etc. (cu răcorirea cuvintelor ... ai potolit arsura 
întristării). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:10 UTC)
BDD-A37 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 403

Referitor la folosirea sinonimelor, se regăsesc în canonul lui Teofan perechi 
sinonimice frecvent utilizate în textele liturgice: „te lăudăm cu credinţă şi te 
cinstim cu dragoste”, „ai urmat şi ai păzit îndreptările şi legile” etc. 

Printre cele mai frecvent procedee stilistice este folosirea sensul figurat al 
termenilor (ai vînat pe mulţi din cei amăgiţi de nerecunoştinţă, întunericul cel 
străin), realizîndu-se asocieri spectaculoase între un determinat şi determinantul 
său (cuget nesurpat, cuget bărbătesc, bucurie negrăită, sfinţenie înţelegătoare, 
jertfelnic nepipăit, lumina lumii nedormită). Determinatul este adesea un 
substantiv: roua cuvintelor, răcorirea cuvintelor, arsura întristării, sfeşnic cu chip 
luminos. 

Imnograful a folosit repetiţia - procedeu foarte frecvent în creaţia religioasă 
(rugăciuni, acatiste etc.) - pentru a întări caracterul  dramatic al unor situaţii, pentru 
a evidenţia unele trăsături de caracter sau pentru a-i atrage atenţia cititorului şi / sau 
a ascultătorului cu privire la importanţa sau gravitatea unor fapte sau pentru a 
marca stăruinţa şi profunzimea în rugăciune (Roagă-te să se dăruiască sufletelor 
noastre pace şi mare milă; Roagă-te lui Hristos Dumnezeu să dăruiască iertare de 
greşeli celor ce cu credinţă prăznuiesc sfîntă pomenirea ta). Este interesant de 
remarcat modalitatea de realizare a repetiţiei prin folosirea familiei de cuvinte a 
termenului de bază sau a elementelor paradigmei unui termen: „Cum fiind din fire 
Viaţă, este omorît şi moare Cel ce a omorît moartea?” 

Prin metafore şi comparaţii este caracterizat Domnul nostru Iisus Hristos ca 
Lumina lumii, Viaţă, Cuvînt, Soarele cel luminos,  Împăratul care s-a arătat ca un 
păzitor al grădinii. 

Considerăm, totuşi, că anumite exprimări din imnele dedicate Sfintei Maria 
Magdalena ar trebui puse în acord cu evenimentele şi adevărurile de credinţă 
exprimate în Evanghelii, deoarece pot duce la interpretări eronate. Astfel despre 
Maria Magdalena se spune: „în chip vădit a slujit Cuvîntului”2 şi „El ţie, 
răsplătindu-ţi, îţi dăruieşte lucrarea, cea întocmai cu a Duhului”3. Maria din 
Magdala a vestit Apostolilor lucrarea Duhului, slujirea lui Dumnezeu şi lucrarea 
Duhului fiind lucrarea unică a Apostolilor, adică preoţia. Caracterizarea de 
“următoarea lui Hristos” trebuie înţeleasă ca fiind preoţia universală şi în nici un 
caz cea sacramentală, ca la Apostoli. Acesta este unul din motivele pentru care 
Mironosiţele sînt pomenite în duminica a treia după sărbătoarea Sfintelor Paşti şi 
nu odată cu Sfinţii Apostoli. Termenul mormînt din „şi ce stai la mormînt, Marie” 
ar putea fi înlocuit cu groapă pentru a fi astfel în concordanţă cu exprimările 
cîntărilor liturgice, iar evrei cu iudei, întoarcerea din exil fiind, mai întîi, pentru 
triburile lui Iuda. 

 
Concluzii 
Participarea Sfintei Maria Magdalena ca prim vestitor al Învierii este un 

eveniment unic în istoria Mîntuirii pe care Sfinţii Evanghelişti l-au consfinţit ca 
                              

2 Mineiul pe iulie..., p. 277. 
3 Idem, p. 279. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:10 UTC)
BDD-A37 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 404

atare, fapt dovedit de extensia şi precizia prezentării evenimentelor. Textele 
liturgice au reuşit, în mod deosebit, să ilustreze această participare şi să-i acorde 
acestei sfinte locul cuvenit în istoria evanghelizării neamului omenesc. 

În tradiţia ortodoxă, cel puţin cea românească, pietatea populară nu a dezvoltat 
ale forme de venerare a Sfintei Maria Magdalena. Nu există un imn acatist dedicat 
sfintei, aşa cum există pentru Maica Domnului sau pentru alte sfinte (Sfînta 
Paraschiva, Sfînta Ecaterina, Sfînta Filofteia). Conform catalogului bisericilor şi 
hramurilor acestora, în Biserica Ortodoxă Română există numai un singur schit al 
cărui hram este închinat Sfintei Maria Magdalena. 

Sfinţii Părinţi au văzut sfinţenia omenească ca o asemănarea a omului cu 
Dumnezeu, obţinută printr-o curăţire de pasiuni şi prin creşterea în virtuţi. 
Vrednică de laudă, Maria Magdalena a primit sfinţenia, Biserica socotind-o în 
rîndul sfinţilor. Ea a învins timpul, rămînînd prezentă în timp. Ea este exemplul 
participării credincioşilor, prin credinţă, la viaţa în Dumnezeu.  

 
Bibliografie 
 
Biblia, 2001, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucureşti 
Catavasier, 1987, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucureşti 
Mineiul pe iulie, 2002, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române, Bucureşti 
Penticostar, 1999, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucureşti 
Triodul,1986, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucureşti 
Branişte, Ene, 1985, Liturgica generală, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 
Branişte, Ene, 1985, Liturgica specială, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, Bucureşti  
Dionisie din Furna, 2000, Erminia picturii bizantine, Editura Sophia, Bucureşti 
Efremov, Alexandru, 2002, Icoane româneşti, Editura Meridiane, Bucureşti 
Ghiuş, Benedict, 1991, Proloagele, Editura Mitropoliei Olteniei, Craiova 
Stăniloae, Dumitru, 1981, Prière de Jésus et expérience du Saint-Esprit, Desclée De 

Brouwer 
Vasilescu, Lucreţia, 2006, „Sainte Marie Madeleine dans la tradition orthodoxe” in 

L’Apostola Maria Maddalena inascoltata verità (coordonator Carla Ricci şi Marcello 
Marin), Palomar, Bari, p. 297-325 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 00:21:10 UTC)
BDD-A37 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

