
RRL, LVI, 3, p. 257–276, Bucureşti, 2011 

EL LÉXICO DE LO EXTRAORDINARIO  
EN LAS ETIMOLOGÍAS DE ISIDORO DE SEVILLA 

(PORTENTA, OSTENTA, PRODIGIA, MONSTRA) 

ANCA CRIVĂŢ1 

Abstract. In the eleventh book of his Etymologiae (De homine et portentis), Isidore of 
Seville implicitly suggests a taxonomy of nature which can be classified into ordinary 
and extraordinary. By analizing the latter, I am proposing a diagram which considers 
the marvelous and the montruous as two subdivisions of the extraordinary nature, 
marked respectively by the use of the mir- / stup- radicals and by the synonymic series 
portenta, ostenta, monstra, prodigia. This paper aims to provide an analysis of the 
Isidorian vocabulary of the monstrous by considering the background of grammatical 
and theological sources used by Isidore. Such an account will hopefully highlight the 
rationalist approach of the Sevillan encyclopedist. 
Key-words: Isidore of Seville, medieval encyclopedia, marvelous, monstrous. 

Los medievalistas conocen las varias y sucesivas tentativas de acercamiento a 
la esfera de lo maravilloso con vistas a circunscribirlo lo más exactamente posible. 
No es difícil para los lectores de hoy enmarcar en esta categoría seres como el 
unicornio o los cinocéfalos, ni tampoco considerar como maravillosos el 
comportamiento del pelícano que con su propia sangre resucita a sus polluelos 
muertos o la enemistad entre el elefante y el dragón; lo que sí es difícil es contestar 
las preguntas: ¿cuáles son los seres y fenómenos que en la Edad Media eran 
considerados maravillosos? ¿Cuáles son las marcas textuales cuya utilización 
permite afirmar que uno u otro de los seres o fenómenos descritos en ciertos textos 
medievales es maravilloso no sólo para nosotros, sino también para un autor/lector 
de la Edad Media? Al buscar una solución, se constata que a menudo los textos 
decepcionan: el buey y el unicornio, el gato y el grifo se describen mediante las 
mismas estrategias. Tal situación impone encontrar un método idóneo de 
identificación y análisis de los elementos maravillosos. Una pauta fructífera sería, 
según había observado Jacques Le Goff en un estudio de referencia (1985: 17-39), 
un examen sistemático del vocabulario de lo maravilloso. Para las enciclopedias 
medievales, tal tipo de análisis ha sido llevado a cabo por Bernard Ribémont (2002: 
155-169) que ha analizado las ocurrencias de las voces que designan lo maravilloso 

                                                 
1 University of Bucharest, crivat.anca@gmail.com.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 2 

 

258 

en De proprietatibus rerum de Bartolomeo Ánglico (siglo XIII) y en la traducción 
al francés de esta enciclopedia por Jean Corbechon (siglo XIV). 

En la misma línea, nos proponemos examinar la mencionada esfera lexical en 
las Etimologías de Isidoro de Sevilla en conexión, cada vez que sea necesario, con 
otras obras isidorianas que, por comparación con la situación presente en su 
enciclopedia, podrían aclarar el estatuto de uno u otro de los elementos enfocados. 
La razón de elegir como elemento esencial de nuestro corpus la magna 
enciclopedia isidoriana es obvia, siendo ésta una de las fuentes fundamentales del 
pensamiento medieval que se consultó, leyó, citó y asimiló durante varios siglos, 
pudiéndose rastrear su presencia tanto en las obras de erudición como en muchas 
de las obras de ficción. Mediante el examen de este tipo de léxico en una obra de la 
primera mitad del siglo VII, podremos esbozar “un mapa” de lo maravilloso tal 
como se presenta a principios de la Edad Media en un texto cuya influencia se hizo 
sentir por lo menos hasta finales de la época medieval. Los resultados de una 
investigación de este tipo permitirían definir, por comparación, la actitud de 
autores medievales más tardíos frente a este punto de referencia inicial. 

Algunas aclaraciones previas: al interrogar el texto de las Etimologías nos 
hemos percatado de la insuficiencia del término “maravilloso” como instrumento 
de análisis. Expliquémonos. La esfera de los seres/fenómenos/acciones 
tradicionalmente considerados por la investigación como “maravillosos” se designa 
en latín principalmente por los derivados de los radicales parcialmente sinónimos 
mir- y stup-. Es ésta una distinción que, en sí, representa un objeto de análisis. Al 
mismo tiempo constatamos que al interior de lo que se designa mediante mir- hay 
que distinguir, para el latín clásico, las subcategorías siguientes: 1) lo 
maravilloso/asombroso (designado por mirus, -a, -um; mirabilis, -e; miror, -ari; 
miraculum, -i); 2) lo admirable (admirabilis, -e; admiror, -ari). Se trata de 
distinciones aún vigentes en los textos isidorianos. Pero ciertos derivados del 
radical mir- (como sucede, por ejemplo, en el caso de miraculum) se especializan 
en el latín cristiano – hecho que se observa también en el caso de Isidoro – para 
designar fenómenos de un tipo aparte. En la situación que acabamos de describir, el 
uso del vocablo “maravilloso” podría crear confusiones por referirse tanto a una 
clase (de “lo maravilloso en general”, o sea de los seres/fenómenos/acciones que 
pueden causar asombro), como también a una subclase particular al interior de la 
clase que acabamos de mencionar (lo “maravilloso” marcado como mirabile, por 
ejemplo, al lado de lo que se caracteriza como admirabile o de lo que se designa 
como miraculum).  

Por otra parte, en dos de los textos isidorianos que hemos examinado 
(Differentiae y Etymologiae) se identifica una clase aparte de seres designados por 
el enciclopedista mediante el vocablo portentum y sus sinónimos (ostentum, 
monstrum, prodigium): la de lo monstruoso. ¿Podremos considerarla como 
subordinada a la clase de “lo maravilloso en general”, basándonos en una 
percepción del sentido común conformemente a la cual lo monstruoso suele causar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



3 El léxico de lo extraordinario en las etimologías de Isidoro de Sevilla   

 

259 

asombro? ¿Podremos considerarla como una clase situada, virtualmente, en el 
mismo plano que la anteriormente mencionada? Optaremos por la segunda 
solución, considerando que tanto “lo maravilloso en general”, con sus subclases, 
como lo monstruoso, forman parte de una misma clase superior que los incluye y 
para cuya denominación utilizaremos como término supraordenado el adjetivo 
extraordinario y su correspondiente sustantivación, lo extraordinario en su más 
corriente definición de diccionario: “fuera del orden o regla natural o común” 
(DRAE 22); es una definición que cumple en este momento con nuestras 
necesidades por tratarse de un vocablo transparente desde el punto de vista 
semántico sin ser, al mismo tiempo, un tecnicismo perteneciente a la filosofía, a la 
ciencia o a la teología: acabamos de nombrar las tres disciplinas normalmente 
convocadas a explicar el estatuto de los seres / objetos / fenómenos que constituyen 
los referentes de las voces cuyo estudio nos proponemos emprender.  

Mencionamos que el término extraordinario como categoría analizable en el 
marco del pensamiento isidoriano sobre la naturaleza ha sido propuesto por 
Ribémont (2001: 166) quien considera que “il y a deux ordres dans les catégories 
que la nature peut offrir: l’ordre «naturel» et le merveilleux, plus exactement 
l’extraordinaire”. Consideramos que el léxico isidoriano empleado para designar 
los fenómenos “fuera del orden natural o común” nos autoriza refinar esta 
clasificación bimembre. Sintetizamos en el siguiente diagrama nuestra manera de 
ver las clases y subclases de lo extraordinario tal como aparece en las Etimologías: 

 

 
Observamos que, al idear una obra que enfocaba la totalidad de los 

conocimientos sobre el Creador y sobre la Creación, Isidoro incluye en el universo 
de su saber la categoría de lo extraordinario. La manera de la cual trata las dos 
clases de éste difiere: de forma provisional diremos sólo que lo monstruoso se 
define y clasifica de forma explícita en dos de sus obras paralelamente (en las 
Etimologías y en las Diferencias) constituyendo, en las Etimologías, un segmento 

Lo extraordinario 

Lo maravilloso 
marcado como mir- / 

stup- 

Lo monstruoso marcado 
mediante la serie 
portenta, ostenta, 
monstra, prodigia. 

mirus, a, um 
mirabilis, e 
miror, ari 

admirabilis, e 
admiror, ari 

miraculum, i stup- 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 4 

 

260 

textual claramente delimitado para cuyo enfoque Isidoro emplea – según se verá 
inmediatamente – las estrategias recurrentes utilizadas para cada uno de los campos 
del saber enciclopédico. En cambio, lo maravilloso (mir -/ stup-) no cuenta con 
definición alguna, y los elementos que lo integran están diseminados, empleados 
como „marcadores de lo extraordinario”. 

El “mapa” completo de lo extraordinario isidoriano mediante el cual se 
podría evaluar la amplitud de esta dimensión al interior de la imagen del mundo 
propuesta por el enciclopedista se puede realizar solamente a base del análisis 
conjunto de las dos subclases de lo extraordinario. Sólo lo monstruoso formará el 
objeto del presente estudio mientras que la otra clase de lo extraordinario isidoriano 
constituye el punto de mira de una investigación que estamos emprendiendo 
actualmente. Las preguntas que nos proponemos contestar mediante la 
investigación que estamos a punto de empezar son: ¿Qué tipo de interés dedica 
Isidoro a la subcategoría de lo extraordinario constituida por lo monstruoso? ¿Es 
posible elucidar este tipo de interés, mediante el examen del léxico empleado para 
enfocar lo monstruoso? ¿Se puede identificar una dinámica del pensamiento 
isidoriano referente a este aspecto? 

 
I. DE DIFFERENTIIS, I, 395, 396, 397 

 
El tratado De Differentiis se sitúa en la línea de la reflexión gramatical de 

índole semántica – avant la lettre – que sé había desarrollado ya desde el siglo II 
a.C., a partir de Cato el Censor. Según demuestra Codoñer (1985: 201-219), 
Isidoro ofrece mediante sus Diferencias el corolario de tal tradición. Se trata de un 
libro anterior a la obra de su vejez que fueron las Etimologías pero su fundamental 
finalidad deriva también del campo gramatical del que iba a reivindicarse su magna 
enciclopedia; las Diferencias se proponen, según confiesa su prólogo, restituir la 
propriedad de los términos que por necesidades métricas confundieron los poetas. 
El procedimiento utilizado – la differentia – discierne entre palabras “que se 
confunden entre sí por tener un cierto parentesco”  caso en el que “se delimitan sus 
campos haciendo entrar en juego su diferencia gracias a la cual se puede conocer 
qué es cada una de ellas” (Etimologías, I, 31). En este contexto Isidoro se propone 
aclarar el sentido de ciertos vocablos que designan categorías de seres 
monstrusosos: 
 

Inter portentum et monstrum. Portentum est quod ex formis diuersis proponitur, 
monstrum, quod extra naturam nascitur, uel nimis grande, uel nimis breue. 
 

Item inter portentum et portentuosum. Portentum dicitur quod ex omni parte 
naturae mutationem sumens aliquid portendere futurum uidetur, sicut biceps caput 
in corpus unum, uel sicut in Xerxis regia ex equa uulpem ferunt creatam, per quod 
eius solui regnum ostensum est. Nam portentuosa dicuntur quae ex parte corporis 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



5 El léxico de lo extraordinario en las etimologías de Isidoro de Sevilla   

 

261 

sumunt mutationem; ut, exempli causa, cum sex digitis nati, siue cum aliqua 
prauitate membrorum. 
 

Rursus inter portentum et ostentum. Portentum nascitur et in sua permanet 
qualitate; ostentum subito offertur oculis, et subducitur. Sed portentum dictum a 
portendendo, id est porro ostendendo, sicut et prodigium, quod porro dicat, id est 
futura de longe praedicat sane a monitu uel a monstrando dictum, quod aliquid 
significando demonstret statim. Quinque sunt autem genera prodigiorum, ut Varro 
dicit, id est, ostentum, portentum, prodigium, miraculum, monstrum. (Differentiae, 
I, 395, 396, 397) 

 
Prodigium, ostentum, portentum, monstrum son, según señala Céard (1977: 

7-12), tecnicismos de la divinación registrados por Cicerón en sus tratados 
filosóficos De natura deorum y De divinatione  y explicados mediante su 
etimología: precisamente porque indican los sucesos venideros, (ostendunt, 
portendunt, monstrant, praedicunt) se llaman ostenta, portenta, monstra, prodigia. 

 
Praedictiones vero et praesensiones rerum futurarum quid aliud declarant nisi 
hominibus ea, quae sint, ostendi, monstrari, portendi, praedici, ex quo illa ostenta, 
monstra, portenta, prodigia dicuntur. (De nat.deor., II, 3,7) 

 

Quorum quidem vim, ut tu soles dicere, verba ipsa prudenter a maioribus posita 
declarant. Quia enim ostendunt, portendunt, monstrant, praedicunt, ostenta, 
portenta, monstra, prodigia dicuntur. (De div., I, 42,93)  
 

Según se observa, Cicerón no da ninguna indicación referente al sentido 
específico de cada uno de estos vocablos: su intención es la de arguïr en contra de 
las prácticas divinatorias y no le interesa definir con acuidad términos 
pertenecientes a actitudes intelectuales que estaba combatiendo. 

La tarea de diferenciar los términos mencionados la asumieron los 
gramáticos posteriores cuyas explicaciones suelen reiterar las etimologías 
ciceronianas; se sabe que la disciplina gramatical antigua y medieval considera que 
las palabras y sus referentes manifiestan cierta solidaridad “ontológica”: es lo que 
hace posible la afirmación isidoriana de las Etimologías I, 29, 2, que “el examen de 
cualquier objeto es mucho más sencillo cuando su etimología nos es conocida”; 
debido a tal concepción, los gramáticos intentarán distinguir las voces a partir de 
las diferencias entre sus referentes evocando sea su aspecto sea el carácter fasto o 
infausto de las premoniciones que el respectivo aspecto prometía.  

Así, en su Verborum differentiae (1860: 284)2, Suetonio utiliza el criterio con 
cuerpo sólido – prodigium/sin cuerpo sólido – ostentum; pero monstrum queda 

                                                 
2 Ostentum sine corpore solido nobis se ostendit et oculis et auribus obicitur, ut interdiu 

tenebrae, nocte lux; prodigium quod solidis corporibus conspicitur, ut in caelo cometae stella aut fax; 
monstrum quod contra naturam (est aut naturam) cognitam egreditur, (ut) serpens cum pedibus, auis 
cum I I I I  alis. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 6 

 

262 

fuera de la oposición definiéndose por su carácter anti-natural (serpiente con pies, 
ave con cuatro alas). En De verborum significatu, Pompeyo Festo (1889: 316)3 
apunta que los portenta se refieren a un mal agüero, a diferencia de los ostenta 
referentes a uno feliz, mientras que los monstra indican un remedio del mal. Flavio 
Sosípatro Carisio (1997: 389) indica, en las huellas de Frontón, que el ostentum va 
en contra de lo habitual despertando admiración, que el portentum indica el futuro, 
que el monstruo va en contra de la naturaleza (como el Minotauro) y que el 
prodigium indica un perjuicio4. Servio, autor leído y utilizado a menudo por 
Isidoro, se da cuenta de que ya la red sinonímica es difícil de desambigüizar y se 
contenta con señalar que prodigium, portentum y monstrum apenas se distinguen 
pero que se utilizan indistintamente el uno por el otro y acude al corriente recurso 
gramatical de la etimología, citando a Varrón: 

 
Varro sane haec ita definit: “ostentum, quod aliquid hominibus ostendit; 
portentum, quod aliquid futurum portendit; prodigium, quod porro dirigit; 
miraculum, quod mirum est; monstrum, quod monet. (Ad Aen. 3, 366). 
 

Se puede ver, de este sucinto recuento, que más gramáticos habían abordado 
la definición de los términos de la divinación, lo que no ha contribuido, sin 
embargo, a clarificar el asunto. A pesar de haber sido tratada durante más de 
setecientos años, la definición exacta de tales términos se ha perdido – suponiendo 
que haya efectivamente existido – a la vez con la antigua divinación. ¿Qué tipo de 
interés puede representar para Isidoro tal tipo de análisis? 

Observamos, primero, que portentum parece ser el definiendum que más le 
interesa porque intenta sucesivamente diferenciarlo de sus sinónimos (por lo 
demás, en las Etimologías también iba a proponer una clasificación basada en la 
diferencia entre portentum y portentuosum.). El obispo hispalense intenta encontrar 
criterios diferenciadores con cierto grado de abstracción y con poder explicativo 
para la generalidad de los fenómenos; al mismo tiempo, trata de reducir el peso de 
los ejemplos: de los tres lemas, sólo uno utiliza ejemplos para desambiguizar la 
pareja portentum/portentuosum, de más difícil comprensión porque el segundo 
término es un derivado del primero. Identifica un hiperónimo, prodigium, 
supraordenado a ostentum, portentum, prodigium, miraculum y monstrum. Para 
diferenciar esta amplia serie aplica el procedimiento de la etimología, pero éste no 

                                                 
3 Portenta existimarunt quidam gravia esse, ostenta bona; alii portenta quaedam bona, ostenta 

quadam tristia appellari; portenta, quae quid porro tendeatur, indicent; ostenta, quae tantummodo 
ostendant; monstra, qua praecipiant quoque remedia. 

4 ostentum et portentum et monstrum et prodigium. ostentum quod praeter consuetudinem 
offertur, ut puta si uideatur terra ardere uel caelum uel mare: portentum quod porro et diutius manet 
futurumque postmodum aliquid significat: monstrum est contra naturam, ut est Minotaurus: 
prodigium quod mores faciunt, per quod detrimentum exspectatur. itaque qui prodigia faciunt prodigi 
uocantur, in ostento raritas admirationem facit, in monstro rectus ordo naturae uincitur, in|portento 
differtur euentus, in prodigio detrimenta significantur. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



7 El léxico de lo extraordinario en las etimologías de Isidoro de Sevilla   

 

263 

hace sino reforzar la sinonimia al afirmar el común significado de “predecir” o 
“significar” para portendere, ostendere, porro dicere, praedicare, monere y monstrare. 

El hecho de haberse registrado las citadas differentiae nos parece importante 
en sí, por indicar que la respectiva serie sinonímica ha suscitado bastante interés 
como para dedicársele tres entradas seguidas mientras que, normalmente, cada 
artículo del tratado resuelve por completo una posible confusión. ¿Podemos 
deducir de esto que se trata, en este tratado, de una preocupación por los portentos 
en particular o por lo extraordinario en general? 

Creemos que sería mucho decir. Las tres differentiae están aisladas en el 
marco del tratado en el que no se han inventariado otros nombres de seres / 
fenómenos / sucesos extraordinarios, ni en las lemas ni tampoco en el corpus 
explicativo. Somos conscientes de la escasa fuerza explicativa de los argumentos 
ex silentio. Evidentemente, es posible considerar que no hay otras entradas 
dedicadas a lo extraordinario por no existir en latín posibles confusiones entre los 
vocablos que lo denominan. Pero aun así, la proporción entre las entradas 
“portentosas” y la totalidad de los más de seiscientos lemas del tratado queda 
demasiado reducida para fundamentar a base de ella la hipótesis de un interés 
marcado por lo extraordinario. 

Asimismo, el escaso número de ejemplos “ilustrativos” empleados muestra 
que la meta de este segmento textual no es la de subrayar la variedad o el carácter 
espectacular de lo monstruoso, sino sólo evitar la posibilidad de confusión; por lo 
demás, el enciclopedista iba a manifestar el mismo tipo de interés en las 
Etimologías (XI, 3, 3) donde vuelve a explicar que el significado propio de 
monstra, corrompido muchas veces por el uso de los escritores, se explica por 
monitus, ya que los monstruos informan sobre el porvenir. 

Además, hay que tener presente el que los lemas respectivos se analizan por 
numerosos gramáticos anteriores, argumento ex auctoritate suficiente para que 
figuren también en las Diferencias isidorianas; el autor confiesa, por lo demás, en 
su Praefatio que, siguiendo el ejemplo de Catón, ha ideado él mismo algunas 
diferencias (ipse paucissimas partim edidi) mientras que otras las ha extraido de los 
libros de los auctores, (partim ex auctorum libris deprompsi) o sea, de los que, 
según el sentido que toda la Edad Media iba a dar a esta voz, garantizan la verdad, 
el prestigio y la trascendencia del saber. Consideramos, asimismo, que la 
etimología y la clasificación jerárquica de los términos (por elemental que fuera 
ésta) ocupan una posición suficientemente importante como para poder 
fundamentar la hipótesis de un interés predominantemente gramatical por los 
vocablos de lo monstruoso, y no por lo monstruoso en sí, como parte de la 
naturaleza. A éste se le iba a dedicar, en las Etimologías, un significativo párrafo 
que examinaremos a continuación. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 8 

 

264 

II. ETYMOLOGIAE, XI, 3-4 

 
El libro XI de las Etimologías, De homine et portentis, consagra una 

significativa sección al estudio de lo extraordinario bajo la forma de lo monstruoso. 
Nos hallamos ante la última posición del obispo hispalense a este respecto: según 
se sabe, la enciclopedia es su última obra, de cuyos detalles finales – entre ellos 
uno tan importante como la final organización por libros – no llegó a ocuparse 
personalmente, quedando esta responsabilidad a cargo del obispo de Zaragoza, 
Braulio. 

La primera parte del libro XI trata sobre la naturaleza humana común y 
ordinaria considerando al hombre bajo su aspecto de ser doble (Interior homo 
anima, exterior homo corpus. XI, 1, 6) y proponiendo una psicología, una anatomía 
y una exposición referente a las seis edades humanas. La sección siguiente, De 
portentis, examina las aberraciones con respecto a la norma natural común lo que, 
en palabras de San Isidoro, “parece nacer en contra de la naturaleza” o sea, los 
monstruos humanos. Esta se abre con una serie de consideraciones generales sobre 
el tema sostenidas, según es costumbre en las Etimologías, por una auctoritas; si la 
parte dedicada a la naturaleza humana ordinaria se apoya en la cita del Génesis, 2, 
7 (Et creavit Deus hominem de humo terrae), la segunda se reivindica de unas 
palabras de Varrón (Portenta esse Varro ait quae contra naturam nata videntur) 
mencionadas sólo para ser inmediatamente infirmadas (sed non sunt contra 
naturam, quia divina voluntate fiunt). 
 

1. Portenta esse Varro ait quae contra naturam nata videntur: sed non sunt contra 
naturam, quia divina voluntate fiunt, cum voluntas Creatoris cuiusque conditae rei 
natura sit. Unde et ipsi gentiles Deum modo Naturam, modo Deum appellant. [2] 
Portentum ergo fit non contra naturam, sed contra quam est nota natura. Portenta 
autem et ostenta, monstra atque prodigia ideo nuncupantur, quod portendere atque 
ostendere, monstrare ac praedicare aliqua futura videntur. [3] Nam portenta dicta 
perhibent a portendendo, id est praeostendendo. Ostenta autem, quod ostendere 
quidquam futurum videantur. Prodigia, quod porro dicant, id est futura praedicant. 
Monstra vero a monitu dicta, quod aliquid significando demonstrent, sive quod 
statim monstrent quid appareat; et hoc proprietatis est, abusione tamen scriptorum 
plerumque corrumpitur. [4] Quaedam autem portentorum creationes in 
significationibus futuris constituta videntur. Vult enim deus interdum ventura 
significare per aliqua nascentium noxia, sicut et per somnos et per oracula, qua 
praemoneat et significet quibusdam vel gentibus vel hominibus futuram cladem; 
quod plurimis etiam experimentis probatum est. [...] Inter portentum autem et 
portentuosum differt. Nam portenta sunt quae transfigurantur, sicut fertur in Umbria 
mulierem peperisse serpentem. [...] Portentuosa vero levem sumunt mutationem, 
exempli causa cum sex digitis nati. (XI, 3, 1-4). 
 
Lo que desde el principio llama la atención en el párrafo citado es que sólo 

aparentemente se cita aquí al erudito polígrafo romano Varrón: de hecho, según ha 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



9 El léxico de lo extraordinario en las etimologías de Isidoro de Sevilla   

 

265 

observado Céard (1977: 32) todo el pasaje sigue casi palabra por palabra a San 
Agustín (De civ. Dei, XXI, 8). Por consiguiente es ésta la verdadera auctoritas que 
apoya y guía aquí la meditación isidoriana. 

Dos ideas fundamentales han pasado del texto agustiniano al de Isidoro: 
(a) Sólo de forma aparente, ciertos fenómenos extraordinarios – los portentos 

– van en contra de la naturaleza; en realidad, son el resultado de la voluntad divina 
que constituye la naturaleza de todo lo creado5. Partiendo de una cita del De gente 
populi romani de Varrón, San Agustín afirma el punto de vista cristiano según el 
cual un Creador todopoderoso puede intervenir sin ninguna dificultad en la 
creación para cambiar según su voluntad la naturaleza de las cosas igualmente por 
su voluntad creadas. Los fenómenos extraordinarios en general y los portentos en 
particular son el resultado de tal tipo de intervención divina. 

(b) Los portentos constituyen un “sistema de signos” mediante el cual el 
Creador le anuncia al hombre los eventos futuros. San Agustín lo afirma valiéndose 
de la misma serie de tecnicismos de la divinación mencionados antaño por Cicerón 
y que emplearían a su vez las Etimologías: monstra sane dicta perhibent a 
monstrando, quod aliquid significando demonstrent, et ostenta ab ostendendo et 
portenta a portendendo, id est praeostendendo, et prodigia, quod porro dicant, id 
est futura praedicant. (De civ. Dei XXI, 8). 

La idea de lo monstruoso como aviso divino se proyecta en este pasaje sobre 
un trasfondo marcadamente escatológico: el contenido más importante de tales 
avisos es, para san Agustín, que mediante los portenta, ostenta, monstra y prodigia 
Dios muestra que cumplirá con lo que ha prometido en cuanto al destino final del 
hombre, después de la resurección de los cuerpos6. Pero, para San Agustín, la idea 
de tal “sistema de signos” se concreta en la de la existencia de un liber naturae 
cuyo Autor le habla al hombre invitándole a descubrir, detrás de las criaturas, al 
Creador, idea que el obispo hiponense formula en otras obras suyas, entre las que 
mencionamos el tratado Enarrationes in Psalmos (e.g. 45, 6-7) conocido por 
Isidoro y utilizado, por ejemplo, en su libro XII, De animalibus. El contexto de las 
posibles lecturas de referencia sobre tal tema podría aún ampliarse con la conocida 
frase paulina de la Epístola a los Romanos (1, 19-20), fuente de todas las 
disquisiciones patrísticas y medievales sobre el “libro de la naturaleza”: quia quod 
notum est Dei manifestum est in illis Deus enim illis manifestavit invisibilia enim 
ipsius a creatura mundi per ea quae facta sunt intellecta conspiciuntur sempiterna 

                                                 
5 hoc certe Varro tantus auctor portentum non appellaret, nisi esse contra naturam uideretur. 

omnia quippe portenta contra naturam dicimus esse; sed non sunt. quomodo est enim contra 
naturam, quod dei fit uoluntate, cum uoluntas tanti utique conditoris conditae rei cuiusque natura sit? 
portentum ergo fit non contra naturam, sed contra quam est nota natura.(De civitate Dei, XXI, 8). 

6 nobis tamen ista, quae [...] monstra ostenta, portenta prodigia nuncupantur, hoc monstrare 
debent, hoc ostendere uel praeostendere, hoc praedicere, quod facturus sit deus, quae de corporibus 
hominum se praenuntiauit esse facturum, nulla inpediente difficultate, nulla praescribente lege 
naturae. (De civ. Dei, XXI, 8). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 10 

 

266 

quoque eius virtus et divinitas. Cabe apuntar, de paso, que la idea de que lo divino 
“habla” por el intermediario de lo monstruoso es una idea de una notable 
longevidad que cada uno de los autores enumerados ha situado en un contexto 
diferente: Cicerón la ha negado e incluso ridiculizado en la segunda parte del 
tartado De divinatione desde su posición filosófica, mientras que San Agustín la ha 
vuelto a valorar en contexto apologético situándola en perspectiva escatológica. 

¿Cuál es la actitud propia de San Isidoro? Considerando su discurso sobre los 
monstruos humanos en el contexto de las lecturas bíblicas y agustinianas, creemos 
que su intención puede calificarse como teológico-científica. Aunque hoy en día tal 
sintagma puede parecer extraño, para el tipo de planteamiento intelectual adoptado 
por San Isidoro la etiqueta es idónea: lo que hace, al fin y al cabo, el libro XI de las 
Etimologías, es estudiar al hombre (tanto en sus aspectos de normalidad como en 
sus formas aberrantes) en cuanto creación divina (cf. la cita del Génesis) y al 
mismo tiempo mediante los métodos ofrecidos por la disciplina científica 
fundamental del tiempo, es decir la gramática. Utilizando esta doble perspectiva 
tanto para los seres normales como para los monstruosos, Isidoro logra identificar 
un estatuto de los portenta en el marco de la creación (son “palabras” divinas o 
“letras” del “libro de la naturaleza”) y les aplica los mismos procedimientos de 
análisis empleados para toda la materia de su enciclopedia en general y para los 
demás componentes de la naturaleza en particular: la etimología, la diferencia y la 
clasificación, métodos con un marcado carácter de racionalidad que ha sido 
subrayado más de una vez en los estudios ya clásicos de Fontaine (1988: 531-532) 
y, asimismo, por Ribémont (2001: 170). ¿A qué resultados conduce su aplicación 
en el caso de lo monstruoso? El examen de las clasificaciones y del léxico 
empleado para designar sus componentes nos acercará a la respuesta.  

No es tan fácil ver claramente cuál es el criterio en que se basa Isidoro a este 
respecto. El enciclopedista empieza por enunciar como principio de clasificación la 
diferencia entre portentum y portentuosum: portentum es lo que experimenta una 
transformación completa (quae transfigurantur), como en el caso de una mujer que 
da a luz una serpiente; portentuosum es lo que cuenta con una leve mutación (levis 
mutatio), como los nacidos con seis dedos (XI, 3, 6). Apenas enunciadas, las dos 
categorías parecen perder su identidad al ser consideradas intercambiables ya que 
se utiliza para la coordinación la conjunción vel: Portenta igitur vel portentuosa 
existunt alia magnitudine...alia parvitate ...etc. Se nota la dificultad del 
enciclopedista de sistematizar tan delicada materia, ya que los ejemplos parecen 
relativizar el principio de clasificación: una transformación parcial tan grave como 
nacer con cabeza de león, perro o toro (XI, 3, 9) ¿puede situarse en el mismo plano 
que nacer con seis dedos? ¿Qué es más importante, el carácter parcial de la 
mutación, o el resultado final que puede sacar al respectivo ser de la categoría de lo 
humano? La pregunta no se la plantea Isidoro de forma explícita, pero el reunir 
portenta y portentuosa y el enumerar entre las transformaciones parciales un claro 
caso de portentum (una mujer que parió un ternero) demuestran suficientemente su 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



11 El léxico de lo extraordinario en las etimologías de Isidoro de Sevilla   

 

267 

vacilación. Sin embargo, se trata de oscilaciones que no deben impedirnos ver el 
diseño isidoriano que, a nuestra manera de ver, se deja sistematizar de la forma 
siguiente: 
A. PORTENTA 
1. Portentos creados por Dios (de acuerdo con las afirmaciones iniciales 
acerca del papel premonitorio de los monstruos): portenta vel portentuosa (XI, 3, 7).  
(a) individuos (XI, 3, 7-11): [a] magnitudine totius corporis; a parvitate totius 
corporis; a magnitudine partium; superfluis partibus membrorum; a defectu 
partium; a decisione; praenumeria; heteromorfía / quae in partem transfigurantur; 
quae ex omni parte transfigurantur in alienae creationis portentum; quae mutatio 
habent locorum; connaturatio; secundum inmaturam et intemperatam creationem; 
conplexu plurimarum differentiarum; conmixtione generis; 
(b) razas (XI, 3, 12-27): se enumeran en este apartado los pueblos monstruosos que 
la tradición erudita antigua situaba en los confines del mundo. 
2.  Portentos imaginados por los poetas, fabulosa portenta (XI, 3, 28-39): 

Geryon, Gorgones, Sirenas, Scylla, Cerber, Hydra, Chimaera,Centauri, 
Minotaurus. 

B.  TRANSFORMATI,metamorfoseados (XI, 4, 1-3). 
 

Notemos que la clasificación se construye con bastante claridad y que los 
catorce casos enumerados en  
A. 1.(a) se distinguen claramente a pesar de no encajar con exactitud en las 
dos rúbricas anunciadas inicialmente. Reconozcamos, sin embargo, que el estatuto 
del apartado A.1.(a) es doble: por una parte, está constituido por la clase de los 
individuos monstruosos; por otra parte presenta, al mismo tiempo, una serie de 
criterios de clasificación aplicables también a los seres monstruosos de los demás 
apartados de la clasificación; este doble estatuto contribuye a oscurecer, para el 
lector, las intenciones clasificatorias del enciclopedista. Creemos, no obstante, que 
lo que importa es el aplicar a una materia difícilmente controlable un método de 
estudio propio del enfoque científico.  

Analicemos cada una de las rúbricas de la clasificación. 
A.  1.(a) Cabe observar la tendencia a emplear un léxico preciso y transparente. 
Con este propósito, el enciclopedista se vale de varios procedimientos: 
• Emplea ciertos términos medicales connaturatio, decisio (cf. TLL, s.v.). 
• Atribuye a ciertos vocablos del lenguaje común una acepción científica 

(medical) al formar términos sintagmáticos basados en el uso de las 
preposiciones (secundum connaturationem, a defectu partium) o en el empleo 
de un genitivo objetivo (conmixtio generis, conplexu plurimarum 
differentiarum). Se debe observar que utiliza a este propósito tanto voces 
atestiguadas desde el latín clásico (magnitudo, parvitas), como vocablos que, 
aunque clásicos, llegan a ser frecuentes sólo en el latín cristiano, como 
creatio (Ernout-Meillet, s.v.). Éste, por su carácter abstracto y por haberse ya, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 12 

 

268 

desde el latín bíblico, empleado para designar la creación de Dios (TLL, s.v.), 
se utiliza con doble adjetivación que pone de manifiesto su pertenencia al 
lenguaje de la medicina: secundum immaturam et intemperatam creationem.  

• Indica, paralelamente, los términos griegos correspondientes (quos Graeci 
steresios vocant) o desarrolla la etimología por una explicación (a veces no 
exacta): Hermes quippe apud Graecos masculus, Aphrodite femina 
nuncupatur. En tal contexto es interesante el uso de transfigurare . El verbo 
va determinado por sintagmas con valor adverbial (in partem, ex omni parte) 
que expresan un aspecto esencial, la differentia entre portentum y 
portentuosum. Además, el término está acompañado por su traducción griega 
(quod Graeci heteromorphían vocant). Este tratamiento cuya más probable 
meta es obtener mayor rigor científico se aplica a los partos monstruosos 
(mujer que da a luz un ternero) y a un ser que algunos párrafos después será 
calificado de fabuloso: el Minotauro. Creemos que este caso delata la actitud 
isidoriana ante lo extraordinario: lo que predomina es un interés gramatical: 
todo lo que ofrecen las fuentes se tiene que clasificar y analizar a base de las 
etimologías; se puede dudar de las realidades poco creíbles (según veremos, 
tiene un sistema destinado a señalar sus reservas racionales aplicadas a los 
fenómenos descritos) pero esto no hace que aquellas realides, una vez 
sancionadas por el prestigio de la cultura y de la erudición, no figuren en el 
magnum opus enciclopédico. 

• Acuña un término que le falta: praenumeria. No lo hemos podido encontrar 
en los textos habitualmente utilizados por Isidoro como fuentes. Se trata, de 
lo que hemos podido investigar, de un hápax formado a partir de numerius. 
Es el menos transparente de todos los vocablos empleados en esta 
clasificación , cuenta con la explicación  “otros [se llaman] praenumeria, al 
nacer sólo la cabeza o una pierna”; de la que se deduce que prae se emplea 
con su sentido de “antes”: el significado del vocablo sería, pues, “antes de lo 
numerable”. 

 
(b) razas (Gigantes, Cynocephali, Cyclopes/agriophagítai, blemmyas, panotios, 

artabatitae, satyri, sciopodes, antipodes, hippopodes, etc). Isidoro introduce esta 
categoría mediante una comparación con la anterior, la de los individuos 
monstruosos: Sicut autem in singulis gentibus quaedam monstra sunt hominum, ita 
in universo genere humano quaedam monstra sunt gentium... (XI, 3, 12). Lo que 
llama poderosamente la atención es la frecuencia con la que subraya que las 
informaciones son inciertas o que se reproducen palabras ajenas; casi en cada uno 
de los dieciseis párrafos de XI, 3 dedicados a las razas monstruosas aparecen tales 
marcadores de la duda o de la reserva: eo quod eos fabulose [...] terra genuerit; 
quorum genus incertum est (13); falso autem opinantur (14); quosque ipse latratus 
magis bestias quam homines confitetur (15); perhibentur (16); credunt (17); 
scribuntur; dicuntur (18)  ferunt; dicuntur (19); dicuntur (20); fertur (21); dicuntur 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



13 El léxico de lo extraordinario en las etimologías de Isidoro de Sevilla   

 

269 

(22); ferunt (23); ferunt (26); perhibent (27). Es éste un factor que, por una parte, 
pone de manifiesto la perspectiva de racionalidad que San Isidoro imprime a su 
enfoque. 

Dicho esto, nos podemos plantear dos preguntas. La primera: ¿si esta clase de 
seres le hace dudar tanto, por qué no la elimina? La respuesta se puede obtener si 
recordamos que las razas monstruosas son una materia que contaba ya, en época de 
San Isidoro, con una amplia tradición erudita; Plinio, Solino, ciertos de los Padres 
de la Iglesia habían tratado el asunto, cada uno desde su punto de vista. Si leemos 
este pasaje al trasluz de su fuente que es, de nuevo, De civitate Dei (XVI, 8), la 
frase isidoriana que acabamos de citar reproduce casi literalmente unas palabras 
agustinianas sacadas por Isidoro de su contexto para servirse de ellas como 
encabezamiento de una rúbrica en su catálogo de monstruos: Non itaque nobis 
uideri debet absurdum, ut, quem ad modum in singulis quibusque gentibus 
quaedam monstra sunt hominum, ita in uniuerso genere humano quaedam monstra 
sunt gentium. Es un fragmento del debate en el que San Agustín se pregunta si 
puede considerarse que los monstruos humanos descienden de Adán; después de 
enumerar una serie de monstruos de los que muchos iban a figurar también en la 
lista isidoriana, San Agustín afirma prudentemente que, por una parte, no se debe 
creer en la existencia de todo lo que se cuenta y que por otra hay que pensar que o 
bien es falso lo que se cuenta sobre las razas monstruosas, o bien no son hombres, 
o si son hombres (es decir seres racionales mortales, según la difinición 
agustiniana), entonces descienden de Adán7. Creemos, pues, que se puede explicar 
la presencia de las razas monstruosas, a pesar de los numerosos marcadores de la 
reserva, mediante el argumento ex auctoritate: si San Agustín y una larga tradición 
de la que él se está inspirando mencionan las razas monstruosas de los confines del 
mundo a pesar de dudar sobre su existencia, tales seres no pueden faltar de un 
enfoque de lo monstruoso; pero la reserva agustiniana facilita la posibilidad de 
adoptar una perspectiva de racionalidad y de enfocar los monstruos según las 
estrategias explicativas y clasificatorias utilizadas en todo el cuerpo de las Etimologías. 

La segunda pregunta es si en las Etimologías las razas monstruosas cuentan 
con el mismo carácter de signos premonitorios que los demás portentos. Opinamos 
que la respuesta es afirmativa, aunque Isidoro no atribuye explícitamente tal papel 
a esta categoría de monstruos. Como representan, al nivel del género humano, el 
contrapeso de los monstruos individuales existentes en cada pueblo, deben 
compartir con éstos el mismo estatuto en el marco de la creación. 

2. Portentos imaginados por los poetas: fabulosa portenta XI, 3, 28-39: 
(Geryon, Gorgones, Sirenas, Scylla, Cerber, Hydra, Chimaera, Centauri, Minotaurus.) 

                                                 
7 Quapropter ut istam quaestionem pedetemtim cauteque concludam: aut illa, quae talia de 

quibusdam gentibus scripta sunt, omnino nulla sunt; aut si sunt, homines non sunt; aut ex Adam sunt, 
si homines sunt. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 14 

 

270 

Es un apartado dedicado enteramente a algunos monstruos mitológicos. 
Notemos que en este punto el rigor de la clasificación empieza a vacilar: en primer 
lugar, entre los ejemplares humanos se insertan también monstruos animales 
(Cerbero, Hidra, Quimera); sin embargo, Isidoro es consciente de que está 
introduciendo otra categoría y de que se refiere a algunos animales  en el contexto 
de un libro cuya materia propia es el hombre (Fingunt et monstra quaedam 
inrationabilium animantium..., XI, 3, 33). 

Pero, dejando de lado esta inconsecuencia, observaremos de nuevo el 
esfuerzo de racionalidad visible primero en el hecho de emplear las mismas marcas 
de la reserva que en el pasaje que acabamos de analizar; nótese que, igual que en el 
caso anterior, tales marcas aparecen una vez al menos en cada párrafo: XI, 3: 30. 
fingunt; 31. secundum veritatem autem... fictae sunt; dicuntur; 32. ferunt; 33. 
fingunt; 34. dicunt... sed constat; 36. fingunt; dicitur; 37. quidam dicunt; fictos 
Centauros; 38. dicunt fabulose; 39. dicatur; putatur. Además, introduce esta 
rúbrica de la clasificación señalando desde el principio que se trata de seres 
imaginados y utilizando en una sola frase no menos de cuatro elementos que 
indican su carácter ficticio: Dicuntur autem et alia hominum fabulosa portenta, 
quae non sunt, sed ficta in causis rerum interpretantur (el subrayado es nuestro). 
Detengámosnos para examinarlos:  

(1) Dicuntur es el habitual verbo por medio del cual marca su reserva; lo 
hemos ya encontrado, al lado de sus sinónimos, en el pasaje inmediatamente anterior.  

(2) Fabulosus es, recordémoslo, un tecnicismo de la retórica: en la tripartición 
fabula / historia / argumentum, el De inventione de Cicerón afirma que la fabula es 
la que no contiene “ni [situaciones] verdaderas ni verosímiles ”8. Interesante es el 
hecho de que, para ilustrar este concepto, Cicerón pone justamente el ejemplo de 
unos monstruos animales (ingentes serpientes aladas uncidas al yugo). Isidoro 
conoce estas distinciones y las retoma en sus Etimologías, I, 44, 5 : Item inter 
historiam et argumentum et fabulam interesse. Nam historiae sunt res verae quae 
factae sunt; argumenta sunt quae etsi facta non sunt, fieri tamen possunt; fabulae 
vero sunt quae nec factae sunt nec fieri possunt, quia contra naturam sunt. Pero 
hay más: en su estudio sobre lo maravilloso pliniano – no se nos olvide que Plinio 
es una de las fuentes constantemente utilizadas en los libros isidorianos sobre la 
naturaleza – Naas (2002: 253-254) señala que para el autor de la Naturalis Historia 
el límite entre la realidad y la ficción está marcado por el adjetivo fabulosus que 
designa, de acuerdo con el uso retórico ciceroniano, los resultados de la 
imaginación y de la fantasía empleándose sobre todo en el caso de las leyendas 

                                                 
8 Cicero, De inventione, 1, 27: Ea, quae in negotiorum expositione posita est, tres habet 

partes: fabulam, historiam, argumentum.  Fabula est, in qua nec verae nec veri similes res 
continentur, cuiusmodi est: “Angues ingentes alites, iuncti iugo...”. Historia est gesta res, ab aetatis 
nostrae memoria remota; quod genus: “Appius indixit Carthaginiensibus bellum”. Argumentum est 
ficta res, quae tamen fieri potuit. Huiusmodi apud Terentium: “Nam is postquam excessit ex ephebis, 
[Sosia]…  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



15 El léxico de lo extraordinario en las etimologías de Isidoro de Sevilla   

 

271 

mitológicas. Isidoro utiliza el vocablo de acuerdo con la tradición retórica pero 
también en la línea y con el mismo propósito de Plinio. 

3 y 4) Quae non sunt sed ficta in causis rerum interpretantur – es así como 
Isidoro introduce una interpretación evhemerista de los monstruos mitológicos: las 
sirenas y las gorgonas eran en realidad meretrices, Escila – una vorágine, etc. Los 
historiadores de las religiones, por lo menos desde Eliade (1999: 149), subrayan el 
carácter de “psicología simplista” y de “racionalismo elemental” de tal tipo de 
interpretaciones. Pero, en el contexto que analizamos, debemos observar que este 
racionalismo, elemental o no, ha contribuido no poco a asegurar el sobrevivir 
medieval de los mitos clásicos. 

 
B.  Transformati (metamorfoseados) XI, 4, 1-3: 

− transformaciones mágicas: socios de Ulises transformados en animales por 
la magia de Circe, criminales que se metamorfosean en fieras por el efecto de 
plantas o encantamientos mágicos, arcadios que se convertían en lobos, strigas. 

− transformaciones per naturam (abejas, escarabajos y langostas que nacen 
de las carnes podridas de becerros, caballos y mulos respectivamente; el escorpión 
del cangrejo) 

− una transformación insertada en este capítulo sin ofrecer una explicación 
más detallada: los socios de Diomedes metamorfoseados en aves. 

Es en esta sección donde el rigor de la clasificación se pierde por completo: 
en este breve capítulo caben tanto hombres metamorfoseados como animales, tanto 
mitología erudita como creencias populares (las strigas) y, lo que es más 
importante, tanto metamorfosis naturales como ficticias. A pesar de seguir 
utilizando las habituales marcas de la reserva (XI, 4: 1. scribuntur, fertur;  
2. quidam adserunt ), una de las más increíbles metamorfosis está presentada con 
todas las galas de la verdad histórica: Nam et Diomedis socios in volucres fuisse 
conversos non fabuloso mendacio sed historica adfirmatione confirmant (XI, 4, 
2). Recordemos que en De inventione 1, 27, historia est gesta res, ab aetatis 
nostrae memoria remota y que, por consiguiente, una metamorfosis claramente 
provenida del campo de la literatura de ficción (Ovidio y Vergilio la habían tratado, 
entre otros) está acreditada como realidad histórica. No se trata ni de magia, ni de 
un proceso natural. Consideramos que, a pesar de rechazar con criterio religioso la 
mitología pagana (cf., por ejemplo, sus planteamientos del libro VIII), conserva en 
su enciclopedia ciertos de sus elementos sólo por su valor de erudición y por haber 
sido empleados como argumentos en los textos apológéticos (en este caso concreto, 
el texto que menciona las diomediae aves es también uno agustiniano, De Civitate 
Dei, XVIII, 16). 

El léxico también ha perdido su precisión: para un mismo fenómeno (la 
metamorfosis) se utilizan cinco verbos, algunos con sus derivados: transformare, 
transformationes; mutare, mutatio, commutationes; convertere; fieri; transire. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 16 

 

272 

Nos parece evidente que Isidoro no ha logrado examinar coherentemente esta 
categoría. ¿Por qué no la ha eliminado? Probablemente por el afán de exhaustividad 
propio de cualquier científico y, además, propio de un erudito de su tiempo que 
intenta atesorar en una sola obra todo el saber de la antigüedad: ninguna de las 
informaciones proporcionadas por las auctoritates debe pasarse por alto. 

* * * 

Al final de esta parte de nuestra investigación llamamos la atención sobre un 
aspecto que nos parece interesante y significativo: al comparar las exposiciones 
que Isidoro dedica a los fenómenos extraordinarios en sus Differentiae y en las 
Etymologiae, se observa que en la magna enciclopedia falta de la enumeración uno 
de los términos que denominan tales fenómenos: miraculum. Mientras que en las 
Differentiae, I, 397 se afirma que Quinque sunt autem genera prodigiorum, ut 
Varro dicit, id est, ostentum, portentum, prodigium, miraculum, monstrum, las 
Etimologías no utilizan este vocablo en ningún momento de su disquisición sobre 
los portentos. 

Para poder emitir una hipótesis en cuanto a esta ausencia esbozaremos aquí 
sólo algunas observaciones dado que examinaremos el problema detenidamente en 
el marco del estudio sobre lo maravilloso marcado desde el punto de vista léxico 
mediante los derivados del radical mir-. 

Derivado de mirari, miraculum es palabra glosada por Varrón, según el 
testimonio de Servio (Ad Aen. 3, 366), como “quod mirum est”. El Thesaurus 
Linguae Latinae (s. v.) detalla que en la esfera profana, el vocablo se aplica tanto a 
diversas acciones o cualidades humanas que causan admiración o stupefacción 
como a fenómenos naturales. Para la esfera de lo sacro, esta voz se emplea en la 
literatura pagana al designar los actos efectuados por entidades divinas cuya 
actuación infringe las leyes naturales. 

La palabra iba a gozar, según se sabe, de gran favor en el cristianismo, a 
pesar de no aparecer más de diez veces en el texto del Antiguo Testamento según 
la Vulgata y de no emplearse nunca en el Nuevo Testamento. Pero se utiliza con 
gran frecuencia por San Agustín. En De genesi ad litteram, por ejemplo, éste 
define los miracula como “quae contra naturae usitatum cursum fiunt” y “quae ad 
commendandam legis et promissionis auctoritatem divinitus facta sunt”; estos 
signos operados por Dios para afirmar la ley y consolidar la autoridad de sus 
promesas se refieren tanto a la Encarnación, Muerte, Resurrección y Ascensión de 
Jesucristo como a los actos operados por el intermediario de los mártires, apóstoles, 
santos. La hagiografía de los siglos IV-o y V-o iba a afianzar el sentido del término 
para designar las curaciones, resurecciones, salvaciones operadas por los santos 
después de su muerte. 

En las Etimologías Isidoro utiliza el vocablo miraculum sólo cuatro veces:  
1. para describir un hecho natural, es decir el estupor provocado por el aspecto 
extraordinario –miraculum – de la serpiente scitalis  (12, 4, 19); 2. para referirse 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



17 El léxico de lo extraordinario en las etimologías de Isidoro de Sevilla   

 

273 

precisamente a la actuación de Dios que puede infringir el curso ordinario de la 
naturaleza (2, 24, 12); 3. para designar las acciones angélicas (7, 5, 17); 4. para la 
actuación de los apóstoles (7, 9, 1). 

Notamos, por consiguiente, que emplea la palabra una sola vez con su sentido 
profano, heredado de la literatura erudita pagana, en un contexto de historia natural 
directamente inspirado por Solino, según muestra André (1986: 147); las demás 
ocurrencias derivan del uso religioso cristiano. Consideramos que, en las 
Differentiae, el vocablo figura en la enumeración de términos divinatorios porque, 
tratándose de una obra esencialmente gramatical, su autor ha prestado atención 
sobre todo a hacer un inventario completo de toda la serie sinonímica tal como esta 
aparecía en las fuentes gramaticales que manejaba; más tarde, al redactar las 
Etimologías, ha eliminado el vocablo miraculum de la respectiva serie porque, más 
atento a las valencias teológicas de su texto concebido sobre el trasfondo doctrinal 
agustiniano, el sentido que la voz había adquirido en contexto cristiano ha llegado a 
prevalecer, así que el obispo sevillano ha preferido excluirla de una serie de 
términos de colorido pagano. 

* * * 

Podemos deducir del examen que acabamos de llevar a cabo que nos 
hallamos en Etimologías XI, 3-4, ante un discurso derivado de un interés por lo 
extraordinario en sí? Para contestar esta pregunta es necesario hacer, por lo menos 
de paso, una comparación con textos en los que la existencia de este tipo interés es 
cierta. En este sentido recordaremos, aunque fuera sólo de paso, dos casos: el de un 
tratado anterior a las Etimologías utilizado como fuente por Isidoro y el de una 
enciclopedia posterior entre cuyas fuentes figura la obra isidoriana.  

El primero, los Collectanea rerum memorabilium de Solino es un compendio 
de mirabilia extraidos de Plinio el Viejo. No es difícil leer entre las líneas de la 
dedicatoria que el interés que gobierna su discurso es uno orientado hacia las cosas 
extraordinarias (y por lo tanto memorables) reveladas por las lecturas: la situación 
de las tierras más famosas y los movimientos insólitos de los mares (inclitos 
terrarum situs et insignes tractus maris), los árbores exóticos (de arboribus 
exoticis), las figuras y las costumbres extrañas de las naciones que viven en las 
extremidades del mundo (de extimarum gentium formis, de ritu dissono abditarum 
nationum), las naturalezas de los hombres y de los animales de las que no se 
mencionan, de hecho, más que las extraordinarias, todo esto reunido con el 
propósito de que su variedad alivie el fastidio de los lectores – uarietas ipsa 
legentium fastidio mederetur – y cuya omisión sería una prueba de falta de 
curiosidad por parte del autor – quae praetermittere incuriosum uidebatur – 
(Mommsen, 1958, p. 1-2). Nos hallamos, ante un libro redactado con afán de 
coleccionista de fenómenos extraordinarios para el cual el propósito es combatir el 
fastidio y satisfacer la curiosidad. El hecho de que, según testimonio de Mommsen 
(1895: XXIX-LI), ciertos manuscritos han transmitido la obra atribuyéndole un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 18 

 

274 

título en el que figura la palabra mirabilia (Solini de mirabilibus mundi; explicit 
Solinus de mirabilibus mundi et situ terrarum et aquarum, C.Iulii Solini[…] de situ 
orbis terrarum et de singulis mirabilibus quae in mundo habentur, etc) muestra que 
la recepción medieval del tratado se ha orientado en esta dirección además de que 
la lectura del libro delata que el acento puesto en los hechos extraordinarios es 
decisivo. 

El segundo caso es tardío, de principios del siglo XIII: se trata del tratado 
enciclopédico Otia imperialia (ca.1210-1215) de Gervasio de Tilbury. Su primera 
parte trata, basándose en la Biblia, la cosmología y la historia del hombre desde su 
creación hasta el diluvio; la segunda parte cuenta con una perspectiva a la vez 
geográfica (la división tripartita del orbe) e histórica (los acontecimientos 
históricos notables para cada una de las regiones enfocadas); en la tercera parte 
reúne Gervasio una colección de mirabilia, de seres, fenómenos y sucesos 
extraordinarios (entre los cuales algunos se retoman de Isidoro) destinados a 
ofrecerle al emperador Otón IV de Brunswick, en sus momentos de ocio, una 
delectación a la vez erudita y moral; en el prólogo de esta tercera parte el autor 
subraya que el propósito fundamental de su libro es presentarle al emperador los 
mirabilia de cada una de las regiones “Ut enim ab exordio meminimus, propositi 
nostri principium est mirabilia singularum provinciarum delitiosis auribus 
inferre, ut habeat imperialis celsitudo, cum dilucidum fuerit ei vacationis 
inetervallum, quo suas recreet meditationes” (Banks and Binns 2002: 558 ; el 
subrayado es nuestro); de esta forma, lo extraordinario bajo la forma de mirabilia 
se vuelve, en este tomo, en un foco de interés que justifica y fundamenta todo el 
resto del corpus enciclopédico, histórico y geográfico; a este interés por lo 
maravilloso se subordina la información científica histórico-geográfica y aunque 
los propósitos del libro son delectare y docere, estos requisitos se cumplen mediante 
un interés fundamental por los fenómenos que se desvían de la norma común. 

Si ahora volvemos la mirada hacia las Etimologías podemos ver, por 
comparación, que lo extraordinario isidoriano se distingue de forma decisiva de la 
empresa anterior de Solino, simple coleccionista de curiosidades que pudieran 
aliviar el fastidio, como de la de Gervasio para el cual los mirabilia son un 
instrumento destinado a instruir deleitando. Mientras que el interés central de los 
dos textos que acabamos de evocar reside en los fenómenos extraordinarios, el 
punto de mira de Isidoro es uno distinto. 

Primero, hemos podido notar que una de las tareas isidorianas fundamentales 
en las Etimologías XI, 3-4 es la de afirmar el estatuto teológico de los seres 
extraordinarios que constituían una materia erudita de extensa tradición; es lo que 
el enciclopedista realiza situando el comentario destinado a los portentos sobre el 
trasfondo del pensamiento teológico agustiniano que le sirvió de guía en las 
articulaciones más importantes de su discurso.  

En segundo lugar, hemos podido constatar que el análisis del léxico utilizado 
para el enfoque de los portenta nos ha conducido a observar que : 1) el 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



19 El léxico de lo extraordinario en las etimologías de Isidoro de Sevilla   

 

275 

enciclopedista utiliza términos medicales consagrados e intenta, al mismo tiempo, 
por las diferentes estrategias que hemos examinado, emplear un léxico 
caracterizado por precisión y transparencia. Al mismo tiempo, opera una selección, 
eliminando de la serie de términos de la divinación pagana la voz miraculum que se 
había especializado, en el ámbito religioso cristiano, para designar una categoría de 
realidades completamente ajenas al ámbito religioso pagano en el marco del cual 
había funcionado inicialmente. Aunque no logra cumplir en totalidad con las 
mencionadas exigencias de precisión y transparencia, no nos parece exagerado 
afirmar que el respectivo pasaje de las Etimologías XI, 3-4 revela una tentativa de 
crear lo que llamaríamos “un léxico científico de lo monstruoso” utilizable para la 
ordenación de tan nebulosa materia; esta empresa nos parece notable sobre todo 
por representar un esfuerzo de sistematización que no cuenta con antecedentes en 
las fuentes isidorianas que hemos podido controlar. 

Esta actitud isidoriana frente al uso del léxico de lo monstruoso se corrobora 
con el empleo de los procedimientos de la gramática de su tiempo (principalmente 
etimología, diferencia, clasificación) y con la recurrente expresión de la reserva 
ante los seres y los fenómenos identificados como fabulosos; si a todo esto 
añadimos su preocupación por la exhaustividad, notamos que el conjunto pone de 
manifiesto la adhesión del enciclopedista a un enfoque de tipo racional, aunque 
para su época razón significa otra cosa que para la nuestra. Juzgada en el contexto 
que le es propio pensamos que es posible considerar su obra como impulsionada 
por lo que podríamos llamar (si se nos permite un término para los modernos 
oximorónico) la racionalidad teológica. Es, pues, este particular tipo de interés 
dedicado a lo monstruoso que forma la nota distintiva del texto isidoriano dedicado 
a tal materia. 

Nos preguntábamos, asimismo, al principio de nuestro estudio, si es posible 
identificar una dinámica del pensamiento isidoriano con respecto a este tipo de 
extraordinario. Creemos que la respuesta es afirmativa: si las Differentiae hacen 
patente un interés predominantemente gramatical, las Etymologiae matizan este 
aspecto racional del tratamiento de los monstruos por su perspectiva fundamentalmente 
teológica. 

 
BIBLIOGRAFÍA 

 
A. CORPUS 
André, J., 1986, Isidore de Séville. Étymologies. Livre XII. Des animaux, Paris, Les Belles Lettres. 
Banks, S.E., Binns, J.W. (eds. and trans.), 2002, Gervase of Tilbury, Otia Imperialia: Recreation for 

an Emperor, Oxford, Clarendon Press. 
Codoñer, C. (ed.), Differentiae de Isidoro de Sevilla. Libro I, Edición crítica, traducción, introducción 

y notas. Paris, Belles Lettres, 1992.  
Dombart, B., Kalb, A., (eds.), 1955, Aurelius Augustinus, De civitate Dei, Corpus Christianorum. 

Series Latina XLVII/XIV, 1 et 2, Turnhout, Brepols. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei



 Anca Crivăţ 20 

 

276 

Hubbell, H.M. (ed. and trans.), 1993, Cicero, De inventione. De optimo genere oratorum. Topica, 
Cambridge, Massachussets; London, England, Harvard University Press. 

Lindsay, W. M., (ed), 1911, Isidore of Seville (St). Etymologiarum sive Originum Libri XX, Oxford: 
Clarendon Press. 

Mommsen, Th., 1895, Solinus, Collectanea rerum memorabilium, Berlin, Weidmann. 
Oroz Reta, J., Marcos Casquero, M.-A. (eds), 1982, San Isidoro de Sevilla, Etimologías, Texto latino, 

versión española y notas, Madrid, Editorial Católica. 
Reifferscheid, A. (ed.), 1860, C. Suetoni Tranquilli, Praeter Caesarum libros Leipzig, Teubner. 
Thewrewk de Ponor, Aem., (ed.), 1889, Sexti Pompei Festi, De verborum significatu quae supersunt 

cum Pauli epitome, Pars I, Budapestini Sumptibus Academiae Litterarum Hungaricae. 
Thilo, G., Hagen, H., (eds.), 1881, Maurus Servius Honoratus. In Vergilii carmina comentarii. Servii 

Grammatici qui feruntur in Vergilii carmina commentarii, Leipzig. B. G. Teubner, 
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/, consultado el 17 de marzo de 2011. 

 
B. ESTUDIOS 
Céard, J., 1977, La nature et les prodiges. L’insolite au XVI-e siècle en France, Genève, Droz. 
Codoñer, C., 1985, “Les plus anciennes compilations de differentiae: Formation et évolution d’un 

genre littéraire grammatical”, Revue de Philologie, 59, 201-219. 
Eliade, M., 1999, Mito y realidad, Barcelona, Kairós. 
Fontaine, J., 1988, “Isidore de Séville et la mutation de l’encyclopédisme antique”, Tradition et 

actualité chez Isidore de Séville, London, Variorum Reprints, 519-538. 
Le Goff, Jacques, 1985, “Le merveilleux dans l’Occident médiéval”, in: L’imaginaire médiéval, Paris, 

Gallimard, p. 17-39. Consultado por nosotros en la traducción rumana “Mirabilul în 
Occidentul medieval”, in: Le Goff, Jacques, 1991, Imaginarul medieval, Bucureşti, Meridiane, 
46-75. 

Moussy, C., 2002, “Signa et portenta”, in: L. Sawicki, D. Shalev (eds.), Donum grammaticum. Studies 
in Latin and Celtic Linguistics in Honour of Hannah Rosén, Louvain, Peeters, 265-275. 

Naas, V., 2002, Le projet encyclopédique de Pline l'Ancien, Rome, École française de Rome. 
Ribémont, B., 2001, Les origines des encyclopédies médiévales. D’Isidore de Séville aux 

Carolingiens, Paris, Honoré Champion. 
Ribémont, Bernard, 2002, “L’autre et la merveille dans les encyclopédies du Moyen Âge”, in: 

Littérature et encyclopédies du Moyen Âge, Orléans, Paradigme, 155-169. 
 

Acknowledgements: This work was supported by the strategic grant POSDRU/89/1.5/S/62259, 
Project Applied social, human and political sciences. Postdoctoral training and postdoctoral 
fellowships in social, human and political sciences, cofinanced by the European Social Fund 
within the Sectorial Operational Program Human Resources Development 2007-2013. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:19:01 UTC)
BDD-A367 © 2011 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

