
7 

 
 

CORPORALITATEA IMAGINII EZOTERICE 
IN TEATRUL LUI MIRCEA ELIADE 

 
                                                                      Lăcrămioara Berechet 

 Universitatea Ovidius ConstanŃa 
 

      Le pr÷sent ouvrage propose une th÷orie de l’image esot÷rique dans le th÷âtre de 
Mircea Eliade incluant la function-signe de l’image comme objet symbolique reli÷ 
d’une part à un syst÷me culturel et d’autre part à un syst÷me  gnostique.On soutient 
aussi “le corp materiel”  de l’image gnostique et son effet sot÷rique en   ce qui 
concerne l’÷motion    ÷sthetique . 

 
Una dintre proprietăŃile esenŃiale ale oricărei imagini este, aşa cum se ştie, 

funcŃia sa de semn purtător al unui mesaj, al unei intenŃii de a  comunica ceva , 
prin intermedierea unui cod, conform cu un sistem situaŃional dat. În ceea ce 
priveşte imaginea ezoterică, pe care o vom integra în sfera imaginii simbolice, 
(crucea, steaua lui Solomon, cercul, roata, arborele), aceasta funcŃionează mai 
întai ca un semn noetic, deoarece mesajul conŃinut în imaginea semnificantă 
reclamă, pentru a fi înŃeles, un cod religios întotdeauna raportat un sistem  
gnostic. Se cuvine să punctăm conform cu această primă observaŃie, finalitatea 
didactică a imaginii simbolice. Pe de altă parte,  ca semn inductiv1 imaginea 
ezoterică orientează către o realitate indicibilă, constituindu-se astfel  într-o 
teofanie sau într-o hierofanie2, un semn al puterii revelate, la fel cum, într-o altă 
ordine, reprezentarea imaginală a lui  Iisus exprimă semnificantul Celui care l-a 
trimis. Din acest punct de vedere, imaginea ezoterică  se prezintă ca suport 
pentru un referent, apartinanad suprarealităŃii. Preluând atributele imaginii 
simbolice, aceasta aşază la un loc  lumea vizibilă , cu cea invizibilă, unind în 
cer, cea ce Turnul Babel a separat pe pământ. 

În această ordine, de revelare a celor mai neînchipuite conexiuni  
cognitive, imaginea ezoterică, de această dată în calitatea sa de simbol soteric, 
desfăşoară o zonă de umbră, care prelungeşte misterios faŃa lumii şi 
antrenează lectorul într-o căutare iniŃiatica anevoioasă, dramatică, obligându-l 
să trăiască într-o complicitate asumată cu sacrul şi cu profanul  şi să 
conştientizeze permanent dimensiunea  ritualică a cunoaşterii. Cele două 

                                                 
1 Jean Borella, Le mistere du signe, Paris 1989 ,Editions Maisonneuve, Larose, 1989 ,p.213. 
2Mircea Eliade , Imagini si simboluri.,Bucuresti, Editura Humanitas, 1994. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:09 UTC)
BDD-A3666 © 2005 Ovidius University Press



Corporalitatea imaginii ezoterice…/ Ovidius University Annals of Philology XVI, 7 -13 (2005) 
 

 8 
 

ipostaze ale imaginii ezoterice, şi anume aceea de  semn noetic şi de  
semnificant al unui referent suprareal, sunt corelate, deoarece  orice imagine 
semnificantă, ca obiect de contemplare religioasă - Crucea, steaua lui 
Solomon, roata, svastica, mandala, iantra etc.- se prezinta mai întâi ca formă 
de cunoaştere hiponoetică. 

 Aşa cum am observat, imaginile simbolice, fie că sunt exprimate printr-un 
grup de cuvinte, sau printr-un un singur cuvânt în cazul imaginii textuale, ,fie 
printr-un desen (imagine reprezentată,) sau printr-un obiect imagine, (o statuie, 
o cruce, un gest, un dans,) devin recipiente ale suflului divin, obiecte 
consacrate, şi conform teoriei lui Mircea Eliade sau Émile Durkheim, sunt  
diferite ca regim ontologic. Sesizate ca  semne ale miracolului, acestea   
revelează  misterul închis  în forma vizibilă şi se manifestă ca locum în care 
se produce unitatea dinamică, activă, dintre semnificant si semnificat, în cazul 
de faŃă dintre vizibil şi invizibil, dintre dicibil şi indicibil, dintre profan şi 
sacru. Orientând  prin funcŃia de semnificare  către arhetipuri, către o lume 
purificată de orice materialitate,  imaginile ezoterice reuşesc să livreze sacrul 
prin intermediul unei reprezentării sensibile. 

Apropierea fizică de zona sacrală  a imaginii ezoterice, de corporalitatea sa 
speciala, poate  produce o ruptură de nivel ontic, ca urmare a unei participari 
directe şi conştiente la o  „realitatea  augustă”. Întemeiat pe o fenomenologie a 
sacrului, misterul  imaginii ezoterice devine astfel accesibil întotdeauna printr-o 
sesizare directă, intuitivă a substanŃei sale eterice, care „trezeşte”subiectul 
contemplator,  printr-o „ruptură de nivel”, către o ordine misterică.  
 

În aceste condiŃii, semnul se eliberează de condiŃionările terestre, se 
dezîncarnează şi se lasă interpretat,  printr-o serie de alte semne, care deschid 
sensul spre tăcere, acolo unde fiinŃa coincide cu neantul. Nu există interpretare 
totală, nici obiectivare perfectă. Sensul complet al imaginii ezoterice rămâne 
întotdeauna incomplet, fiindca atribuie obiectului desemnat o valoare, 
subiectivă şi relativă, condiŃionată de un context cultural ori de alte sisteme 
concrete, producatoare de sens , cum ar fi de exemplu, experienŃele ori trairile 
proprii. 

Atunci cand imaginile ezoterice fac parte din textura naratiunii mitice, 
acestea arhivează  în corpul vestigial  inconştientul colectiv, purtător de valori 
cosmice, deci sacre3. Conform cu studiile teoretice ale lui Mircea Eliade, 

                                                 
3 Eliade, Mircea, Imagini şi simboluri, Bucureşti, Editura Humanitas, 1996.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:09 UTC)
BDD-A3666 © 2005 Ovidius University Press



Corporalitatea imaginii ezoterice…/ Ovidius University Annals of Philology XVI, 7 -13 (2005) 
 

 9 
 

Mythos-ul, ca povestire care revelează o cunoaştere diminuată, reprezintă, în 
acelaşi timp, o formă a logos-ului, intrucat raŃionalizeaza întotdeauna un 
aspect al realităŃii şi ofera soluŃii contradicŃiilor  lumii moderne , prin apelul 
la ştiinŃele ezoterice. In acelasi timp, logos-ul, prin forta invocatiei poate  
schimba orice obiect profan intr-un obiect sacru, tot astfel cum  in ritualul  
euharistic, prin forta divina a Cuvantului intrupat painea se transforma in 
imaginea simbolica a corpului divin manifestat  si jertfit.Imaginea simbolica 
transleaza, prin logosul invocat,  inspre categoria teofaniei imediate. Cuvantul 
lucreaza in materie si da forma la ceea ce este lipsit de forma tot astfel cum,in 
invăŃătura Vedelor , sau in Evanghelia lui Ioan, universul este Cuvânt, în 
ultimă instanŃă, reprezentare a sunetului, vibraŃie energetică sonoră. Arta 
permite percepŃia acestor ritmuri cosmice, în timp ce sunetele dizarmonice 
rănesc Trupul manifestat al logos-ului.  

Ca limbaj hierofanic, imaginea simbolica  are pe de o parte funcŃie 
existenŃială, vizând realităŃile care angajează direct fiinŃa, şi pe de altă parte 
funcŃie cognoscitivă, descrifrând  semnele transcendenŃei. Setea de simbol a 
omului modern indică  in literatura lui Mircea Eliade nevoia de suprarealitate, 
de mit, şi poate, la nivel mistic, imperativul de a comunica iniŃierea. Astfel, 
reconstruirea imaginativ-simbolică a lumii  se situează la un nivel de conştiinŃă 
superior conştiinŃei diurne.  

Gândirea simbolică, un operator activ in decodarea imaginii semnificante, 
„sparge realitatea imediată” f ără să o amputeze, întregind astfel valoarea unui 
obiect ori a unei acŃiuni, printr-un sistem de corespondenŃe, care consacră 
polivalenŃa simbolului. SemnificaŃiile acestuia Ńes o reŃea de nuclee semantice 
secundare, fiecare fiind integrat nucleului central. Morfologia aparent nesfârşită 
a metafizicii unei singure imagini-simbol accentuează, la nivelul de 
profunzime, un singur sens inductor, care omologhează în planul cunoaşterii 
sistemele simbolice. În opinia lui Mircea Eliade, „moartea zeilor” nu 
antrenează dispariŃia experienŃei sacrului, acesta continuând să se reveleze şi să 
se ascundă deopotrivă în simbol, impunându-l ca pe o problemă de limbaj. 
Cuvintele îşi refuză sensul denotativ, actualizând sensuri enigmatice, sunt în-
viate şi autentifica  experienŃa supraraŃionalului, pe care Mircea Eliade refuză 
să o numească straniu, aşa cum a făcut-o Freud,sau miraculos,aşa cum a făcut-o 
Tzvetan Todorov, ci sacru.  

Conflictul dintre supraraŃional şi raŃional este mediat de limbajul intenŃional, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:09 UTC)
BDD-A3666 © 2005 Ovidius University Press



Corporalitatea imaginii ezoterice…/ Ovidius University Annals of Philology XVI, 7 -13 (2005) 
 

 10 
 

care le reflectă pe amândouă4  si  extrage din arhiva gândirii şi a limbajului 
uman acele imagini care pot depăşi conflictul trăit de raŃiune în faŃa 
inexplicabilului prin raportare la morfologia mitică.  

Textele sale dovedesc acea „inspiraŃie simbolică” necesară trezirii spiritului 
dincolo de litera textului, mediind cunoaşterea printr-o hermeneutică 
recuperatorie, creatoare5.  Hermeneutica , fiind o ştiinŃa fondată pe simbologie  
reface  solidaritatea om-sacru şi reveleaza unitatea unor zone aparent 
contradictorii ale realului6.  

 Teoria eliadiană despre simbol este continuată şi de către Paul Ricoeur, care 
integreaza simbolul în fenomenologia sacrului,  ca verb al hierofaniilor sau al 
teofaniilor7. La această dimensiune a cunoasterii, care pune sub semnul 
suspiciunii epistema carteziană  dubito ergo cogito este nevoie de credinŃă 
pentru a interoga sensurile ascunse, iar Paul Ricoeur reformuleaza zicerea lui 
Descartes „cred şi mi se permite să înŃeleg, înŃeleg deci cunosc, cunosc şi 
cred.”  

In contextul acestei hermeneutici integrative,imaginea simbolica proiectează 
echivalenŃe  de sens, reveland  aspecte ale realului mai putin evidente în planul 
experienŃei imediate, dezvăluie misterul contrariilor coincidente, solidaritatea 
dintre structurile cosmice şi umane, transland experienŃa umană in spatii 
suprareale. 
In spaŃiul artistic, conştiinŃei simbolice8 îi este proprie complementaritatea 

                                                 
4 Jean Greisch,L age hermeneutique de la raison, Paris, Les Editions du Corf, 1985 , p. 108. 
5 Mircea Eliade respinge hermeneutica de tip reductiv, în care simbolul mediază frustrările 
unei sexualităŃi nematurizate, mutilate, asociind imaginilor simbolice traumatismele care 
generează nevrozaUn punct de vedere similar impune şi Gilbert Durand în Structurile 
antropologice ale imaginarului, atribuind de asemenea simbolului calitatea de logos, de 
raŃiune specifică, de formă de cunoaştere.  
6 Eliade, Mircea, Imagini şi simboluri, Bucureşti, Editura Humanitas, 1994, p. 10 şi urm.  
7 Ricoeur, Paul, în Despre interpretare (Editura 3, 1998), consideră că simbolul are funcŃia de 
mediere şi de restaurare a sensului ascuns. În cadrul teoriei semnului, Paul Ricoeur interpretează 
simbolul ca formă semnificantă,ca pe un  vehicul sensibil, care desemnează anumite fragmente ale 
realului.   
8 Teoria lui Ernst Cassirer(Humanitas, 1994) despre conştiinŃa simbolic-creatoare 
argumentează o dată în plus punctul de vedere eliadian, dovedind, ca şi C. G. Jung, că boala 
mintală este cert o tulburare de reprezentare, o disociere între simbol şi sensurile acestuia, o 
deficienŃă a funcŃiei simbolice. Jung, Eliade, Cassirer disting fără confuzie între conştiinŃa 
simbolică creatoare a artei şi conştiinŃa simbolică creatoare de fantasme, delir, ori nevroză. 
Cassirer dezvoltă chiar teoria unui pansimbolism conform căruia lucrurile există doar prin 
sensul care le impregnează. Mitul ar fi astfel un simbol sclerozat care şi-a pierdut vocaŃia 
poetică.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:09 UTC)
BDD-A3666 © 2005 Ovidius University Press



Corporalitatea imaginii ezoterice…/ Ovidius University Annals of Philology XVI, 7 -13 (2005) 
 

 11 
 

sistemelor polare, la fel cum in plan ezoteric legea analogiei inverse rastoarna 
sensul actelor de cunoastere,intorcand lumea pe dos. În conformitate cu opinia 
lui Gilbert Durand, imaginaŃia, operând prin eufemism, ameliorează regimul 
uman în lume9, astfel încât aceeasi  imagine ezoterica , actualizeaza  simultan si 
complementar atat sensul distrugerii cat si sensul salvarii. 

Din aceasta perspectiva lumea sensibilă poate fi cunoscută mistic prin 
imaginea anagogică, intrucat aceasta  integrează reprezentarea  imaginala într-
un semnificat spiritual.Corpul sau vestigial este martorul prezent al acelei 
realitati care lipseste, si la care imaginea simbolica face referire. Prin structurile 
tainicei sale geometrii, imaginea simbolica  activeaza legea analogiei 
inverse,lucreaza in cer,  demonsrandu-si puterea magica si  ritualica. 

Prezenta si in teatrul lui Mircea Eluiade,imaginea simbolica (Coloana  
nesfarsita,1970)exprima  semnul aliantei dintre pamant si cer , dintre materie si 
lumina,taina pe care  Brancusi, ca instanta fictionala in acest text dramatic, o 
exprima: „A fost destul de greu, si mi-au trebuit multi ani pana i-am dat de 
rost,a fost greu sa raspund la prima intrebare: cum sa fac , ca spatiul si lumina 
sa te sileasca sa te gasesti pe tine insuti?” „ Fata :Si totusi, daca stii cum sa 
transformi materia prin lumina, problema e aproape rezolvata.Caci, nu era asta 
problema, maestre,? Cum sa arat mai convingator  transmutarea materiei in 
lumina, in asa fel incat  sa precipit metamorfoza  spirituala  a celui care 
patrunde in Monument ?” 10   

În teatrul lui Mircea Eliade,  imaginea ezoterica, asociata dansului, 
muzicii, sculpturii, se prezinta ca o modalitte estetica de exprimare a 
mesajului sacru fiind si un instrument de contemplatie.Mai mult, 
materialitatea codurilor specifice reprezentarii scenice,coroborate non-
materialitatii discursului dramatic, genereaza o permanenta tecere de la un 
limbaj la altul, produce o activitate permanenta de desemnare a lucrului prin 
cuvant, aproape ritualic, facand posibila manifestarea spiritului in materie :” 
Brancusi ( zambind ):Cand am de spus ceva esential stii cum spun (arata 
coloana) Poate ca as mai avea timp sa le spun doar atat: ca ce am crezut la 
inceput ca e un punct de plecare (arata coloana ), era, tot de la inceput. Punct 
final: alfa si omega...Dupa Coloana nesfarsita doar tacerea  ar mai avea  vreun 
sens.”11 

                                                 
9 Durand, Gilbert, Structurile antropologice ale imginarului, Bucureşti, Editura Univers, 
1977.  
10 Mircea Eliade, Coloana  nesfarsita,Bucuresti, Editura Minerva,1996, p. 163. 
11 Op.cit.p.164. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:09 UTC)
BDD-A3666 © 2005 Ovidius University Press



Corporalitatea imaginii ezoterice…/ Ovidius University Annals of Philology XVI, 7 -13 (2005) 
 

 12 
 

Imaginea hierofanica a Coloanei nesfarsite, manifestand  sacrul in profan, 
se constituie ca un limbaj originar al fiinŃei umane, in opozitie cu limbajul 
uman, care „moare la frontierele acestei existenŃe profunde, locuite de 
sacru”12. Societatea secularizată se întoarce umilă, prin literatura sa, la 
capacitatea fabulatorie a individului. Chiar şi cea mai agresivă experienŃă a 
existenŃei, moartea, fiind trăită de catre personajele acestei piese de teatru   ca   
experienta mistica,devine un act de regenerare a fiintei prin intrarea în 
Noaptea Cosmică, unde are loc reconstituirea condiŃiei embrionare. 

Personajele apartin categoriei celor putini care trăiesc sacralitatea realului 
şi care, din negaŃie în negaŃie (neti, neti) ascensionează către cercurile 
luminii, unde ajung să coincidă cu Neantul, cu Tăcerea: ”Fata ( vorbind din 
ce in ce mai tare ) Am sa va dansez ca atunci, vreti,  maestre?Mai aveti 
timp...(Brancusi intoarce capul si o priveste lung, senin, cu mare 
dragoste...Umbra coloanei incepe sa se lumineze parca dinauntru, sfarsind 
prin a semana cu un Pod, Brancusi incepe a urca incet pe umbra iluminata a 
Coloanei, cu capul sus, drept, asa cum arata in 1937...Lumina misterioasa  
care strabate din umbra misterioasa a coloanei  creste tot mai mult.... fata 
cade in genunchi vazand cum Brancusi se pierde in lumina. Muzica 
inceteaza) E adevarat Maestre?  E adevarat ca asta ai vrut sa ne spui? Ca mai 
mare si mai puternica decat toate e Tacerea ?”13  

 Prezenta in acest tip de  literatura a imaginii simbolice  instituie un spaŃiu 
scriptural orientat, pentru că introduce un factor de transcendenŃă, de sens,  
impune valori etice si operează asupra unei fenomenologii a sacrului, 
conciliază singularitatea textului cu universalitatea logos-ului, lasand lecturii 
bucuria de a descoperi, prin inspiraŃie, un maximum de sens.Până la urmă, 
trecerea tropului de la utilizarea lingvistică la o utilizare teologică14 presupune 
a vedea dincolo de semnificaŃia imediată acel surplus de sens, pe care cuvântul 
îl primeşte prin graŃie. 

Episodul final al  piesei de teatru ar putea fi interpretat din punctul de vedere 
al ezoterismului ca naştere supranaturală a eroului, o ieşire din ou, sau, altfel 
spus, o ieşire din lanŃul condiŃionărilor ontice. Nuvela activează complexul 
magico-religios al legatului, care integrează o sumă de arhetipuri relaŃionate 

                                                 
12 Ricoeur, Paul, în Cahier de l’Herne, nr. 33, 1978, p. 276-277, apud Mircea Handoca, 
Mircea Eliade, ContribuŃii biografice, Bucureşti, Societatea literară „Relief Românesc”, 
1980.  
13 Ibid.p. 166. 
14 de Certeau, Michel,Fabula mistica, Iasi, Polirom,1996, p. 93 şi p.215.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:09 UTC)
BDD-A3666 © 2005 Ovidius University Press



Corporalitatea imaginii ezoterice…/ Ovidius University Annals of Philology XVI, 7 -13 (2005) 
 

 13 
 

constelativ: Ńesătura cosmosului, (Maya), labirintul, lanŃul existenŃelor, 
(Samsara), jocul creaŃiei (lila), dar şi miturile ascensiunii prin ieşirea din 
labirint.15  

Acest tip de literatura, supraîncărcat de imagini simbolice răspunde nevoii 
de a transmite cititorului o tradiŃie ezoterică. Se înscriu în această paradigmă, 
scrierile sacre, literatura evului mediu despre căutarea Graal-ului, apoi Dante în 
Divina comedie,  Goethe în Faust, Baudelaire în Elevation, Balzac în 
Seraphita, si asa mai departe. 

Când Cuvântul a fost rostit şi textul l-a încriptat în litera sa, personajul iese 
din scenă, nu înainte de a reaminti, celor care în continuare nu înŃeleg că mai 
există un pod, o coloana,  o ieşire din Roată, atunci când fiinŃa traversează 
apele Vavilonului şi încă o dată i se permite oglindirea în lumina  adevărată; 
eroul se strecoară pe unde noaptea se întâlneşte cu ziua, trece printre două 
pietre de moară care nu se opresc din măcinat.  Întâlnirea cu acel moment 
favorabil, indiferent pe ce „spiŃă” a roŃii se produce, poartă însemnele unui 
misterium tremendum: „simŃi o indescriptibilă beatitudine în clipa când te 
cuprinde frica, te cuprinde deodată din toate părŃile, izvorăşte din adânc, în 
inima vieŃii şi dacă în clipa aceea nu-Ńi spui: trebuie să existe o ieşire! Esti 
pierdut, nu te mai poŃi întoarce, ai rămas îngropat de viu acolo, în cripta acea 
din inima muntelui, în camera aceea obscură fără uşi şi fără ferestre. Simt 
această beatitudine, simt cum mă cuprinde frica şi îmi spun şi vă spun şi 
dumneavoastră: există o ieşire!” 16. 

 
 

 

 

 

 

                                                 
15 Cea de-a doua şcoală a gândirii indiene este cea budistă, la rându-i divizată în două mari 
ramuri; hinayana şi mahayana. Elementele comune celor două şcoli sunt non-violenŃa în 
orice manifestare, conştientizarea conexiunilor dintre toate evenimentele existenŃiale, 
practicarea virtuŃilor interioare, toleranŃa şi deschiderea spirituală. Un alt element comun 
acestor învăŃături, descrise pe larg de Mircea Eliade (Istoria credinŃelor şi ideilor religioase, 
Yoga şi Patanjali, Yoga, nemurire şi libertate) este identitatea dintre Brahman şi Samsara. 
Cel care realizează în timpul vieŃii aceasta identitate se transformă într-un boddisattva, un 
individ în care orice formă de dualism este transcensă, graŃie uniunii dintre intelect şi intuiŃie. 
El trece de la iluzie, la cunoaşterea adevărului 
16Mircea Eliade , Podul, in Proza fantastica, Editura Fundatiei Culturale Romane, Bucuresti, 
1991, vol. 2, p.55).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:09 UTC)
BDD-A3666 © 2005 Ovidius University Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

