
 405

Dumitru BORŢUN, Şcoala Naţională de Studii Politice şi Administrative, Bucureşti 

EVUL MEDIU ÎNTÂRZIAT.  
UN DISCURS DESPRE DISCURSUL IDENTITAR ROMÂNESC 

Ca orice discurs, discursul identitar este dependent de contextul în care se produce. 
Contextul este factor generativ şi, totodată, factor constitutiv. În această lucrare vom încerca 
să demonstrăm că actualul discurs identitar românesc este unul pre-modern, ceea ce 
reprezintă un obstacol major în calea realizării obiectivelor de dezvoltare ale societăţii 
româneşti în era globalizării. Pentru că aceste obiective sunt de factură modernă. 
Modernitate şi identitate etnică. 
Modernitatea este un tip de societate care s-a născut pe o anumită treaptă de evoluţie istorică 
şi într-un anumit spaţiu istoric: Europa de Nord-Vest. Din păcate, multă lume crede că 
„modern” înseamnă „recent”, iar atunci când vorbim despre modernizare ne referim la 
autostrăzi şi trenuri de mare viteză – eventual, la drumuri şi canalizare în lumea satului; de 
obicei, oamenii se gândesc la infrastructura critică, domeniu în care înapoierea noastră este 
cea mai evidentă. Infrastructura modernă ţine de modernitate, dar ea este doar una dintre 
consecinţele procesului istoric de modernizare. Dacă o societate nu a parcurs acest proces 
până la capăt, n-are cum să aibă străzi fără gropi la oraş sau canalizare la ţară. Asta înseamnă 
să gândeşti în termeni sistemici, să înţelegi că dacă sistemul, în totalitatea lui, nu are o 
anumită calitate, această calitate nu poate fi găsită la niciuna dintre părţile lui componente. 
De pildă, dacă în societatea românească nu funcţionează meritismul, nu putem avea nici 
autostrăzi ca în Occident. Şi meritismul şi autostrada sunt valori ale modernităţii!  

Aşadar, modernitatea este o trăsătură totalizatoare, care caracterizează un tip de 
civilizaţie. Acest lucru nu este înţeles de către cei care vorbesc despre modernizare în spaţiul 
public. De aceea, încă nu avem o viziune coerentă despre modernizarea României. Din 
păcate, analiştii societăţii româneşti contemporane nu merg atât de departe în căutarea 
cauzelor. Majoritatea acestora (excepţiile sunt foarte puţine) explică fenomenele care se 
manifestă astăzi prin „fractura comunistă” – altfel spus, întârzierea noastră istorică s-ar 
datora numai celor patru decenii de regim comunist. 

Cu astfel de abordări nu vom avea decât încă o construcţie ideologică a identităţii 
naţionale. Unul dintre tabieturile mentale ale intelectualului român este ideologizarea realităţii: 
punerea înaintea faptelor a unor idei, de multe ori nobile şi generoase, care dau grila de 
lectură a faptelor şi apoi de interpretare a acestora (de fapt, este o supra-interpretare, fiindca 
interpretarea a intervenit încă de la decuparea, clasificarea şi ierarhizarea faptelor). 
Tradiţionaliştii vor vedea o societate românească, moderniştii vor vedea alta; autohtoniştii 
vor trăi într-o Românie, iar cosmopoliţii în altă Românie. De aceea încă nu avem un mare 
proiect pentru România.  

În viziunea noastră, lista valorilor modernităţii trebuie să cuprindă: meritismul versus 
clientelism; morala contractualistă vs morală tranzacţională; comunitarismul vs individualism; 
respectul faţă de norme (inclusiv legi) vs voluntarism; orientarea spre viitor vs legitimarea prin 
trecutul istoric; interesul pentru binele general vs egoism zoologic; dialogul vs monologul 
narcisist; profesionalismul vs impostură profesională; activismul vs lene contemplativă; 
gândirea strategică vs improvizaţie pe termen scurt; raportarea la obiective vs personalizarea 
relaţiilor de muncă; realismul vs viziune ideologizată şi/sau moralizatoare; laicizarea 
statulului vs complicitatea stat-biserică; competenţa transculturală vs etnocentrism; cetăţenia vs 
identitatea exclusiv etnică şi/sau religioasă. 

Lista de mai sus cuprinde cetăţenia ca formă modernă de identitate. S-a tot spus că 
identitatea etnică şi/sau religioasă a salvat poporul român de la dispariţie, că dacă nu ar fi 
avut „conştiinţă de neam” românii ar fi fost asimilaţi de popoarele care au trecut sau s-au 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 16:00:21 UTC)
BDD-A3406 © 2009 Editura Europlus



 406

aşezat pe acest teritoriu. Până la proba contrarie putem să acceptăm că aşa au stat lucrurile, 
dar ele au stat aşa în epocile anterioare celei moderne, când cadrul vieţii era comunitatea 
locală, principiul de organizare socială era tradiţia, iar coeziunea comunităţii era asigurată 
de conformarea la tradiţie. Vorbim de o „societate închisă”, aşa cum o descrie Karl Popper în 
Societatea deschisă şi duşmanii ei (Popper, 1993, vol. I, pp. 195-227).  

Dar societatea modernă este o societate deschisă, în care tradiţia este înlocuită de teorii ale 
adevărului, conformarea la tradiţie este înlocuită cu argumentarea, iar legăturile concrete 
dintre oameni (de rudenie sau de vecinătate) sunt supraordonate de legături abstracte (stat-
cetăţean, guvernant-guvernat, producător-consumator etc.).  

În statul-naţiune, conştiinţa unităţii etnice nu mai poate întemeia o solidaritate reală. Nici 
comunitatea tradiţională, bazată pe „conştiinţa de neam” (Henri Sthal) nu excludea 
individualismul. Mult invocata obşte ţărănească, adusă adesea în discuţie pentru a se celebra 
rădăcinile istorice „comunitarismului românesc” şi ale „solidarităţii la români” nu a fost 
decât o formă de organizare administrativă, a cărei funcţie primordială era cea economică: 
succesiunea averii şi distribuirea loturilor de pământ între grupurile de familii – 
„crângurile” şi, mai tîrziu, „cetele” (Sthal, 2003, pp. 113-136). Dar, după cum vom arăta în 
continuare, individualismul ţărănesc nu are nicio legătură cu individualismul de tip 
modern, despre care vorbeşte Karl Popper în Societatea deschisă, ca podus al „individuaţiei” 
sau al individualizării; individualismul pre-modern nu este unul axiologic, este un 
individualism psihologic şi moral, într-un context social în care “noi” înseamnă mai mult 
“noi-ca-număr” (le-moi-numero), o relaţionare în care persoana se manifestă superficial. În 
societăţile închise, cum sunt cele de tip rural, sociabilitatea se bazează mai ales pe 
similitudinea unor situaţii sau evenimente exterioare, nu pe valori comune, asumate în mod 
conştient de fiecare membru al comunităţii, ca elemente constitutive ale identităţii. La 
nivelul cognitiv al personalităţii, individul rămâne egocentric, iar la nivelul 
comportamentului rămâne egoist. Consecinţele morale ale egocentrismului cognitiv sunt 
teama de diferenţă şi agresivitatea faţă de alteritate, iar consecinţele ideologice sunt 
xenofobia şi şovinismul.  

Într-o abordare speculativă, abstrasă din contextul real, am putea spune: „Ăsta este felul 
nostru de a fi, care e problema?”. Problema este că în actuala etapă istorică, obiectivele 
societăţii româneşti sunt de natura modernă, nu pre-modernă. Aşadar, există unui decalaj 
enorm între obiective şi mijloacele de realizare. Dar „decalaj” este un termen istoricist. Din 
punct de vedere logic nu mai vorbim de un declaj, ci de o contradicţie! Contradicţia 
fundamentală a societăţii româneşti contemporane este contradicţia dintre scopuri şi mijloace.  
Narcisism, egocentrism şi etnocentrism. 
Narcisismul, adică dragostea de sine, este un dat natural, o armă în lupta pentru 
supravieţuire. Orice individ sau grup are o anumită imagine despre sine, de cele mai multe 
ori supra-evaluată; când ceva sau cineva contrazice această imagine apare „disonanţa 
cognitivă” (Festinger), o sursă foarte puternică de disconfort psihic [1]. Oamenii evită această 
sursă de disconfort, de aceea evită instanţele critice sau acele situaţii de viaţă care le-ar putea 
contrazice imaginea de sine. Din punct de vedere psihologic facem orice pentru a ne justifica 
opţiunile, acţiunile, modul de viaţă, felul de a fi. Le justificăm şi în faţa altora, dar mai ales 
faţă de noi înşine. Trebuie să ne salvăm stima de sine!   

Dar narcisismul nu se manifestă numai la nivel de atitudine sau de comportament, cum se 
crede deobicei, ci şi la nivelul cunoaşterii. Reprezentanţii şcolii de psihologie genetică 
fondate de Jean Piaget au demonstrat că narcisismul este, în primul rînd, o structură 
cognitivă, adică o manieră de cunoaştere a lumii. Când vezi, auzi sau citeşti prin prisma 
propriilor prejudecăţi şi iluzii, a dorinţelor şi aspiraţiilor tale, nu cunoşti realitatea, o 
deformezi. O deformezi în favoarea ta, a echilibrului tău interior, a confortului psihic.  

Egocentrismul este şi el o categorie epistemică, de aceea produce o falsă cunoaştere. El stă 
la baza tuturor discursurilor egocentrice. Un discurs egocentric poate părea raţional, uneori 
este foarte inteligent şi subtil, poate fi încărcat cu umor, poate fi seducător. Observăm asta la 
mulţi intelectuali români care se exprimă în spaţiul public. La noi, spaţiul public este sufocat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 16:00:21 UTC)
BDD-A3406 © 2009 Editura Europlus



 407

de monologuri egocentrice, care nu interacţionează. De aici, şi lipsa unui dialog real în sfera 
publică. Marele public asistă neputincios la un dialog al suzilor, în care fiecare aude doar ce 
spune el; pe celălalt nu-l aude fiindcă îi deformează afirmaţiile în funcţie de propriile lui 
prejudecîţi, de prorpiile sale aşteptări. 

Ori, dialogul în spaţiul public este unul dintre atributele societăţii moderne. Unul dintre 
cele mai mari merite ale lui Karl Popper este că a trecut acest lucru în „fişa” societăţilor 
deschise, adică a societăţilor moderne. Popper se întreabă: ce misiune ne putem asuma 
pentru a conferi vieţii noastre un sens mai înalt, pentru a o înnobila? În viziunea lui, sarcinile 
ce revin fiecărei generaţii sunt: lupta pentru drepturi egale; lupta pentru raţionalizarea 
instituţiilor; efortul de a ne folosi limbajul ca instrument de comunicare raţională; lupta 
pentru o societate deschisă şi împotriva duşmanilor ei. Aşadar, utilizarea limbajului nu doar 
ca mijloc de “autoexprimare”, cum fac marea majoritate a intelectualilor noştri vizibili în 
spaţiul public, ci ca instrument de comunicare raţională.  

Popper contrapune “eroismului tribalist” un alt fel de eroism, pe care l-am putea numi 
“eroismul individualist”. Iată cum vede el problema alegerii între tribalism şi individualism:  

“Este o problemă pe care trebuie s-o privim în faţă, oricât ne-ar fi de greu. Dacă visăm să ne 
întoarcem în copilărie, dacă sperăm să dobândim fericirea bizuindu-ne pe alţii, dacă dăm înapoi 
în faţa sarcinii de a ne purta crucea – crucea condiţiei de om, a raţiunii, a responsabilităţii -, dacă 
ne pierdem curajul şi dăm înapoi în faţa poverii, atunci trebuie să ne fortificăm cu o clară 
înţelegere a deciziei care ne aşteaptă. Putem să ne întoarcem printre animale. Dacă dorim să 
rămânem oameni, atunci nu putem urma decât o singură cale, calea spre societatea deschisă. 
Trebuie să mergem înainte spre necunoscut, spre incert şi nesigur, folosindu-ne raţiunea, atâta 
câtă avem, pentru a planifica realizarea atât a securităţii cât şi a libertăţii” (Popper, 1993, vol. I, 
p. 227). 

Caracteristic oricărei interacţiuni dintre două culturi este faptul că fiecare priveşte 
alteritatea celuilalt numai din perspectiva sa proprie. Percepţia diferenţei şi toleranţa faţă de 
aceasta poate fi determinată şi psihologic, şi cultural. Când spunem „psihologic” ne gândim 
la structuri de adâncime ale psihologiei colective, cum ar fi etnocentrismul. Mulţi autori 
vorbesc despre el ca despre o orientare de valoare, deci ca despre o realitate culturală. Alţii 
văd în etnocentrism o realitate psihologică şi îl tratează în termenii teoriilor despre 
reprezentările sociale. În viziunea noastră, etnocentrismul este în primul rând o structură 
epistemică, abia ulterior fiind prelucrată psihologic şi codificată cultural, fixată şi transmisă 
prin învăţarea socială ca „model cultural”, în sensul analizelor lui Ralf Linton, pentru care 
individul, trebuintele şi capacităţile sale se situează la baza tuturor fenomenelor sociale şi 
culturale (Linton, 1968, pp. 45-68). 

Când vorbim de „capacităţile individului” nu putem face abstracţie de capacităţile cognitive, 
pe care Jean Piaget le-a studiat pentru prima dată pe baze experimentale. Pentru el, 
inteligenţa umană îşi are obârşia în adaptarea sensorimotorie, care, la rândul ei, se 
originează în adaptarea biologică (Piaget, 1965, p. 61). Adaptarea se realizează prin 
intermediul a două procese opuse, dar complementare: asimilarea şi acomodarea (modificările 
pe care individul le impune obiectelor din lumea înconjurătoare şi, respectiv, modificarea 
acţiunilor individului în raport cu obiectele). Astfel, putem înţelege adaptarea „ca un 
echilibru între asimilare şi acomodare sau, cu alte cuvinte, un echilibru al schimburilor 
dintre subiect şi obiecte” (ibidem, p. 62). Aceste schimburi se efectuează la distanţe 
spaţiotemporale tot mai mari şi după traiectorii tot mai complexe: 

„Întreaga dezvoltare a activităţii mentale (...) este, astfel, funcţie de această distanţă în treptată 
creştere a schimburilor, deci a echilibrului dintre o asimilare a realităţilor din ce în ce mai 
depărtate la acţiunea proprie şi o acomodare a acestei acţiuni la realităţile respective” (idem). 

Dar ce înseamnă „globalizarea” în termeni de psihologie? Nu presupune ea interacţiuni 
ale subiectului „la distanţe spaţiotemporale tot mai mari şi după traiectorii tot mai 
complexe”? Această lărgire a orizontului de viaţă are loc chiar şi atunci când subiectul nu-şi 
părăseşte locul, căci intră în scenă telecomunicaţiile şi mijloacele de comunicare în masă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 16:00:21 UTC)
BDD-A3406 © 2009 Editura Europlus



 408

Acum două decenii se putea spune: „no sense of place” (Meyrowitz, 1985). În ultimul 
deceniu, Internetul a diminuat decisiv importanţa localizării subiectului.  

Dacă vom considera etnocentrismul ca pe un corespondent al egocentrismului la nivel de 
grup, vom constata că el nu poate rezista mult timp în calea globalizării [2]; aceasta 
favorizează decentrarea epistemică. Or, decentrarea este o condiţie a echilibrului psihic – 
echilibru pe care nu trebuie să-l înţelegm ca pe un proces consumat, inert, ci ca pe o realitate 
vie, dinamică, în care re-definirea identităţii capătă o importanţă crucială. Din perspectiva 
decentrării epistemice, etnocentrismul, ca şi egocentrismul, reprezintă fie o formă de 
infantilism, fie un eşec de adaptare - oricum, el este o dovadă a faptului că încă nu a fost atins 
echilibrul dintre asimilare şi acomodare. Deşi nu este politically correct, trebuie s-o spunem: în 
lumea de azi, etnocentrismul este o formă de retaredare! Din acest punct de vedere, xenofobia este 
fructul psihologic al unei retardări cognitive [3]. Handicapul de modernitate şi xenofobia. 
Desigur, xenofobia nu este o specialitate românească [4]. Dar în cazul românilor, ea are 
legătură cu stadiul de modernizare al societăţii româneşti. Am arătat în altă parte (Borţun 2005, 
pp. 46-54) de ce modernizarea societăţii româneşti, începută la jumătatea secolului al XIX-
lea, încă nu s-a încheiat. Printre valorile modernităţii ca tip de civilizaţie se numără cetăţenia - 
dar nu ca statut politic, ci ca formă de identitate care depăşeşte identitatea etnică şi/sau 
religioasă. Cetaţenia modernă nu are legatură cu relaţiile de rudenie sau de vecinatate, şi nici 
cu confesiunea religioasă, ci cu valori comune (res publica), cu un ideal politic impărtăşit, deci 
cu o comunitate politică. Or, în societatea românească o astfel de comunitate n-a existat 
niciodată [5].  

De aceea, identitatea naţională a etnicilor români, care reprezintă 89,5% din numărul total 
al populaţiei, este preponderent etnică. Această afirmaţie nu se referă doar la etnicii români; 
ea este valabilă şi pentru maghiari sau ţigani. Există o xenofobie latentă care devine, din 
când în când, manifestă, i. e., discursivă. Uneori, xenofobia manifestă merge atât de departe, 
încât ia forme instituţionalizate, iar discursul xenofob devine discurs oficial. În 2001, 
Guvernul României a aprobat schimbarea indicativului de ţară din ROM (abrevierea  în 
limba engleză) în ROU (abrevierea  în limba franceză). Dar nu fiindcă poporul român s-ar 
simţi un popor francofon, ci pentru că numeroşi români s-au plâns că occidentalii îi 
consideră ţigani când văd ROM în paşaportul lor, la rubrica „naţionalitate”. Confuzia dintre 
abrevierea ROM şi „naţionalitatea romă” a devenit o temă de presă pe parcursul anilor 2000-
2001, iar presiunea exercitată de mass media a constâns Cabinetul Năstase să schimbe 
indicativului de ţară şi să facă demersurile necesare la Organizaţia Internaţională pentru 
Standardizare - ISO. Aceasta a aprobat abrevierea ROU pentru numele României, pentru 
naţionalitatea română, pentru cetăţenie şi pentru documentele de călătorie.  

Manifestările xenofobe au devenit tot mai frecvente după 1 ianuarie 2007, când România a 
devenit membră a Uniunii Europene, iar cetăţenii români au devenit cetăţeni europeni. Dar 
adevărata epopee a xenofobiei manifeste a început o dată cu tragicul eveniment din toamna 
lui 2007, când Giovanna Reggiani a fost violată şi ucisă pe un maidan de la periferia Romei. 
Principalul suspect - imigrantul Nicolae Romulus Mailat, cetăţean român de etnie romă. 
Monitorizarea presei din Italia şi a celei din România (AMP, 2008) ne conduc la o concluzie 
deprimantă: la începutul secolului XXI am asistat la două xenofobii, aproape simetrice, care 
s-au alimentat reciproc, prin intermediul mass-media din două ţări europene, după 
principiul oglinzilor paralele: xenofobia italienilor direcţionată împotriva „imigranţilor români” şi, 
respectiv, xenofobia românilor direcţionată împotriva romilor emigraţi în Italia, care strică 
„imaginea României”, precum şi „imaginea românilor care muncesc onest în Italia” [6].  
Acest episod a scos în evidenţă o situaţie paradoxală: „xenofobia internă”. Pe lângă străinii 
din afară, mai sunt şi “străinii” noştri, minorităţile naţionale.  

Nu putem vorbi consistent despre integrarea paneuropeană a ţărilor din Uniunea 
Europeană dacă în ţările membre nu există integrarea internă, cooperarea dintre grupurile 
etnice. Iar presa are enorm de făcut în acest sens. Fie că vorbim de dimensiunea ei 
informativă, cum o defineşte Ioan Drăgan, unde ştirile trebuie să-şi asume funcţia de “hartă 
culturală a lumii” (Drăgan, pp. 135-139), fie că vorbim de dimensiunea formativă, unde 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 16:00:21 UTC)
BDD-A3406 © 2009 Editura Europlus



 409

limba ar putea fi folosită ca instrument de cunoaştere şi de (re)modelare a identităţii 
naţionale, cum propune Mălina Ciocea atunci când analizează “limba-program” (Ciocea, pp. 
135-152), mass-media au un rol hotărâtor în gestionarea diferenţelor culturale într-o lume 
globală. Pe scurt, ar trebui ca presa să nu se mai mulţumească să creeze “iluzia de 
interacţiune” (Meyrowitz) şi să-şi propună să construiască o cultură a interacţiunii, să 
contribuie la “decentrarea epistemică” (Piaget) a grupurilor etnice şi, dacă se poate, la 
formarea “culturii a treia” (Casmir & Asuncion-Lande). 

NOTE 
[1] Teoria disonanţei cognitive elaborată de Leon Festinger (1957) este cea mai populară teorie a 

echilibrului psihic. Ideea de bază este prezentată de Septimiu Chelcea astfel: dacă o persoană 
ajunge la o credinţă sau acţiune care nu este conformă cu alte elemente de cunoaştere proprii sau 
acţiuni pe care le-a mai întreprins, ea va încerca să rezolve disonanţa schimbându-şi elementele 
cognitive. Stările de disonanţă creează tensiuni şi anxietate şi motivează o persoană să facă ceva 
care să reducă tensiunea (Chelcea, 1999, p. 83). După Septimiu Chelcea există două feluri de 
reducere a disonanţei: a reduce importanţa elementului disonant („Nici nu-mi pasă“) sau 
schimbarea echilibrului, căutând noi cunoştinţe mai consistente („Dacă mă gândesc, munca mea 
este plictisitoare, îmi place doar că mă scoate din casă“). Disonanţa cognitivă a generat multe 
cercetări. Sinteza acestora a fost făcută de Elliot  Aronson (“Dissonance Theory:  Progress and 
Problemes”, în Theories of Cognitive Consistency: A Source Book, Skokie IL, Rand McNally, 1968), care a 
atras atenţia asupra justificării, ca explicare raţională atribuită unei conduite sau credinţe (Chelcea, 
1999, p. 109).  

[2] Etnocentrismul se poate manifesta, însă, şi ca reacţie de apărare în faţa unor expresii ale globalizări 
invazive, asimetrice sau prea rapide, pe care unele persoane şi unele grupuri nu sunt pregătite, 
istoriceşte vorbind, să le asimileze. Despre globalizare ca stadiu al universalizării istoriei, se pot 
vedea consideraţiile noastre din Relaţiile Publice şi noua societate (Borţun, 2005, pp. 23-33). 

[3] Retardarea cognitivă a unui grup etnic nu pică din cer, nu este rezultatul vreunui blestem. Ea este 
solidară cu o retardare de ordin istoric: orizontul de viaţă al grupului fie că încă nu a intrat în 
interacţiuni cu alte orizonturi de viaţă, fie că a intrat in interacţiuni disfuncţionale şi de aceea nu s-a 
deschis către un orizont de viaţă mai larg. Când interacţiunile sunt disfuncţionale, etnocentrismul 
se întăreşte şi capătă forme noi, aparent „moderne”; este cazul tuturor naţionalismelor de reacţie, 
printre care şi al  naţionalismului cultural din ţările care au fost supuse „strategiilor de înlocuire 
culturală” (Casmir & Asuncion-Lande, 1990, pp. 278-309). 

[4] Referitor la xenofobie există o literatură vastă, din care se poate deduce că este vorba de un 
fenomen general-uman. Evocăm, aici, volumul coordonat de Adrian Neculau şi Gilles Ferréol, 
Minoritari, marginali, excluşi, Iaşi, Editura Polirom, 1996. În acest volum, Serge Moscovici, Gabriel 
Mugny şi Juan Antonio Pérez analizează „Influenţa minorităţilor”; Gilles Ferréol (Franţa) comunică 
despre „Reprezentările sociale ale ţiganilor”, iar Adrian Neculau despre caracteristicile grupului de 
ţigani. Mai sunt incluse studiile: „Democratizarea şi marginalizarea în societăţile est-europene“, de 
Temenuga Rakadjiiska (Bulgaria); „O abordare psihosociologică a xenofobiei“, de Margarita Sanchez-
Mazas (Elveţia); „Surse de influenţă socială in-group şi out-group şi niveluri ale schimbării“, de 
Bernard Personnaz şi Marie Personnaz (Franţa); „Emigranţii din Europa de Est în Olanda“, de Monica 
Săvulescu-Voudouris (Olanda); „Grupurile sociale marginale. Mecanismele separării“, de Erhard Roy 
Wiehn (Germania); „Experienţa şomajului în Franţa: procese de excludere şi construcţia identităţii“, 
de Didier Demazière (Franţa). 

[5] Istoricul Daniel Barbu consideră că până la regimul comunist nici nu ar fi existat o sferă publică în 
adevăratul sens al cuvântului; el ajunge să spună că eşecul comunismului se explică, la noi, şi prin 
lipsa de apetenţă a populaţiei pentru participarea la treburile publice: aceasta "... s-a arătat decisă să 
refuze obligaţia de a împărţi orice fel de responsabilitate pentru ducerea la bun sfârşit a unui 
proiect social. Românii au abandonat comunismul nu numai pentru că a fost un proiect global 
greşit formulat şi aplicat, ci pentru că nu şi-au dorit, în fond, să participe la niciun fel de proiect 
social" (Barbu, 1999, p. 16). 

[6] Românii stabiliţi legal în Italia le-au dedicat un clip difuzat pe canalul Italia 1, la jumătatea lunii 
noiembrie 2007. Clipul conţinea mesaje extrem de dure la adresa concetăţenilor romi vinovaţi de 
acte de infracţionalitate. „Împuşcaţi-vă!”, „Să înfundaţi puşcăria!”, „Sunteţi animale!”, „Nici măcar 
noi nu vă mai suportăm!”, „Aţi murdărit numele de român”, „Intorceţi-vă acasă!”, spuneau cei 12 
români care defilau pe ecran, pe fundalul drapelului României. Printre "românii buni" se număra o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 16:00:21 UTC)
BDD-A3406 © 2009 Editura Europlus



 410

jurnalistă, o secretară, un îngrijitor, un informatician, un electrician, un chelner, un intermediar 
financiar, o persoană care lucra în domeniul asistenţei pentru imigranţi, un mecanic şi un muncitor. 
Din perspectiva noastră, 12 feţe ale „xenofobiei interne”. 

REFERINŢE BIBLIOGRAFICE 
Agenţia de Monitorizare a Presei – AMP (2008). Cazul Mailat în presă - de la crimă la criză. Bucureşti: 

Media Fax - 15:42, 20.02.2008:  
http://www.mediafax.ro/cultura-media/raport-amp-in-cazul-mailat-presa-nu-a-respectat-prezumtia-

de-nevinovatie.html?1706;2402323  
Barbu, Daniel (1999). Republica absentă. Bucureşti: Nemira.  
Borţun, Dumitru (2005). Relaţiile Publice şi noua societate. Bucureşti: Tritonic.  
Casmir, Fred L. & Asuncion-Lande, Nobleza C. (1990). Intercultural Communication Revisited: 

Conceptualization, Paradigm Building, and Methodological Approaches, in Communication 
Yearbook, 12/1990, Kansas City: Univeristy of Kansas. 

Chelcea, Septimiu (1999). Un secol de psihoscociologie, ediţia a II-a. Bucureşti: Editura INI. 
Ciocea, Mălina (2009). Securitatea culturală. Dilema identităţii în lumea globală. Bucureşti: Tritonic. 
Drăgan, Ioan & Cismaru, Diana-Maria (coord.) (2008). Teleromania în 10 zile. Bucureşti: Tritonic. 
Iliescu, Adrian-Paul (coord.)  (2002). Mentalităţi şi instituţii. Bucureşti: Ars Docendi.  
Linton, Ralph (1968). Fundamentul cultural al personalitatăţii, Bucureşti: Editura Ştiinţifică. 
Meyrowitz, J. (1985). No sense of place. New York: Oxford Univesity Press. 
Neculau, Adrian şi Ferréol, Gilles (1996). Minoritari, marginali, excluşi. Iaşi: Polirom. 
Piaget, Jean (1965). Psihologia inteligenţei. Bucureşti: Editura Ştiinţifică.  
Popper, Karl (1993). Societatea deschisă şi duşmanii ei, vol. I-II. Bucureşti: Humanitas.  
Sthal, Henri (2003). Istoria socială a satului românesc. Bucureşti: Paideia.  

 
ABSTRACT 
Modernity is a type of society that could have emerged only in a certain stage of historical evolution and in a 
certain historical area. We must think in systemic terms, and understand that if the system as a whole does not 
have a certain attribute, then this attribute can’t be found in any of its constituents. For example, if meritism does 
not work in the Romanian society, we also cannot have highways as in the Western countries. Meristism and 
highway are both values of modernity!Those in the public space who talk about modernity do not understand this. 
Therefore, we do not have yet a coherent view on the modernisation of Romania. The list of modernity values 
must include citizenship as a modern form of identity opposed to the exclusively ethnic and/or religious identity. 
The present paper develops this issue of modern type of identitary discourse and ends with proposals regarding 
the cultural redefining of national identity as well as with the indication of the necessary means of achieving this.    

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 16:00:21 UTC)
BDD-A3406 © 2009 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

