Carmen-Maria BOLOCAN, Universitatea «Alexandru Ioan Cuza» Iasi

LA TERMINOLOGIE LITURGIQUE ORTHODOXE
DANS LA LANGUE FRANCAISE

L Liturgie et théologie
L’Ortodoxie est 'Eglise du Christ sur terre. L’Eglise du Christ n’est pas une institution :
“c’est une vie nouvelle avec le Christ et en Christ, dirigée par I’Esprit-Saint” [1]

Pour identifier la terminologie liturgique orthodoxe, il est trés important de connaitre les
livres liturgiques.

La connaissance de Dieu est une connaissance vivante dans laquelle tout doit avoir sa
place, méme 1'érudition: connaissances historiques, culture biblique, etc. On ne doit pas
néglijer 'apport des livres, de l'intelligence et de la mémoire. Tout cella doit s’intégrer dans
une harmonie, dans une synthése vivante.

Un adage de I'Eglise ancienne souvent cité a propos de la liturgie (du culte), c’est lex
orandi, lex credendi, c'est-a-dire que la régle de la priére détermine la reglée de la foi. Par
conséquent, les Péeres de I'Eglise ont exprimé la foi de I’Eglise, non seulement dans des textes
polémiques ou théoriques, mais aussi dans les livres liturgiques. Les livres liturgiques sont
remplis de cette doctrine des Peres ou des conciles oecuméniques.

Ainsi la liturgie (le culte) est pleine de théologie, grace aux textes liturgiques: lectures,
hymnes, litanies, prédication, mais aussi grace a 'action liturgique: les rites, les symboles,
l'icone, les gestes sacramentels.

II. Les structures de la liturgie (du culte)

Dans un premier mouvement, ’Eglise sanctifie le temps, en modelant son culte sur les
rythmes du cosmos et de la vie de 'homme. Par conséquent, il y a des cycles liturgiques:

IL.1. Le cycle quotidien composé des offices du jour: les Vépres, I'Office de Minuit, les Matines
avec les Laudes, la Prime, la Tierce, la Sexte, la None et les Typiques. Le livre dans lequel on
trouve les parties immuables de ces offices s’appelle le Livre des heures (Horologion en

rec).
& I1.2. Le cycle hebdomadaire qui comprend huit semaines complétes, chacune avec son ton
propre. Le livre correspondant est I'Octoeque ou le Paraclitique.

I1.3. Le cycle annuel mobile, le cycle pascal qui comprend: les semaines de pré-Caréme, le
Caréme, les Rameaux, la semaine sainte, les Paques, les semaines qui suivent, y compris
I’ Ascension et la Pentecote, jusqu’au dimanche de tous les saints inclus.

Les livres liturgiques correspondants sont le Triode de Caréme et le Triode pascal ou
Pentecostaire.

I1.4. Le cycle annuel fixe qui est composé de:

I1.4.1. grandes fétes fixes: la Nativité de la Mere de Dieu, le 8 septembre; I’Exaltation de la Croix,
le 14 septembre; I’Entrée de la Meére de Dieu au Temple, le 21 novembre, le Noél/ou la Nativité du
Christ, le 25 décembre; la Théophanie, le 6 janvier; la Sainte Rencontre ou Présentation du Christ
au Temple, le 2 février; I’Annonciation, le 25 mars; la Transfiguration, le 6 aott et la Dormition de
la Mere de Dieu, le 15 aott [2].

11.4.2. des fétes des saints et quelques autres mémoires ou solennités qui comportent des
offices propres. Les livres liturgiques correspondants sont les Ménées (du mot grec qui veut
dire “mois”, parce qu’il y a douze volumes pour 'année: un pour chaque mois [3].

Dans un deuxiéme mouvement, 1'Eglise sanctifie notre existence, en bénissant les
moments fondamentaux: la naissance, 'amour, la maladie, le service de I'Eglise, la mort; ou
encore de bien d’autres maniéres: par la bénédiction d"un logis, par une piére spéciale avant
un voyage, un examen, etc. Tout cela constitue la sanctification du temps et de I'espace, de la
matiere et de tous les aspects de la vie du chrétien.

319

BDD-A3391 © 2009 Editura Europlus
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 07:57:10 UTC)



Il y a une troisieme mouvement, celui qui nous arrache de la dépendance du temps et de
I'espace, pour nous donner un avant-gott du banquet du Royaume. Et cela nous le
découvrons dans la Liturgie eucharistique qui représente, d’ailleur, un arrachemant aux
temps et aux espaces de ce monde [4].

Dans le plan de Dieu, il n'y a pas de vie profane, tout est appelé a étre sacré. L’ascension
de Jésus au ciel instaure un mouvement ascensionnel qui est celui de I'Eglise et qui se trouve
dans la Liturgie eucharistique.

III. Le cycle quotidien.

II1.1. Les offices

On a mentionné déja leur nom, on va insister sur leur message.

Dans le cadre du cycle quotidien ou de l'office du jour, les différents temps du jour et de
la nuit sont sanctifiés par des offices qui se sont développés a partir de la tradition juive.

Liturgiquement, la journée commence le soir, par I'office des Vépres qui avec les Matines
forme 'office de Vigile, un seul office, un condensé du “mystére pascal” [5]

II1.1.1. Les V épres débutent avec le Psaume 103, le psaume de la Création, puis vient la
Grande Litanie ou la Litanie de paix: “En paix prions le Seigneur...”, du nouveau, des
psaumes. Le Psautier doit étre lu une fois en entier durant la semaine (deux fois pendant le
Grand Caréme); la Petite Litanie: “Encore et encore...”; les Psaumes du Lucernaire (quatre
psaumes) avec les sticheres intercalées entre les versets des psaumes, stichéres composées
selon les huits tons qui représentent

“ une extension du cycle pascal [6] sur toute I'année liturgique; la Petite entrée, avec encensoir,
avec le chant “Lumiére joyeuses”.

Ce moment des Vépres est solennisé en gardant le chandelier devant les portes saintes,
pendant le chant de I’hymne “Lumiére joyeuses”.

Suit apres le Prokimenon (ou le graduel), puis la Litanie instante: “Disons tous de tout notre
esprit... avec un triple kyrie eleison ; la Litanie de supplication: “ Accomplisson notre priére
vespérale au Seigneur...”; les hymnes appellées Apostiches parce qu’on intercale entre elles
des versets psalmiques choisis en fonction de la solennité du jour; la Priere de Saint Syméon, le
juste vieillard (cf. Lc 2, 29-32) et enfin le Tropaire du jour ou le grec apolysis.

II1.1.2. Les Matines, la deuxiéme partie de la Vigile Les allatines (outrenia en slavon) se
composent, dans le rite byzantin, de trois parties:

II1.1.2.1. Partie nocturne: a) Office royal; b) Hexapsalme; c) Grande Litanie; d) Le Seigneur
est Dieu ou Alléluia; e) Tropaire du jour; f) Lecture du Psautier.

II1.1.2.2. Partie festive ou dominicale: a) Polyéléos (“Louez le nom du Seigneur...”); b)
Evlogitaria (“Tu est béni, Seigneur...”); ¢) Prokimenon et “Que tout souffle loue le
Seigneur!”; d) Lecture de 'Evangile; e) “Ayant contemplé la Résurrection du Christ...”; f)
Chant propre du dimanche ou de la féte.

I11.1.2.3. Partie diurne: a) Psaume 50; b) Canon, avec le “Magnifiat”; c) Exapostilaire ou
photagogika; d) Laudes; e) Grande doxologie; f) Litanie - tropaires - congé.

Voila, pour l'essentiel, la structure des Matines.

II.1.3. Apres l'office des Vépres, viennent les Complies qui sont des prieres du soir. 11
existe des Grandes Complies qui sont lues en Caréme, et des Petites Complies qui sont un office
du soir et qui représent le symbole de 1’angoisse et de la tristesse.

1I1.1.4. L'Office de Minuit, avec son psaume 118, illustre le fait que, lorsque I'homme
s’endort, son coeur, qui s’est nourri du Seigneur, ne s’endort pas: “Je dors, mais mon coeur
veille” (Ct 5, 2). C'est I'apologie de la priere perpétuelle.

Suivent les Matines, puis, apres cet office vient:

1I1.1.5. La Prime qui se célébre vers 7 heures du matin est symbolise la venue du Christ sur
la terre.

1I1.1.6. La Tierce qui se célebre vers 9 heures du matin et commémore la descente de Saint-
Esprit sur les Apotres, a la Pentecote (voir Ac 2, 15).

320

BDD-A3391 © 2009 Editura Europlus
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 07:57:10 UTC)



II.1.7. La Sexte (vers midi) commémore la crucifixion du Christ. Ici on a un psaume
méssianique [Ps 54 (55)] qui évoque cet événement.

II1.1.8. La None (vers 3 heures de I'aprés-midi) commémore la mort de Jésus (voir Mt 27,
46-50) et évoque aussi le soir qui s’approche.

Avant les Vépres, il y a un office, les Typiques, qui s’est amalgamé a la liturgie
eucharistique.

“Cet office est surtout célébré durant les jours de semaine en Caréme, quand il n'y a pas de
liturgie eucharistique.

[...] il contient toute la premiére partie de la liturgie des catechumeénes, en particulier les
antiennes et les tropaires du jour” [7] .

IV. Le cycle hebdomadaire

Le second cicle liturgique est le cycle hebdomadaire qui a aussi ses racines dans la
tradition juive. Le livre liturgique s’appelle le livre de [’Octoéque (du grec octo: “huit” et ekhos:
“ton”).

Le Dimanche, le premier jour de la semaine, constitue la Pdque hebdomadaire; le lundi
(mémoire des anges) et le mardi (Saint Jean Baptiste), 'accent est mis sur le repentir et
'ascese; le mercredi et le vendredi font mémoire de la Croix et de la Mére de Dieu aupres de la
Croix; le jeudi: mémoire des Apédtres et Saint Nicolas, le type de I'evéque miséricordieux; le
samedi: on fait mémoire de tous les saints et des défunts.

Le dimanche est, en méme temps, le premier et le huitiéme jour de la semaine: on célebre
celui qui était, celui qui est et celui qui vient (voir Jn 14, 26).

V. Le cycle pascal

Le cycle annuel fixe comprend les grandes fétes et les fétes des martyrs. Le cycle annuel
mobile s’organise autour de la semaine sainte de Paques.

V.1. Le jeiine et 'ascése

Le jetine, surtout le Caréme, comme la priere, il est orienté vers Paques, vers la venue de
I'Epoux. Le Pere Alexandre Schmemann [8] montre trés bien ce que signifie le jeiine
eucharistique et le jeiine ascétique.

Les livres liturgiques aiment parler de l'ascese chrétienne comme d’une radieuse tristesse
[9], de la priere de saint Ephrem le Syrien [10] qui marque I"ensemble du temps du Caréme.

V.2. Un tableau synthétique du Triode de Caréme.

V.2.1. Le Pré-Caréme qui comprend: le Dimanche de Zachée qui n’est pas inclus proprement-
dit dans le Triode, le Dimanche du Pharisien et du Publicain; le Dimanche du Fils Prodigue; le
Dimanche du Jugement Dernier; le Dimanche de I’Expulsion d’Adam ou du Pardon qui coincide
avec le dernier jour des laitages.

V.2.2. Le Caréme (40 jours) qui comprend 6 dimanches: celui du Triomphe de I'Orthodoxie;
celui de saint Grégoire Palamas; dimanche de la Croix; de Saint Jean Climaque; dimanche de sainté
Marie I’Egyptienne et le dimanche des Rameaux. Suit la semaine sainte pendant laquelle on
célebre la Liturgie des Saints Dons Présanctifiés (les lundi, mardi et mercredi).

V.2.3. Le temps de Piques

L’office nocturne débute par I'office de minuit durant lequel sont chanté les hirmoi du
Canon du Samedi Saint.

Apres la proclamation de la Résurrection du Christ, commence la célébration des Matines
pascales, avec le Canon pascal de saint Jean Damascene.

Sans interruption, aprés “l'heure pascale”, entierement chantée, suit la Liturgie
eucharistique de saint Jean Chrysostome.

Toute la Semaine pascale, appelée Semaine lumineuse ou Semaine radieuse, est une
célébration ininterrompue de Paques.

La séquence des dimanches de Paques a la Pentecote s’appelle Cinquantaine pascale (ou
pentecostale) et comprend sept semaines.

Voici la liste des dimanches et des fétes liturgiques de cette période: le dimanche de
Thomas; des Myrophores; du Paralytique; la mi-Pentecote; le dimanche de la Samaritaine; de

321

BDD-A3391 © 2009 Editura Europlus
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 07:57:10 UTC)



I"Avengle-né; le jeudi de I’Ascension; le dimanche des Saints Peres du 1¢ Concile oecumenique; le
samedi des Defunts; le dimanche de la Pentécote; celui de tous les Saints et celui des saints
locaux.

VI. L’Egilse, la maison de Dieu

Tout d’abord I'églisereprésente une icone du Royaume. Elle doit étre orientée vers
I"Orient car celui-ci symbolise le lever du jour étrenel, elle doit évoquer un navire, parce
qu’elle représente 1'arche de la Résurrection; elle doit avoir trois portes pour suggérer la
trinité, le principe de toute son existence.

Les parties d'une église sont :

a) I'autel qui se trouve dans 'abside orientale et symbolise la Montagne sainte, la Chambre
haute. Cette partie est incluse dans le sanctuaire. Celui-ci est précédé des portes royales,
ancien arc de trlomphe devant lequel les fidéles viennent communier. Il est surmonté de la
Croix et du Chandelier a sept branches. Sur lui se trouve I’Evangile. A sa gauche, (quand on
vient de la nef), se trouve la prothese, une sorte de table sur laquelle le prétre prépare les saint
dons au début de la Liturgie. A sa droite se trouve le diakonikon, un sorte de sacristie. L’autel
ou la Sainte Table est le coeur de cette partie de I’Eglise, le sanctuaire, qui I'entoure et qui est
réservé au clergé ; il symbolise le «ciel des cieux» ;

b) la nef, surmontée la plus souvent d'une coupole symbolise I'Univers réuni en Christ a
son Créateur. Cette relation restaure I'ordre normal de 'Univers, renversé par la chute de
I’homme.

Le sanctuaire n’était séparé de la nef jusqu’a la fin du Moyen Age, que par un chancel tres
bas, une sorte de balustrade. A partir des XVe est XVIe sicles, le chancel été remplacé par
une cloison couverte d’icones: l’iconostase.

c) le pronaos c’est la partie qui précede la nef, la partie de I'entrée de I'Eglise. C'étaient le
lieu destiné aux catéchumeénes, les inities dans la foi chrétienne.

Le peintures de I'iconostase représentent [’Eglise totale. Les anges, les martyrs, les Peres et
tous les saints s’ordonnent selon la composition centrale, la Déésis (intercession)
représentant la Vierge et le Saint Jean le Baptiste intercédant de part et d’autre du Christ en
majesté, a la fois Juge et Epoux. Dans I'abside du sanctuaire, on représente le mystére de
I'Echaristie : en bas la Communion des Apdtres (I Anamneése), sur la votte, la Pentecite
(I'Epiclese), entre les deux, la Vierge en orante, figure de 1'Eglise tendue vers le Christ notre
Grand Prétre, lui-méme Sacrifice et Sacrificateur.

La décoration de la nef récapitule I'unité théandrique de I'Eglise : au centre de la coupole,
le Pantocrator, entouré des Prophétes et des Apotres. Aux quatre angels supérieurs du cube
portant la coupole, les quatre Evangélistes ; sur les colonnes : les martyrs, les saints évéques ; sur
les murs, les grands moments de I'Evangile, les grandes fétes de 1'année liturgique.

La vénération des images saintes (icones) est un dogme de la foi, formulé par le 7¢
Concile oecumenique.

L’icone fait partie integrante de la liturgie. La célébration d"une féte exige qu’on expose
au milieu de la nef l'icone transportable qui révele, «avec I'évidence immédiate de la vision,
le sens de I'événement que I'on commémore» [11]

L’Eglise tout entiére, avec son architecture et ses fresques représente dans “l’espace ce
que la parole liturgique représente dans le temps : le reflet, I’anticpation du Royaume” [12]

L’Eglise-Eucharistie est la manifestation du Corp glorieux du Christ. L'univers, en Christ,
est déja transfiguré, mais 1'état du cosmos dépend de I'état de I'humanité, de la relation de
chaque homme avec Dieu et avec ses freres. En Christ, 'univers redevient miracle et luange.
(13]

Conclusion

De notre étude, on peut voir que la Personne et le mystere du Christ, Verbe incarné et fils
de Marie exalté a la droite du Pere dans la puissance de I'Esprit-Saint, constitue la spécificité
du culte chrétie. [14]

Le culte Chrétien est “christologique par son origine, par sa nature et par sa finalite”. [15]

Le culte est également pneumatologique et ecclésiale.

322

BDD-A3391 © 2009 Editura Europlus
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 07:57:10 UTC)



On a essayé d’identifier les termes liturgiques fondamentaux dans le culte orthodoxe, en
analysant seulement quelques éléments de celui-ci.

A l'avenir, on se propose d’aborder d’autres aspects de la liturgie orthodoxe, notamment
celui des fétes, des objets liturgiques, des vétements des prétres, des éveques, etc.

NOTES

[1] Serge Boulgakoff, L'Orthodoxie, Balzon, d”Allonnes et Cie, Paris, 1958, p. 1.

[2] Boris Bobrinskoy, La vie liturgique, les Editions du Cerf, Paris, 2000, p. 17-18.

[3] Ibidem, p. 18.

[4] Ibidem, p. 20.

[5] Ibidem, p. 30.

[6] Ibidem, p. 37.

[7] Ibidem, p. 24.

[8] Alexandre Schmemann, Le Grand Caréme, ascése et liturgie dans l’Eglise Orthodoxe, coll. «Spiritualité
Orientale», n° 13, Abbaye de Bellefontaine, 1974, p. 59-63.

[9] Ibidem, ch. La radieuse tristesse, p. 35-39.

[10] Ibidem, p. 39-44.

[11] Olivier Clément, L’Eglise Orthodoxe, coll. «Que sais-je ?», Presse Universitaires de France, Paris,
1991, p. 101.

[12] Ibidem.

[13] Ibidem, p. 40.

[14] Cf. Boris Bobrinskoy, op. cit., p. 134.

[15] Ibidem.

BIBLIOGRAPHIE

Andronikov, C. (1985). Le Cycle Pascal. Le sens des fétes, 1. Lausanne et Paris : Ed. L’A ge d"'Homme.

Bobrinskoy, Boris (2000). La vie liturgique. Paris : Les Editions du Cerf.

Braniste Ene (1993). Liturgica generald. Bucuresti : Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii
Ortodoxe Romane.

Boulgakoff, Serge (1958). L’Orthodoxie. Paris : Balzon, d”Allonnes et Cie,

***Dictionnaire cecuménique de missiologie (2001). Sous la direction de Ion Bria, Philippe Chanson,
Jacques Gadille, Marc Spindler. Paris, Genéve, Yaounde : Cerf/Labor et Fides/CLE.

Clément , Olivier (1979). Sources, les mystiques chrétiens des origines. Paris : Stock.

Clément, Olivier (1991). L’Eglise orthodoxe, coll. «Que sais-je?». 4¢ édition mise a jour. Paris : Presses
Universitaires de France.

Clément, Olivier (1995). Corps de mort et de gloire, petite introduction a une théopoétique du corps. 26e mille
Paris : Desclée de Brouwer.

Robert Paul (1991). Le Petit Robert I, Dictionnaire alphabétique et analogique de la Langue frangaise. Paris :
Le Robert.

Schmemann Alexandre (1974). Le Grand Caréme, Ascése et liturgie dans 1'Eglise Orthodoxe, coll.
«Spiritualité orientale», n° 13. Bégrolles en Mauges : Abbaye de Bellefontaine.

***Textes liturgiques orthodoxes (1973-1974). Serie I: Le Triode du Grand Caréme. Traduction de J. Touraille,
10 fascicules. Paris.

***Triode de Caréme (1978). 3 tomes. Traduit par le P. Denis Guillaume. College grec de Rome

Ware, Kallistos (1982). Approches de Dieu dans la tradition orthodoxe. Traduit de I'anglais par Marie-Odile
Fortier-Masek, coll. «Théophanie». Paris : Desclée de Brouwer.

ABSTRACT

In our study structured in five chapters, we tried to identify, as much as the French language has permitted us, a
limited number of fundamental terms which define the Orthodox cult. We have insisted upon the structures of the
cult, on the daily, weekly and annual service with its two parts: the fixed annual service and the mobile
(changeable) annual service. Then, we have explained in a general synthetical manner the services that are part
of a liturgical day, a liturgical week, a paschal cycle. Our research has brought us to the conclusion that the
entire Orthodox cult revolves around Jesus Christ, the Holy Trinity having also an ecclesiastical dimension. The
bibliography we have consulted is of linguistic and theological character, the latter being better represented.

323

BDD-A3391 © 2009 Editura Europlus
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 07:57:10 UTC)


http://www.tcpdf.org

