
 149

Ionel ENE, Universitatea „Dunărea de Jos“ Galaţi 
 
 

SEMANTICA REFERATULUI BIBLIC AL FACERII LUMII 
 

« Ştiinţa dicţionarelor – dicţionarul abordat din perspectiva lingvistică, dar şi ca obiect cultural » este 
o provocare extraordinară, nu doar pentru filologi, ci, pentru toate specializările posibile, 
într-o lume academică. Provocare este şi pentru Teologie, deoarece suntem mult prea săraci, 
nu în ştiinţa dicţionarelor, problemă care, din nefericire, încă nu se pune la noi, ci în posesia 
unor astfel de instrumente de lucru. În teologia românească problema dicţionarelor este 
secundară. Deşi în ultimii 20 de ani s-au înfiinţat mai multe Facultăţi de Teologie, deşi s-au 
obţinut foarte multe doctorate, deşi avem baza logistică pentru o abordare frontală a 
nevoilor imediate de întocmire a unor dicţionare teologice, de strictă necesitate, lipseşte un 
dispecer general, o inimă care să bată coerent, o conştientizare a secetei culturale. Nu putem trece 
sub tăcere, unele eforturi, depuse până acum, de câţiva temerari, dar care sunt destul de 
firave faţă de potenţialul pe care îl are Biserica Ortodoxă Română. Ne referim la Pr. Mircea 
Basarab [1], pr. Ion Bria [2], pr. Mircea Păcurariu [3], care ne-au lăsat câte o lucrare în acest 
sens. Conştiinţa colectivităţii în cercetare, cu unele mici excepţii, încă nu funcţionează la 
români. De aceea, am acceptat invitaţia «Centrului de cercetare în Teoria şi practica discursului». 
Formulăm explicit   motivele colaborarii noastre : 1) generozitatea, dar şi provocarea temei – 
Ştiinţa dicţionarelor : 2) conştientizarea nevoii unui dialog interdisciplinar în cercetarea academică ; 
3) posibilitatea susţinerii unei comunicări, despre o temă, pare-se, cunoscută de toată lumea, dar 
care are încă nebănuite profunzimi : Referatul Biblic al Facerii Lumii. 

Înainte de a trece la tratarea propriu-zisă a temei, aş dori să fac unele precizări legate de 
limba ebraică biblică. Face parte din limbile semito-hamitice, care se înrudeau între ele, fiind 
vorbite de descendenţii lui Noe [4]. Ca şi limbile indo-europene, limbile semito-hamitice 
sunt flexionare, valorile gramaticale exprimându-se prin alternanţe vocalice (flexiune 
internă). Rădăcinile cuvintelor sunt în majoritate  triliterale şi ele îşi păstrează numai 
consoanele. Părţile de cuvânt se obţin prin combinaţia vocalelor, puţin variate, cu rădăcinile 
triconsonantice. Substantivul la singular se opune unei forme de colectiv, care se exprimă, fie 
prin forme vechi de colectiv, fie prin forme cu sufix. Formele verbale, ca şi cele nominale se 
pot obţine prin alternanţe vocalice (flexiune internă). În ceea ce priveşte persoana, aceasta se 
exprimă prin două mărci, în distribuţie complementară : prima, care este formulă autonomă 
şi se foloseşte ca subiect sau predicat, cea de a doua prescurtată sau sufixată are valoare de 
complement direct  la verbe şi de posesie la substantive. Majoritatea substantivelor derivă 
din rădăcina verbală. Verbele au numai două moduri personale – indicativ şi imperativ şi 
două impersonale – infinitiv şi participiu. Limba ebraică biblică face parte din grupa limbilor 
canaanene şi a fost vorbită în Canaan, odată cu intrarea israeliţilor (sec. XIV-XIII î.d.Hr.). A 
cunoscut o dezvoltare deosebită, devenind limba naţională a evreilor, în care s-au scris 
cărţile Vechiului Testament. Limba ebraică biblică are un alfabet consonantic, cele 23 de 
consoane putând da, prin combinaţia lor, diferite părţi de cuvânt. Literele alcătuiesc 
rădăcina triconsonantică sau baza cuvântului care se scrie de la dreapta la stânga. Faţă de 
consoane, vocalele (lungi sau scurte) au un rol secundar, ele schimbă uşor, într-un număr 
limitat de scheme prin care se exprimă raporturile gramaticale. Schemele sunt după 
posibilităţile lor combinatorii, nominale, verbale şi nici verbale, nici nominale. Dacă 
schemele verbale folosesc sufixe pronominale şi sunt de 3 feluri – diateză, timp şi mod, cele 
nominale au ajuns să fie lexicalizate. Schemele nici verbale, nici nominale se combină numai 
cu prepoziţia şi pronumele personale. Mai facem şi precizarea că, pentru derivarea 
cuvintelor se folosesc diferite metode, substantivele comune compuse sunt puţine şi, în 
general, substantivul se acordă în gen şi număr cu numeralul, iar adjectivul nu are forme 
speciale pentru gradele de comparaţie care se redau prin adăugarea prefixului, articolului 
sau repetarea cuvântului. Vocabularul limbii ebraice biblice era compus din aproximativ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:56 UTC)
BDD-A3364 © 2009 Editura Europlus



 150

5500 de cuvinte, care derivau din 500 de rădăcini triconsonantice [5]. În evoluţia ei, deosebim  
ebraica preexilică şi cea postexilică, prima fiind cunoscută sub numele de epoca de aur şi s-a 
impus prin puritate, stabilitate în proză, prin naturalul şi prospeţimea imaginilor istorice, iar 
în poezie prin claritatea stilului, pe când cea de-a doua, îşi pierde prospeţimea, stilul se 
alterează, îşi pierde originalitatea şi tinde spre imitaţie. Cu timpul ebraica este înlocuită în 
vorbire cu aramaica, iar evreii o vor folosi numai în cult, ca limbă literară religioasă. Întrucât 
poporul nu mai vorbea limba ebraică, textul ce se citea la sinagogă nu mai era înţeles, fapt ce 
a dus la apariţia unor traduceri, tâlcuiri, aşa numitele targume aramaice (parafrazări), glose şi 
explicaţii, păstrate la început pe cale orală. Ele au fost fixate în scris în Talmud, cu cele două 
direcţii : Mişna (sec. II d.Hr)  şi Ghemara (Ierusalimiteană sec. IV d.Hr. şi Babiloniană, sec. VI 
d.Hr.). Din sec. II d.Hr. se naşte ebraica mişnaică, cu foarte multe împrumuturi, din sec. 
XVIII se naşte ebraica medie sau neoebraica, care este urmată, la sfârşitul sec. XIX de ebraica 
modernă sau ivrit. Recunoscută ca limbă oficială, în 1921, ebraica modernă devine limba 
principală a statului Israel, în anul 1948. 
Întorcându-ne la tema noastră, facem precizarea că Referatul Biblic al Facerii este partea de 
început al primei cărţi a Vechiului Testamnet [6], numită Facerea sau Geneza. Încercarea de a 
surprinde semantica expunerii modului în care Dumnezeu i-a descoperit lui Moise că El este 
Creatorul Universului, iar el a reuşit să articuleze în cuvinte, fraze şi cărţi, pentru ca acest 
lucru să fie cunoscut şi de ceilalţi oameni, a izvorât din dorinţa de a vedea cât de profund 
este mesajul biblic şi cât de superficial este el abordat şi expus, uneori, chiar în mediile 
universitare sau cercetarea academică. Este important de cunoscut că  

« Biblia e însăşi rostirea lui Dumnezeu, anume pentru oameni şi prin oameni » [7].  

Dacă Dumnezeu a vorbit cu Adam într-un mod simplu după căderea în păcat, omului i-a 
fost foarte greu să mai descifreze mesajul divin. Din excepţie în excepţie, cotitura în istorie, 
în dialogul divino-uman, a avut loc în timpul lui Moise, un bâlbâit, prin care Dumnezeu a 
ales să le grăiască oamenilor, mai mult chiar să le ofere Cuvântul Său scris. Când a fost 
chemat la această misiune, Moise a ezitat, a încercat să paseze responsabilitatea, dar 
momentul este deosebit de semnificativ, pentru înţelegerea Sfintei Scripturi, de aceea îl 
redăm şi noi :  

« - Cum o voi face Doamne, de vreme ce sunt gângav ? 
- Tu, într’adevăr, eşti, dar Aaron, fratele tău, nu e. Eu îţi voi spune ţie, tu îi vei spune lui, el va spune 
oamenilor, şi astfel tu vei fi pentru el ceea ce sunt Eu pentru tine ». 

Este momentul în care Dumnezeu se descoperă, doreşte să fie cuprins în şi de cuvinte, 
momentul în care „Teologia se făcuse filologie”, căci, la puţin timp, Moise a mai primit o 
poruncă:  Apucă-te şi scrie totul într-o carte! Şi el a scris şi de atunci au început problemele 
analizate de filologi şi teologi, legate de natura  şi istoria textului biblic, de autori, de limbi 
originale ori derivate, de traduceri şi copişti, de codici şi colecţii,  

„de studii şi cercetări savante, cu evaluări semantice şi ediţii critice…, totul, în ultimă instanţă, menit să 
redea filologiei transparenţa teologică prin care cuvintele redevin Cuvânt” [8]. 

 Şi nu cred că ar fi cineva care să nu înţeleagă că Moise, căruia Dumnezeu i-a descoperit, atât 
faptul că El e creatorul Universului, dar şi modul în care l-a creat, a fost obligat să folosească 
raţiunea şi limbajul uman, ca ceea ce el scrie să fie accesibil omului. A fost nevoit să transfere 
imaginile descoperirii în text clar, cu exprimare simplă, dar precisă, ca, peste veacuri, oricine 
va dori să cunoască Adevărul, să citească mesajul său. Dar să pornim la drum! 

„Întru’nceput a făcut Dumnezeu cerul şi pământul”(Facere I, 1) [9]. 
Be’re’şit bârâ’ Elohim hassamayim we’ha’areţ. 

Întru’nceput. Este important de reţinut că, în textul masoretic, cartea Facerii se numeşte 
Bereşit – be’re’şit – la început, după primul cuvânt, cu care se deschide descoperirea lui 
Dumnezeu sau Revelaţia. De 10 ori se întâlneşte la plural – tol’dot,  cu sensul de Istoria 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:56 UTC)
BDD-A3364 © 2009 Editura Europlus



 151

începuturilor sau a familiei. Septuaginta [10] a tradus Geneseis, iar Vulgata [11] – Generationes. 
Cei 72 au pus deci în circulaţie termenul de Geneză (origine). Dar justificarea directă a 
acestui nume este Referatul Biblic al Facerii, povestea creaţiei, cum găsim definit acest 
monument în literatura contemporană, uneori, chiar şi în cea de specialitate. Cu acest cuvânt 
începe cartea şi a cărui formulă –cheie – tol’dot (Fac.II, 4), a fost tradusă, sub influenţa de la 
Fac.5,1 – „aceasta este cartea neamurilor …”,  prin he biblos geneseo [12]. Prin intermediul 
Vulgate numele de Geneză  a primit dreptul să fie citat în Occident. Dar, Sf. Vasile cel Mare, 
în Omilii la facere, arată că Moise  

„a spus mai întâi: „Întru început”, ca să nu socotească unii că lumea este fără început. Apoi a mai 
adăugat „a făcut”, ca să arate că ceea ce a făcut este o foarte mică parte din puterea creatoare a 
lui Dumnezeu”[13]. 

 Pe de altă parte, expresia „întru început” sugerează că Dumnezeu transcende timpul, că El 
este anterior oricărei mişcări [14]. În ceea ce priveşte noţiunea de timp, sau pentru a reda 
timpul, trebuie să spunem că, în Vechiul Testament, întâlnim cuvântul ’et. Este folosit de 297 
de ori, în diverse situaţii şi foarte mulţi cercetători cred că „termenul derivă, prin 
intermediul cuvântului ’enet (cf. Aramaicului ke’net – şi acum), de la rădăcina ’anâh (a 
răspunde sau a se ocupa de ceva); alţi cercetători cred că derivă de la rădăcina ya’âd (a fixa o 
întâlnire; cf. Mo’ed – timpul determinat), dar prin intermediul formei ’edet” [15]. Cuvântul ’et  
nu are sensul abstract al grecescului chronos; de aceea Septuaginta nu l-a tradus decât de 3 
sau 4 ori (Ier. 30,7; 31, 1; Est. 6, 13) prin chronos, dar de 162 ori prin kairos, de 26 de ori prin 
hora şi alteori prin adverbe de timp sau prin adjective. În Ester 9, 27 şi în părţile aramaice ale 
Vechiului Testament se întâlneşte termenul de ze’man. Timpul convenit sau data unei 
sărbători religioase se numeşte mo’ed; un timp lung al unei vieţi umane sau o perioadă 
istorică este numită dor (Fac. 6,9; 7,1; 15,16) sau redată prin formula foarte frecventă de zi – 
zile – yom [16] . Cuvântul yom a fost tălmăcit şi răstălmăcit de teologii creaţionişti, în dorinţa 
de a acomoda textul biblic cu datele ştiinţifice ale unei epoci deja depăşite. Termenul poate fi 
subiectul unui simpozion. 

A făcut. Înainte de a analiza acest cuvânt, dorim să menţionăm faptul că în toate limbile, 
în care s-a tradus Sf. Scriptură, se foloseşte verbul a face. Originalul ebraic foloseşte mai 
multe verbe, cu sens apropiat acţiunii creatoare, făcând deosebire între: 

 yâsad – fondează; bânâh – construieşte; yaşar – modelează, formează; holid – naşte; âsâh – face; bârâh – 
face; qânâh – creează.  

Doi termeni sunt mai familiari expunerii creaţiei : qânâh şi bara.  Sprijinindu-se pe textele 
ugaritice ale inscripţiilor de la Karatepe şi Leptis Magna (Africa de Nord), ca şi pe 
vocabularul Vechiului Testament, un cercetător, P. Humbert, a arătat că verbul ebraic qanâh 
nu înseamnă numai a cuceri, ci şi a crea. Dar este puţin probabil ca această dublă semnificaţie 
să urce la două rădăcini diferite qnw şi qny. Verbul qânâh are sensul de a crea, a produce cu 
Yahve, aşa cum se exprimă  Moise la Fac. 14, 19 şi 22; Deut. 32,6; are probabil acelaşi sens cu 
exprimarea din Fac.4,1, în care subiectul este Eva, care zămisleşte şi naşte.  

Termenul tehnic, al teologiei biblice asupra creaţiei, este bârâ – bârâh. Vechiul Testament 
nu-l foloseşte decât pentru a desemna acţiunea divină. Se va reţine că acest termen, care 
figurează de 52 de ori în Biblie, se prezintă de 7 ori la Fac.1,1; 2,4; de 3 ori în Fac.5,1, şi de 3 
ori în Ieş. 21,24; 34,10; apoi în Numeri 16,30;  Ieremia 31, 32, la unii autori exilici sau 
postexilici. În Psalmi sunt aluzii la Fac.1. Care este sensul primitiv al lui bârâ (în araba-sudică 
semnifică a construi)? În Biblie, ideea fundamentală a cuvântului pare să fie a face un lucru 
minunat, nou, emoţionant. Verbul apare cu acest sens şi fără semnificaţie teologică secundară, 
la Ieş. 34,10 (unde se referă, se aplică la minunile pe care Dumnezeu le-a făcut în favoarea 
poporului său); în Num. 16, 30 (unde are ca subiect moartea subită a lui Datan şi Abiron) şi 
în Ier. 31, 22 (unde se vorbeşte despre lucrul nou al întoarcerii lui Israel la Yahve). Obiectele  
lui bârâ, care nu este niciodată însoţit de un acuzativ de materie, sunt 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:56 UTC)
BDD-A3364 © 2009 Editura Europlus



 152

 cerul şi pământul (Fac.1,1; 2,4), soarele, luna şi stelele (Ps. 148,2), lumina şi întunericul (Is. 45,7), 
pământul (Amos 4,13), omul (Fac.1,27; 5,1; 6,7), o inimă curată (Ps. 51,12) [17].  

De aceea, putem spune că traducătorul este trădător – tradutore traditore, deoarece, nimeni nu a 
tradus complet textul ebraic, în care verbul a face, din prima zi, nu este acelaşi cu a face din a 
doua şi următoarele zile. Referindu-se la această realitate, Sf. Vasile cel Mare, spune: 

 „Aşadar, ca să arate că lumea este o operă de artă, pusă înaintea tuturor spre a fi privită şi contemplată 
şi ca să facă cunoscută înţelepciunea Creatorului ei, înţeleptul Moise n-a folosit alt cuvânt, ci a zis:” 
întru început a făcut”, n-a zis „a lucrat”, nici „a adus-o la existenţă”, ci „a făcut” [18]. 

 Putem spune că verbele âsâh, yâşar, bânâh, yasad, holid, qânâh, sunt cuvinte care exprimă 
operaţiuni umane sau operaţiuni divine, în timp ce termenul bârâ’ semnifică numai o acţiune 
divină. Deşi traduse, de cele mai multe ori, cu verbul a face, totuşi înseamnă a face din ceva, 
pe când verbul bârâ’, înseamnă a face sau, mai bine zis, a crea din nimic şi ia sens propriu, 
semnifică o acţiune divină, dar numai la formele qal şi nifal [19]. Nu s-a dovedit niciodată că 
a luat şi alt sens. Câţiva autori, chiar catolici [20] au crezut că acest verb, bârâ’, nu semnifică 
prin el însuşi o creaţie propriu-zisă, sau o creaţie din nimic. Dimpotrivă, cei mai mulţi 
exegeţi gândesc, că sensul său propriu este acela al creaţiei din nimic. De altfel,  este sensul 
pe care l-au dat evreii totdeauna acestui verb.  

Dumnezeu. Toţi oamenii cunosc că acesta este numele pe care-l dăm noi, creştinii, 
divinităţii. Sf. Grigore de Nazians spune că nu e cu putinţă să-i dăm un nume lui Dumnezeu, 
deoarece  

„Singură natura necreată, pe care noi o credem a fi în Tatăl, în Fiul şi în Sf. Duh, depăşeşte ceea ce 
numele pot să însemne, să semnifice. De aceea, zicând nume, textul ce ne transmite credinţa nu adaugă 
ce nume (cum am putea, într-adevăr, să găsim un nume Celui ce este deasupra oricărui nume?). Dar ne 
dă posibilitatea, în măsura în care gândirea noastră umană, prefăcută după credinţă, poate să găsească 
câteva nume susceptibile a desemna natura ce este deasupra acesteia şi de a le ajusta, în mod asemănător, 
Tatălui şi Fiului şi Sf. Duh, ca acesta să fie numele bun sau incoruptibil, tot ceea ce fiecare consideră 
demn de a fi primit pentru a desemna natura fără atingere” [21]. 

 Dar, trebuie să recunoaştem că omul este singurul care a primit de la Dumnezeu o facultate 
a raţiunii, adică nu o putere de a raţiona în abstract, ci o putere de a atribui lucrurilor un 
nume, care le este apropiat, care spune, cu adevărat, ceva despre fiinţa lor. Conţinutul 
darului lui Dumnezeu, făcut omului, este această legătură reală cu fiinţa lucrurilor. Iar darul 
cuvântului îşi are farmecului lui, fie şi numai dacă ne gândim că rolul limbajului este să 
deschidă, oricărui suflet, punţi de legătură, căi de acces spre lucruri, fiinţe şi spre 
Dumnezeu, în ultimă instanţă. În acest sens, fiecare cuvânt este o punte, un drum ce face 
legătura cu cineva sau cu ceva, dar deschide şi perspective. El este, în acelaşi timp, o 
provocare reală, pentru bietul om, să-i dea valoarea creatoare, pe care o descoperă Referatul 
Biblic, valoare ce a avut-o cuvântul în gura lui Dumnezeu (am îndrăznit să fac analogia, 
pentru o mai uşoară înţelegere a provocării cuvântului). De aceea, Mântuitorul ne-a invitat 
să avem grijă ce vorbim, fiindcă pentru orice cuvânt neroditor vom da seama. Mai mult, El 
ne-a rugat să avem cuvintele „drese cu sare”. Poate nu greşim dacă spunem că, orice cuvânt 
este o cale către Dumnezeu, el ne descoperă ceva şi altceva şi iarăşi ceva şi altceva, până ni-L 
descoperă pe Dumnezeu. Căci, pe de o parte, nu-i posibil ca singurul din Universul nostru, 
capabil să descifreze sensul sau raţiunea lucrurilor să fie omul, iar, pe de altă parte, raţiunea 
lui să fie valabilă numai în descoperirea sensurilor lucrurilor şi fiinţelor, iar în descoperirea 
lui Dumnezeu, nu. Întorcându-ne la numele lui Dumnezeu, vom arăta ce descoperă omul 
modern. Numele divinităţii, în Sfânta Scriptură a Vechiului Testament este IAHWE. Deşi 
este prezentat ca nume al divinităţii naţionale a poporului lui Israel şi al lui Iuda (cele două 
regate), totuşi el este atestat atât independent, cât şi ca element teofor, al unui mare număr de 
antroponime. Teonimul izolat prezintă dificultăţi datorită faptului că pronunţia sa a fost 
interzisă, gradat, începând din epoca ahmenizilor şi că acest nume tabu a fost înlocuit în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:56 UTC)
BDD-A3364 © 2009 Editura Europlus



 153

uzul zilnic, la lecturarea Scripturilor şi la rugăciune prin apelative, dintre care cele mai 
importante sunt:  

Adonai – Domnul meu; ha-Sem (în ebraică) şi ze’ma’ (în aramaică). 

 Datorită acestui lucru, pronunţia adevărată s-a pierdut, dând loc formelor aberante, precum 
Yehova şi nu a putut fi reconstituită, decât pornindu-se de la câteva mărturii vechi. Astăzi, în 
publicaţiile ştiinţifice, se foloseşte forma de Yahve, cu câteva variante ortografice. Este important 
de cunoscut faptul că, în textele semitice din nord-vest, redactate în scriere alfabetică 
consonantică, teonimul izolat Y se prezintă, din sec. IX în sec. VI î.d.Hr., sub forma tetragramei 
YHWH, care este aproape singura folosită în Vechiul Testament şi în literatura postbiblică ebraică 
şi aramaică, anterioară lui Mesia. Totuşi forma prescurtată YHW apărea în mod excepţional într-
o inscripţie paleo-ebraică, la sfârşitul sec. IX, î.d.Hr., găsită la Kuntillet’Ajrud, în nordul Sinaiului, 
apoi în papiruşii iudeo-aramaici de la Elephantine, din sec. V î.d.Hr. Se întâlneşte forma YHW pe 
câteva ostraca Elephantine şi într-un papirus. În sfârşit, Vechiul Testament ne oferă câteva 
exemple ale formei prescurtate YH, în special în formula hallu yâh – Aleluia. În manuscrisele 
medievale, ale scrierilor postbiblice, tetragrama este înlocuită cu sigla ywy, dar este scris în 
întregime în manuscrisele biblice. În epoca greco-romană, se scria cu caractere ebraice, în unele 
manuscrise ale versiunilor greceşti ale Vechiului Testament, cum arată Papirusul Fouad 266, care a 
fost scris către anul 100 d.Hr., şi cum confirmă Hexapla lui Origen, care nu a transcris tetragrama 
în caractere greceşti. Numele teofore nu constituie niciodată tetragrama completă. În inscripţiile 
iudaice YHW apărea ca primul sau al doilea element al numelui, atunci când documente 
epigrafice nord-israelite atestă folosirea formei YW.  La Elephantine se recunosc câteva exemple 
de YHW şi de YH la începutul numelui. Această formă se foloseşte, din ce în ce mai mult, ca al 
doilea element al numelui, începând cu epoca ahmenizilor. Cele trei forme YHW, YW, YH sunt 
folosite în Vechiul Testament [22]. 

În ceea ce priveşte vocalizarea tetragramei YHWH, care reprezintă forma completă a numelui, 
poate fi reconstituită cu certitudine pe baza transcrierilor greceşti şi trebuie să se citească Yahweh, 
în care h final de la YHWH este folosit pentru a indica vocala finală e. Forma de YHW, întâlnită 
într-o inscripţie de la Kuntillet’Ajrud se pronunţa probabil la fel, cu precizarea că numele divin 
fusese notat într-o grafie pur consonantică, fără h-ul final. În schimb, forma YHW’ de la 
Elephantine trebuie să corespundă lui iao’ din papiruşii biblici şi să sugereze o pronunţie de felul 
yaho.  Varianta YHH poate să indice aceeaşi pronunţie, cu precizarea că literele YH corespund 
începutului cuvântului, adică  lui ia.  Pentru a fixa vechea pronunţie a elementului teofor YHW / 
YW de nume proprii, trebuie să ţinem cont de două particularităţi ale scrierii cuneiforme: vocala o 
/ o (cu accent circumflex) este totdeauna redată ca  u / ù şi vocala finală a cuvintelor, de ex. În ’ia-a-
wa, nu se pronunţa în perioada târzie. Ţinând cont de aceste particularităţi, ajungem la concluzia 
că elementele teofore YHW şi YH se pronunţau Yaho, respectiv Yav, această ultimă formă 
evoluând, mai târziu, în Yo’, care este indicat de actuala vocalizare a Bibliei masoretice.  

Nu sunt neglijabile nici etimologia şi semnificaţiile numelui divin. Astăzi oamenii sunt, din ce 
în ce mai mult, de acord că tetragrama reflectă, într-o manieră corectă, cea mai veche formă a 
numelui şi că el reprezintă un aspect conjugat al verbului hwy, precedat de forma de pronume 
personal de la persoana a treia singular, ya. Această formă verbală, folosită ca nume divin, a fost 
substantivizată. Se găsesc mai multe exemple, ale acestui proces, printre vechile teonime semite, 
amorite, akkadiene sau nord-arabe: 

 iakub-El – a binecuvântat; iatur-Mer – Mer a revenit;  Ikludum – a înţeles; iaitha’um –salvează; ia’uq – ţine la 
depărtare; lagut – ajută, etc.  

Rămâne, totuşi, controversat  sensul formei verbale. În sfârşit, rădăcina semitică hwy (cu 
derivatele hyh şi hwh) poate semnifica : a cădea, a sufla (cu referire la vânt), a fi pasionat, a vorbi, a 
exista, a fi şi, la factitiv,  a crea. Majoritatea accepţiunilor converg cu uşurinţă spre a restabili o 
noţiune de bază, care, în aparenţă, este aceea de „a emite un sunet sau un  suflu”, verbul însuşi 
provenind dintr-o onomatopee. Sensul de a sufla trebuie să fie foarte vechi. Ori, Referatul Biblic 
al Facerii indică faptul că Yahwe se manifesta pe muntele sfânt în uragan (Ieş. 19), sau în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:56 UTC)
BDD-A3364 © 2009 Editura Europlus



 154

zgomotul unei brize uşoare (I Regi, 19,12). De aceea e posibil ca, la început, Yahwe  să semnifice a 
suflat sau suflă [23]. 

Cerul. În traducerea românească, ca şi în alte limbi de altfel, se spune că 
 „Întru’nceput a făcut Dumnezeu cerul şi pământul”(Fac.1,1), iar în a doua zi, „Dumnezeu a făcut tăria şi a  
despărţit apele cele de sub tărie şi apele de deasupra tăriei. Şi Dumnezeu a numit tăria cer”(Fac. 1, 7-8). 

 Constatăm că apare cuvântul cer, atât în prima zi, cât şi în a doua zi. Este cu neputinţă să fie una 
şi aceeaşi realitate, căci Dumnezeu nu putea crea de două ori acelaşi lucru. În realitate, în limba 
ebraică întâlnim două cuvinte: samayim şi râqîa. Cuvântul samayim se pare că vine de la rădăcina 
sâmâh – a fi ridicat. Grecii vedeau în cer, mai ales, un acoperiş, o îmbrăcăminte, o anvelopă, ca un 
fel de acoperiş al lumii terestre şi-l exprimau prin cuvântul ουρανος. Cuvântul era şi în sanscrită, 
sub forma varuna, provenind din rădăcina var¸ care însemna a acoperi. În latină, cuvântul caelum 
exprima, în special, ideea de boltă, cu rădăcina ku – a scobi, sau poate ideea de lumină, de la 
rădăcina kha – a străluci [24]. Cuvântul samayim este folosit în textul ebraic la plural, ceea pentru 
logica noastră pare anormal, dar se traduce cu singularul – cerul. Pe de altă parte, el se găseşte la 
singular doar în semitica orientală, pe când limbile semitice nord-vestice se foloseşte la plural din 
dorinţa de a exprima ideea de expansiune spaţială. În Sfânta Scriptură samayim  este, în linii 
generale, sinonim cu râqîa – firmament, cele două concepte se înlocuiesc adesea. Ca şi 
firmamentul, cerul este prevăzut cu jgheaburi (Fac.7,11), cu stâlpi (Iov 26, 11); el dă o consistenţă 
cvasiarhitecturală, sau după un alt model cosmologic, aceea a unei ţesături întinse de Dumnezeu 
(Is. 63, 19). Aştrii, care în Fac.1,14 – 15, sunt acroşaţi pe firmament, sunt de altfel (Deut. 4,19) fixaţi 
în cer. Această identitate conceptuală între samayim şi râqî este explicit enunţată în Fac.1,8: Şi 
Dumnezeu a numit tăria cer. Totuşi câmpul semantic, deschis de samayimi este mai larg decât cel al 
lui râqî;  acesta din urmă este un termen tehnic şi cosmologic cu deschidere foarte redusă. 
Samayim are un sens mai general şi de asemenea religios; el corespunde la tot ceea ce, în univers, 
se află deasupra pământului, de la troposferă (păsările zboară în cer, Fac.1,20), la spaţiile 
intersiderale (cerul-cerurilor, adică cel mai sus, sau tronul lui Yahve, Deut.10,14), trecând prin 
aceste regiuni celeste, minunate, misterioase (de deasupra firmamentului!) unde sunt izvoarele 
adâncului şi jgheaburile cerului (Fac.8,2) şi zăpezii (Is.55,10), a grindinii (Iosua 10,11), a tunetului 
(I Regi 2,10), etc., etc., în acest sens, firmamentul fiind cuprins în această imensitate. Pluralul 
ouranoi ουρανοι, folosit de cei 72 – Septuagintă, nu pare să facă ecoul pluralităţii cerului, atestat în 
gândirea elenistică gnostică sau rabinică şi în apocrife; este mai degrabă un semitism imitat, 
asupra pluralului samayim. Putem spune că, în prima zi a fost creat cerul – lumea spirituală, lumea 
îngerilor (Ps.96,6), locul sălăşluirii lui Dumnezeu, împărăţia lui Dumnezeu (Dan. 4,23; Mt. 3,2; 4,17). 

Pământul. Citind Referatul Biblic al Facerii lumii, în limba română, este cu neputinţă să nu 
constaţi că Dumnezeu a făcut în prima zi cerul şi pământul, iar în a treia zi a poruncit ca  

„Apele de sub cer să se adune într’o singură adunare şi să se arate uscatul” (Fac.1,9)…şi Dumnezeu a numit 
uscatul pământ” (Fac.1,10). 

 Iarăşi ai sentimentul că Dumnezeu a făcut, fie de două ori pământul, fie două feluri de 
pământ. Originalul ebraic ne lămureşte, însă, cum stau lucrurile, fiindcă sunt doi termeni diferiţi, 
care se folosesc pentru ceea ce la noi s-a tradus prin unul – pământ. Aceştia sunt ’ereţ  şi ’adâmâh, 
dar cu sens diferit, de la o situaţie la alta sau care se deduce din context. Spre exemplu, în cartea 
Deuteronom găsim cea mai simplă lămurire. Astfel, în  primul caz, la 6, 3 – ’erţ… zâbat hâlâb 
udbaş – pământ care  curge ca laptele şi mierea; iar al doilea caz la 41,20 – hâ’âdâmah…zâbat hâlâb 
udbaş – pământ care curge ca laptele şi mierea, cu precizarea că doar în limba română traducerea este 
aceeaşi. Sensurile sunt, totuşi diferite. Primul desemnează, mai ales, o realitate cosmologică 
(planeta, am spune noi), iar al doilea re referă la pământ ca sol, teren, materia elementară. Pentru 
ambele cazuri şi grecii folosesc acelaşi cuvânt – ge – γη.  Dar aici se mai impune o precizare, şi 
anume: cosmogonia postexilică a Fac. 1,1 – 2, 3, prezintă o imagine un pic confuză a creaţiei 
Pământului – ’ereţ. Mai întâi (Fac.1,1-2), opus cerului, încă din  actul creator iniţial şi formând 
împreună cu el, Universul (Fac.1,1), pământul pare să se confunde, dezordonat şi dezorganizat – 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:56 UTC)
BDD-A3364 © 2009 Editura Europlus



 155

tohu va’bohu – cu abisul apelor. După aceea (Fac. 1,6-10), dihotomia care există în creaţie este 
asigurată: pământul se opune oceanului, din a cărui imensitate ţâşneşte uscatul – yabbâşah. 
Suntem aici victime ale ambiguităţii, chiar a termenului ’ereţ  care, în primul caz, reprezintă 
conceptul nostru de planetă – univers şi, în al doilea, cel de usacat – terra (după principiul 
trihotomic, enunţat de Ps. 146,6: pământ – mare – cer). În cosmogonia mai veche, la Fac.2,5-7, 
Pământul este un deşert steril, la periferia căruia Dumnezeu plantează o grădină (Edenul) pentru 
a oferi locul de vieţuire omului. Important este că, în ambele tradiţii, un lucru esenţial îşi 
păstrează consistenţa:  

Dumnezeu este creatorul pământului (Fac.1,1; 2.5); El este stăpânul absolut şi îi cunoaşte limitele (Ps.24,1-2; 
Is.40,22); poate să-l zguduie după bunul plac prin cutremure de pământ; prin măreţia lui; Pământul dă slavă 
lui Dumnezeu (Ps. 66,1-14; Iov 38,4-30). 

Pământul, originea vieţii. Omul. Cât priveşte cel de al doilea cuvânt adâmâh – sol, pământ, se 
pare că suntem într-un joc de cuvinte, cu adâncă semantică [25], căci la Fac.2,7 se afirmă că 
pământul argilos, roşu [26] şi fertil, cel pe care-l foloseşte olarul (Is.45,9) şi ceramistul (I Regi 7,46) 
este cel din care a fost făcut omul (Ier.18,6). De asemenea, omul, Adam – pumnul de pământ, se va 
întoarce în pământ (Iov 1,21; Sirah 40, 1), care este mama-comună, ge – γη – meter – pământul -  
mamă al grecilor, omniparens-ul lui Virgiliu, conţinând în sine germenii întregii vieţi (Ps. 139, 15). 
De aceea, în semn de doliu, evreii împrăştiau pulbere, ţărână pe capul lor (I Sam 4,12). În 
Referatul Biblic al Facerii, capitolele II şi III, cuvântul ‚âdâm este folosit de 23 de ori. Dar nu este 
totdeauna la fel aceeaşi formă, ci uneori este precedat de o particulă separabilă, alteori fără nici o 
particulă. Este frapant să constatăm că are totdeauna articol, cu excepţia a trei cazuri, când lamedh 
[27]  este vocalizat cu sewa’ [28] şi nu cu qamţ [29]. Se pare ca această particularitate să fie proprie 
vocalizării tiberiene[30]. Există în aceste trei cazuri un singur exemplu de  vocalizare babiloniană: 
adică este citarea din Fac. III, 17, în Ms Assemani 66 a lui Sifra. Aici lamed poartă, foarte clar, un 
qameţ. Dat fiind acest fapt, este firesc, pentru cei mai mulţi exegeţi contemporani, să postuleze 
inconsecvenţa unei vocalizări masoretice tiberiene şi să propună corectura de rigoare, adică 
înlocuirea celor trei sewa’  cu qameţ. [31].  Dar avem reacţii la această propunere de corecţie de text 
şi, în literatura de specialitate, chiar s-a impus aşa numita soluţie Cassuto [32]. Cassuto a susţinut 
că acolo unde autorul sacru a dorit să dea numele lui Dumnezeu – Elohim, a articulat cuvântul, 
iar unde a dorit să vorbească despre un idol, căruia i se închinau ca unui zeu-dumnezeu 
popoarele vecine, sau chiar de unii dintre israeliţi, l-a redat fără articol. Un alt cercetător, Mayer 
Lambert, constatând aceeaşi particularitate la cuvântul toseft [33], a tras concluzia că  

„este posibil ca, devenind nume propriu, cuvântul să suprime articolul, acolo unde s-a putut să o facă fără să 
schimbe consoanele”[34].   

Deci, vocalizatorii nu mai simţeau prezenţa sau absenţa articolului, afectând aceste substantive 
(’elohim, ’âdâm şi toseft), în aceeaşi manieră ca Moise, sau cum o simţeau autori exilici şi postexilici. 
Această preferinţă sfârşea cu o absenţă a articolului, acolo unde iniţiativa lor de vocalizare putea 
să tranşeze situaţia, adică acolo unde aceste cuvinte, datorită prezenţei prepoziţiilor inseparabile 
beth, kaph, lamed, avea nevoie de o vocalizare cu articol sau o vocalizare fără articol. Dimpotrivă, 
acolo unde aceste cuvinte aveau o formă consonantică neechivocă, vocalizatorii respectau 
prezenţa sau absenţa articolului, pe care consonantismul îl impunea. Problemele ridicate de 
interpretarea cuvântului pământ sunt departe de a fi fost inventariate aici.  

Ne mulţumim cu analiza primului verset al cărţii Facerii şi cu convingerea  că este cu 
neputinţă să nu observăm câte probleme de nuanţă, interpretare, semantică au fost ridicate. 
Departe de a avea conştiinţa că am făcut ceva, am reuşit doar să deschidem perspective şi să 
arătăm cât de mare nevoie avem de munca celor ce-şi propun să alcătuiască dicţionare sau să facă 
evaluarea şi interpretarea corectă a unui text, cu atât mai mult a unui text sfânt. Am constatat, în 
acelaşi timp că sensibilitatea celor ce folosesc ebraica biblică a evoluat în decursul timpului 
ajungându-se până la stabilirea oportunităţii determinării unui substantiv  prin articol, într-o 
situaţie sau alta. Textul consonantic, fixat într-o epocă foarte îndepărtată, a fost respectat în 
lectura tradiţională, chiar şi atunci când se folosea sau nu articolul, care-i dădea o culoare 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:56 UTC)
BDD-A3364 © 2009 Editura Europlus



 156

arhaizantă. Dar, în timp ce nişte particule inseparabile, beth, kaph şi lamed ofereau cititorului 
posibilitatea vocalizării cu sau fără articol, cititorii textului biblic şi-au permis să inoveze, 
lăsându-se conduşi de sensibilitatea lingvistică contemporană.  

Încheiem cu precizarea că Sfânta Scriptură, fiind o Carte scrisă în decursul a mai bine de un 
mileniu, comportă trei sensuri de interpretare, după scopul şi conţinutul fiecărei lucrări: istoric, 
literal şi spiritual sau alegoric [35]. Pentru înţelegerea semnificaţiei textului biblic, trebuie nu doar 
să stabileşti doar o traducere corectă, ci să cunoşti sensul cuvintelor folosite, să ţii cont de 
particularităţile gramaticale şi stilistice proprii, fie limbii, fie autorului studiat.  
 

NOTE 
[1] Dicţionar al Noului Testament, Bucureşti, 1983. 
[2] Dicţionar de Teologie Ortodoxă, Bucureşti, 1994. 
[3] Dicţionarul Teologilor Români, Bucureşti, 1996. 
[4] Dicţionar biblic ed. Cartea Creştină – Oradea, 1995, p. 426-427. 
[5] A se vedea pe larg la Pr. Prof. Dr. Emilian Corniţescu, pr. Prof. Dr. Dumitru Abrudan, Limba ebraică 

biblică,  Editura Institutului Biblic şi de Misiune al  Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 2002, p. 5-13.  
[6] Biblia sau Sfânta Scriptură are, mai întâi, două părţi distincete: Vechiul şi Noul Testament. La rândul lor, cele 

două părţi au 39 (la care se mai adaugă 14 bune de citit), respectiv 27 de cărţi. Vechiul Testament s-a scris 
într-o perioadă lungă de timp, începând cu Moise, autorul primelor cinci cărţi, cunoscute sub numele de 
Pentateuh.  

[7]  Biblia sau Sfânta Scriptură, Ediţia Jubiliară a Sfântului Sinod, Bucureşti, 2001, p. 7.  
[8] Bartolomeu Valeriu Anania, arhiepiscopul Clujului, Cuvânt lămuritor asupra Sfintei Scripturi, în Biblia sau 

Sfânta Scriptură, Ediţia Jubiliară a Sfântului Sinod, Bucureşti, 2001 p. 7. 
[9] În continuare vom folosi prescurtarea Fac.  
[10] Este traducerea textului Vechiului Testament în limba greacă, la Alexandria, în timpul lui Ptolemeu al 

II-lea, a doua jumătate a secolului al III-lea, î.d.Hr., de 72 de bărbaţi înţelepţi,de aceea uneori se vorbeşte de 
„Cei 72”, făcându-se trimitere la cartea Vechiului Testament în limba greacă.  

[11] Este traducerea Bibliei, integrale, din limba greacă în limba latină, de către  Fer. Ieronim, spre sfârşitul 
secolului al IV-lea d.Hr. 

[12] Pierre – Maurice BOGAERT – Matthias DELCOR, Edmond JACOB – Eduard LIPINSKI – Robert 
MARTIN-ACHARD, Joseph PONTHOT,  Dictionnaire encyclopedique de la Biblie, Publie sous la direction 
du Centre: Informatique et Bible Abbaye de Maredsous  ed. Brepols, 1987, p. 523. 

[13] Sf. Vasile cel Mare, Scrieri,Partea întâia,  în „Părinţi şi Scriitori Bisericeşti”, vol. 17, Bucureşti, 1986,  p. 76. 
[14] Bartolomeu Valeriu Anania, op. Cit. P. 22. 
[15] Pierre – Maurice BOGAERT – Matthias DELCOR, Edmond JACOB – Eduard LIPINSKI – Robert 

MARTIN-ACHARD, Joseph PONTHOT,  op. Cit.,  p. 1247.  
[16] Ibidem, p. 310-311. 
[17] Ibidem, p. 311. 
[18] Sf. Vasile cel Mare, op. Cit, p. 78. 
[19] În limba ebraică rădăcina verbului este trecută prin 7 forme de conjugare sau biniyanim, aşa cum le 

numesc astăzi evreii. Aceste forme sunt qal, nifal, piel, pual, hifil, hofal şi hitpael. La aceste 7 forme, 
conjugarea verbului regulat cuprinde perfectul, infinitivul absolut şi construct, imperativul, împerfectul 
şi participiul. A se vedea pe larg la Pr. Prof. Dr. Emilian Corniţescu, pr. Prof. Dr. Dumitru Abrudan, op. 
Cit. P. 87-109. Este curios faptul că la forma piel verbul bârâ’înseamnă a ciopli, a tăia a se vedea mai pe larg 
la F. Vigouroux, Dictionnaire de la Bible, vol. XII, Paris, 1910,  p. 579. 

[20] A se vedea pe larg la Petau, De opificio sex dierum, lib.I, c. II, nr. 8, în Teologia sa Dogmatică, Paris 1866, vol. 
IV,  p. 151, 

[21] Apud Mariet Canevet, Gregoire de Nysse et l’hermeneutique biblique, Paris, 1983, p. 58. 
[22] Pierre – Maurice BOGAERT – Matthias DELCOR, Edmond JACOB – Eduard LIPINSKI – Robert 

MARTIN-ACHARD, Joseph PONTHOT,  op. Cit.,  p.1347. 
[23] Ibem, p. 1350. 
[24]   A. Vacant et. J. Mangeot,  Dictionnaire de Theologie Catholique, vol. II,  Paris, 1910, Col. 2474 
[25] Semantica este adâncă, fiindcă aşa-zisul joc de cuvinte capătă conotaţie axiologică. Astfel, legătura dintre 

pământ şi om este dată chiar de rădăcina cuvintelor: ’âdâmah – pământ / ’âdâm – om,  iar adevărul acesta a 
trecut şi la latini, care au văzut fireasca legătură între humus / homo.     

[26] Cuvântul arab adima înseamnă  a fi roşu; e posibil ca rădăcina ebraică – dam – sânge să fie chiar cea care 
lămureşte mai bine relaţia între ’adâmâh şi viaţă.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:56 UTC)
BDD-A3364 © 2009 Editura Europlus



 157

[27] este o consoană linguală sonoră, care în traducere înseamnă bici şi are valoarea numerică de 30. În 
ordinea alfabetului ebraic se găseşte la nr. 12. Aceasta făcea parte din aşa zisul grup ahaltem, care îşi 
măreau forma sau se dilata pentru a completa spaţiul gol, nescris al unui rând. Şi acest lucru se făcea, nu 
doar pentru că o frază, un verset se putea termina la jumătatea rândului, ci şi pentru faptul că în limba 
ebraică veche nu se obişnuia separarea cuvintelor în silabe pe 2 rânduri. Se pare că această literă, în 
ebraica veche făcea parte din articolul hotărât, hal, care a rămas, mai târziu, ha.  

[28] Este o semivocală, redată prin două puncte, aşezate sub consoană. La început reprezenta vocala e foarte 
scurtă şi care se va transforma în şewa’ în secolele X-VI î.d.Hr. este un semn masoretic şi denumirea îi 
vine de la cuvântul şewa’, care se traduce prin nimic sau neant. Poate fi întâlnit sub forma lui şewa simplu 
sau şewa compus.  Se pronunţă şwa. 

[29] Are forma de T,  cu funcţie vocalică de a prelung şi se traduce – a strâns. În textul masoretic întâlnim o 
vocală lungă qameţ  care se citeşte a lung şi o vocală scurtă qameţ hatuf, care este un o scurt, şi se traduce 
prin a strâns repede. Sunt reguli speciale de citire şi a uneia şi a celeilalte – vocală, respectiv semivocală. 

[30] Este vorba despre Şcoala masoretică de la Tiberiada, care, pentru a înlătura dificultăţile de citire a textului 
sfânt, au introdus semne speciale, numite masoretice, pe care le-au aşezat deasupra, dedesubt sau în 
interiorul unei consoane. Şcoala masoretică din Babilon au aşezat vocalele numai deasupra literelor. 

[31] Maurice Carez, Joseph Dore, Pierre Grelot, De la Torah au Messie, Desclee, Paris 1981,  49. 
[32] A se vedea pe larg la Ibidem, p. 49-51. 
[33] Este vorba despre capiştea Tofet, locul în care erau arşi copii jertfiţi zeului Moloh, pe valea Hinonului.  
[34] Maurice Carez, Joseph Dore, Pierre Grelot, op. Cit., p. 49. 
[35] A se vede pe lar, în acest sens P.C. Spicq, Esquisse d’une histoire de l’exegese latine, au Moyen Age, Paris, 

1944.; Pr. Dr. Constantin Coman, Erminia Duhului, ed. Bizantină, Bucureşti, 2002. 
      

REFERINŢE  BIBLIOGRAFICE     
*****Biblia sau Sfânta Scriptură, (2001). Bucureşti: Ediţia Jubiliară a Sfântului Sinod. Editura: Institutului Biblic 

şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române 
Bogaert, Pierre – Maurice, Delcor, Matthias, Jacob, Edmond, Lipinski, Eduard, Martin-Achard, Robert, 

Ponthot, Joseph (1987). Dictionnaire encyclopedique de la Biblie, Publie sous la direction du Centre: 
Informatique et Bible Abbaye de Maredsous  ed. Brepols. 

Canevet, Mariet (1983). Gregoire de Nysse et l’hermeneutique biblique, Paris.  
Carez, Maurice, Dore, Joseph, Grelot, Pierre (1981). De la Torah au Messie, Paris: Desclee.  
Coman,  Constantin (2002). Erminia Duhului, Bucureşti: ed. Bizantină. 
Corniţescu, Emilian, Abrudan, Dumitru (2002). Limba ebraică biblică,  Bucureşti: Editura Institutului Biblic şi 

de Misiune al  Bisericii Ortodoxe Române. 
*** Dicţionar al Noului Testament (1983), Bucureşti. Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române. 
*** Dicţionar de Teologie Ortodoxă (1994), Bucureşti. Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române. 
*** Dicţionar biblic  (1995). Oradea: ed. Cartea Creştină. 
*** Dicţionarul Teologilor Români (1996). Bucureşti.  Editura Univers enciclopedic. 
 Spicq,  P.C. (1944) .Esquisse d’une histoire de l’exegese latine, au Moyen Age, Paris. Bibliothèque thomiste 
Vacant, A. Et Mangeot, J. (1910).  Dictionnaire de Theologie Catholique, vol. II,  Paris. Letouzé et Ané 
Vigouroux, F. (1910). Dictionnaire de la Bible, vol. XII, Paris.  

 
ABSTRACT   
The translation of the Holy Scripture, irrespective of the language into which it is to be translated, requires knowledge of 
the primary meaning of words. A translation, no matter the target language, will hardly convey the authentic meaning 
worded by Moses. That is why, we aim to highlight the complex significance of the Biblical Report of the Genesis, from 
the first book of the Holy Scripture. The book of the Genesis is mentioned just to prove that the saying “Tradutore 
traditore” is not an exception but a rule in the case of translations. What is the conclusion to the foregoing? 
Fundamental works should be read in their original version. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:44:56 UTC)
BDD-A3364 © 2009 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

