
 221 

Mustapha GUENAOU 
chercheur associé CRASC-Oran, Algérie 

LES MOTS ET LES  CHOSES DE LA MAISON ARABO 
MUSULMANE DE TLEMCEN: APPROCHE DIACHRONIQUE 

Tlemcen, ancienne capitale du Maghreb central, connut un nombre important 
d’occupations successives dans son riche passé sociohistorique. Chacune de ces 
occupations laissa quelques emprunts lexicaux. D’ailleurs, c’est la raison principale 
de l’ inscription, au niveau du Centre de Recherche en Anthropologie Sociale  et 
Culturelle d’Oran (Algérie), de notre projet , portant  sur la réalisation d’un 
dictionnaire relatif aux mots  et  choses de la maison traditionnelle , communément 
appelée  « Dar ‘arbiya » ; alors qu’en vérité , elle est une  maison arabo mauresque 
ou arabo andalouse. 

Pour notre projet de recherche, il s’inscrit dans le programme d’établissement 
du CRASC-Oran. Il s’agit d’un  dictionnaire socio anthropologique qui pourra , 
sans nul doute, compléter d’autres travaux. Il porte sur le vocabulaire, lié 
directement aux éléments  architecturaux et structuraux de l’espace  domestique. 

Nombreuses sont les études publiées qui, depuis l’ouverture de cet 
établissement de la recherche scientifique, nous rappellent l’implication des 
enseignants – chercheurs dans une telle entreprise. A cet effet, la situation promet,  
en matière de recherche en linguistique et en dialectologie, un avenir fructueux 
puisque des chercheurs s’intéressent de près au vocabulaire  vernaculaire du parler 
algérien, avec toute sa diversité : citons ceux touchent la poésie populaire 
masculine et féminine, connue respectivement sous l’appellation de « Melhoun »  
et de « Hawfi ». 

Ces travaux se penchent  principalement sur les  corpus et les lexiques, alors  
constitués sur la base d’un travail de collecte, effectué à travers plusieurs localités 
du territoire algérien, par des chercheurs appartenant à différentes structures de la 
recherche  scientifique. 

Comme le parler local de Tlemcen, appelé « El Ala » se distinguant du parler 
Hawzi , connait une  histoire qui lui donne  une dimension diachronique. A cet 
effet, son évolution nous  renvoie principalement à l’évolution des mots à travers 
les périodes  historiques. 

Pour cela, Comment se caractérise l’aspect diachronique du parler local 
tlemcenien  à travers un exemple relatif au mot « dar » ? 

L’approche diachronique se définie par trois suggestions : 
 
1- le vocable présentant un mot composé par son synonyme. 
2- la structure renvoyant à deux mots différents. 
3-la recomposition de chaque mot avec un autre vocable assurant un sens 

nouveau. 
 
Le mot, l’exemple de départ et  l’approche 
La maison traditionnelle, dans le Tlemcenois  (1) , connait une structure qui 

nous rappelle la Domus. Nous avons opté pour un seul mot pour aborder cette 
approche. Il s’agit de la « Dekhla » dans le sens de l’entrée principale de la maison, 
dite « dar ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:27 UTC)
BDD-A3336 © 2011 Editura Europlus



 222 

Dans la  culture locale, ce mot a pour synonyme « Bèb Eddar », exprimé et 
représenté par la porte d’entrée. Alors, qu’en sociolinguistique, deux points de vue 
peuvent être mis en avant pour expliquer le phénomène du parler local : 
l’approche  synchronique et l’approche diachronique. Malgré leur différence, la 
synchronie et la diachronie restent complémentaires et elles sont adoptées pour 
une meilleure saisie de cette différence et cette  complémentarité par les 
sociolinguistes. 

Pour l’approche, nous adoptons la diachronie, celle qui s’intéresse, de près, à 
l’histoire de la langue en général et au parler local en particulier, dans le cas de 
Tlemcen, une médina connue pour ses différents emprunts : le grec, le latin, le 
punique, l’arabe, l’ottoman, l’espagnol et le français. 

Il est à noter que diachronie vs synchronie, cette opposition fit l’objet d’un 
travail philosophique que  nous renvoie aux travaux de Barthes et de Sartre. En 
plus  De Saussure, cette approche serait importante dans le sens de mettre en relief 
l’approche philosophique. 

Si les linguistes, les sociologues et les anthropologues sont impliqués dans la 
diachronie, cette approche  nous invite, principalement, à traiter  les  fonctions et 
l’usage du  vocabulaire évolutif, à travers les âges et les époques successives de 
l’ancienne ville romaine, Pomaria  (2). 

 Pour le même vocable, nous évoquons le tracé de l’évolution du  sens utilisé 
par la population locale afin de poursuivre  le but représentatif de la  circulation 
des signes du mot. 

 Certains sens sont adoptés pour assurer une perspective de l’usage du mot 
dans les différents champs sémantiques, de la  linguistique et la culture populaire. 
Le  caractère spécifique de ce parler  peut être fluctuant,  entre le sens propre et le 
sens figuré, en usage dans la société étudiée. Il s’agit, en effet, d’un jugement 
purement péjoratif qui peut  nuire une discussion entre deux personnes de 
générations différentes : C’est la cas du vocable  « Dar El Kbira » qui, dans la  
culture locale de type médinal, peut avoir deux sens pour un même mot, signifiant 
la grande maison: 

1- Le sens sociologique propre 
Il s’agit de la grande maison où de nombreux colocataires vivent ensemble dans 

une ambiance communautaire. A cet effet, nous orientons nos lectures vers l’œuvre 
de Mohammed Dib (1920-2000), un romancier de culture  française et d’origine 
tlemcenienne. Le  roman parle de « dar esbitar » ( la maison –hôpital ou la maison 
des malades). 

2- Le sens anthropologiquement péjoratif 
La population locale, des hadars  (3) et des kouloughlis (4), adopta , comme 

celle du  hawz (5), en moins de deux siècles, le sens péjoratif de la grande maison 
qui signifie «  les  boites » ou « les maisons  closes ». 

Sur  la période, chronologiquement longue, pourrait s’étendre les différentes  
cultures, ayant laissé quelques empruntes d’ordre lexical. A cet effet,  nous  
essayons de les énumérer  et de  les  classer comme suit:  

a- La culture primitive. 
b- La culture berbère ou amazighe. 
c- L'ancienne culture chrétienne. 
d- La culture arabo-islamique.  
e- La culture arabo-mauresque. 
f- La culture ottomane. 
g- La culture juive. 
h- La culture espagnole.i- La culture européenne. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:27 UTC)
BDD-A3336 © 2011 Editura Europlus



 223 

Dans la première et la seconde,  la maison  n’aurait jamais été ce qu’est un domicile 
de type dar ; mais un abri contre  les changements climatiques tels que le froid et  
la  chaleur. 

Il a fallu, peut être, attendre l’arrivée des romains pour que Pomaria puisse  
naître avec ces domus (6) , aujourd’hui disparues. C’est la première  fois que la 
population locale qu’a pu  connaître  la maison, avec  sa cour  centrale, ses murs, 
ses pièces et son entrée principale. Cette  structure  nous renvoie, principalement, à 
la maison  traditionnelle de type « dar », un legs et un héritage de la culture arabo 
musulmane des andalous, ayant pris connaissance de l’accueil de la capitale du 
Maghreb central réservé,  par les princes  abdelouadides puis zianides, aux 
réfugiés, entre exilés et aux  expulsés des capitales provinciales d’Andalousie. 

A l’époque antérieure à celle des rois de Tlemcen, la population locale  habitait 
quelques abris et  habitations fortunés tels que le gourbi  (7) et la nûawala (8), 
représentants l’espace  habitable sous  forme de hutte, puisque l’histoire et la 
tradition nous rappellent que la  ville perdit sa ruralité avec l’arrivée des premiers 
andalous, venus offrir leurs services au royaume, fraîchement intronisé. 

Avant 1830, Tlemcen était la médina , la  ville précoloniale : les espagnols n’ont 
pas habité mais  les juifs ont occupé un grand espace medinal, connu sous le « derb 
el y-hûd » ( ruelle des  juifs). Ces derniers ont conservé, peu de temps, leur 
vocabulaire et puis l’ont abandonné  pour des pratiques langagières communes (9). 

 
L’étude de l’évolution du parler à travers le mot « dar » 
Lors de notre enquête de terrain, dans la société étudiée, nous avons enregistré 

quelques  remarques qui  nous servirent  d’indicateurs pour une meilleure 
compréhension de l’approche diachronique du  vocable « dar ». 

Dans la  culture locale, ce  vocable est utilisé pour désigner tous les types et 
formes de maisons répertoriées à Tlemcen dont la maison en longueur ( 
« bûtwil »), la maison du cul de sac ( « el a-‘iya »), la maison en hauteur ( 
« Djlissa »), etc 

A partir des matériaux de construction, une autre  forme de désignation des 
maisons est à signaler : la maison dont les clôtures étaient de roseaux (« dar el 
açab ») ou du bois (« dar El khshab ») ou de barres de fer ( « dar El sbèyèk »),etc. 

La  situation par rapport à des repères peut servir de source d’inspiration pour 
certains dont la maison est mitoyenne des escaliers ( « dar drooj ») , celle se 
trouvant sur une pente ( « dar el ‘a-e-ba » pour  une forte pente) ou (« dar el ‘eu-
iba »pour une faible pente),etc. 

Les fonctions des propriétaires sont, essentiellement, une source de désignation 
des maisons telles que « dar el adhi » (la maison du cadi, le juge musulman) , « dar 
el mufti » ( la maison du chef religieux (10),etc. 

Pendant l’occupation française, le vocable « dar » est utilisé pour désigner des 
services de l’administration coloniale. A cet effet, plusieurs cas sont à signaler : 

- « dar eddaw » pour désigner le service de l’électricité : ex l’entreprise E.G.A 
 (Electricité –Gaz d’Algérie) 

-« dar el ma » pour parler des services des  eaux. 
- « dar dûmine » nous renvoie aux services des domaines dans le sens de 

services des impôts directs et indirects. 
-«  dar el batènti » est le service de payement  des impôts. 
-« dar tsrab » pour signifier les services des cadastres. 
Pendant la même époque, les tlemceniens utilisaient «  dar génénar » pour 

rappeler le siège et le  bâtiment du général, administrateur et militaire de la  ville et 
« dar el ‘assakri » pour le siège de l’association des anciens  combattants 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:27 UTC)
BDD-A3336 © 2011 Editura Europlus



 224 

musulmans d’Algérie. Il est à  noter que les structures et  bâtiments de ces deux 
institutions  dont l’architecture et  la décoration étaient d’inspiration arabo 
mauresque. D’ailleurs, d’autres institutions connurent cette même architecture : 
c’est le  cas des  Medersas de Tlemcen, d’Alger et de Constantine , la gare de la 
ville d’Oran, la grande poste d’Alger. Cette recommandation est l’œuvre du 
Gouverneur Général d’Algérie, en l’occurrence Jonnart (11). 

A l’indépendance nationale, les autorités du pays adoptèrent la même forme de 
désignation des services et des administrations tels que : 

-« dar el baladiya » pour désigner la mairie. 
-« dar el hadhana » pour la pouponnière. 
-« dar el ‘adjaza » pour l’asile des vieillards. 
-« dar el mûssinnine » pour l’asile des vieux. 
-« dar el mûfti » pour les services de la fetwa.  
 Usage familial  du vocable « dar » 
Dans la société  tlemcenienne, l’analyse des pratiques  langagières se prolonge, 

à travers la culture populaire et le patrimoine immatériel, pour aller retrouver le 
sens et la représentation de l’espace « habiter » dans l’imaginaire masculin. En  
effet ,  notre investigation nous permet , principalement , de relever  cette 
observation d’ordre socio anthropologique puisque la maison , en  tant qu’espace 
et patrimoine matériel, peut prendre une nouvelle forme de représentation sociale 
pour lui donner un sens et un objet de sacralité. D’ailleurs, le symbole s’impose à  
nous pour une fusion symbolique entre le patrimoine  matériel et le patrimoine 
immatériel : il s’agit de l’usage du vocable « dar » pour désigner la femme. 

Dans son analyse, Mohammed Saidi, parle du rapport maison –femme dans 
une vision  purement  anthropologique puisqu’il relie le sacré au  profane dans le 
cadre de la culture populaire et de l’oralité (12). 

Etant en possession de quelques éléments d’explication de cette forme de fusion  
symbolique entre la maison et la  femme, nous avons la sacralité de l’espace 
domestique, défini par la « horma » ( le respect)  et limité par le seuil, 
communément appelé «  el ‘atsba » et surtout  représenté principalement par «  
Dakhla » ( entrée principale)  ou le « bèb eddar » ( la porte d’entrée). 

Si la maison est un espace reconnu socialement et culturellement, délimité 
structurellement et défini architecturalement, la femme se  veut l’animatrice  de la  
vie sociale dans cet espace clos  pour qu’elle mérite, personnellement et 
individuellement,  le respect, la considération et la sacralité, comme le veulent les 
us et coutumes arabes, legs et héritage culturels des ancêtres. 

 Cette distinction, réservée à l’être humain féminin, accorde à la femme une 
place importance dans la  vie sociale et culturelle de l’homme  de l’intra domus ou 
de l’extra domus. Cette considération met en avant les limites de l’espace 
domestique pour imploser le sens du vocable « dar » ( la maison) en lui accordant 
une extension purement socio anthropologique. 

L’image de la femme, dans une société arabo musulmane de la médina, se  
complète par sa place dans l’imaginaire  masculin et   se penche sur l’importance 
du discours de  l’homme, le chef de la famille, dans son quotidien. 

A titre d’exemple, les tlemceniens (13) utilisent, le singulier comme le pluriel, 
pour parler de la femme, particulièrement l’épouse : 

-« mûlats  eddar»  ( la propriétaire de la maison). 
-«  mûaline addar » (14) (les chefs de la maisonnée). 
 La  femme utilise, également, cette formulation pour parler de son mari : 
- « mûl eddar » ( le propriétaire de la maison ). 
-« mûla dari » ( le chef de ma maisonnée). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:27 UTC)
BDD-A3336 © 2011 Editura Europlus



 225 

Pour les jeunes garçons célibataires, eux aussi, ils utilisent la même formulation, 
mais uniquement au pluriel, pour parler de sa grand-mère, sa mère, sa ou ses 
belle(s) sœur(s), sa ou ses sœur(s), sa ou ses nièce (s). Le vocable «  dar » prend le 
sens de maisonnée et de famille, malgré l’usage du mot signifiant la maison : 

- «  mûaline addar  Rahûm ghaybine»:   
 Elles  sont absentes ( dans le sens de dire que les femmes sont absentes). 
- «  mûaline addar Rahûm fel ‘eurç »:  
Elles sont au mariage( dans le sens de dire que les femmes sont à la fête du 

mariage). 
- «  mûaline addar  Rahûm fel hammam »:  
Elles sont au  bain maure (dans le sens de dire que les femmes sont  au  bain  

maure) 
etc. 
 

Confusion ou signification étendue du vocable 
Lors de mes enquêtes, il m’a été donné de rencontrer une vielle personne qui, 

lors de l’entretien lié à son récit du vécu, évoqua le vocable  «  dar », en me 
disant :j’ai loué «  tsalts diar » ( sic !)   (trois maisons) alors qu’elle est colocataire et 
occupe, avec ses enfants,  toutes les pièces du premier étage d’une maison 
traditionnelle à Tlemcen. 

La  curiosité scientifique  m’interpelle au sujet de l’usage du mot « dar » par 
cette femme sexagénaire. Suite aux explications  fournies par mon informatrice, j’ai 
saisi l’opportunité de lui demander où habitait-elle auparavant. Ma surprise : elle 
est originaire de la région de Mascara , ayant longuement habité les quartiers 
populaires de la ville d’Oran. Suite à la mutation de son fils aîné dans le  cadre de 
son travail , elle déménagea pour habiter une maison traditionnelle dans la 
« hawma » (quartier traditionnel)  la médina de Tlemcen. 

Les éléments collectés me renvoient à l’usage, par  mon informatrice, du 
vocable « dar » pour désigner une pièce , une  chambre ; alors que  dans l’ancienne  
capitale du Maghreb central, la population locale désigne chaque pièce par son  
nom : 

- « qûbba » pour chaque pièce du rez de chaussée, à l’exception du « m-rah » 
- « m’rah » pour désigner un espace, sous forme de pièce sans porte ni fenêtre , 

mais  dotée deux piliers  de chaque coté de la pièce. 
-«  ghûrfa » pour parler de la pièce  du premier étage à l’exception du « n-bah ». 
-« n-bah » est l’espace identique au « m-rah » mais se trouvant au premier étage 

et il est réservée eux filles et aux  brus. 
Dans la  culture locale, l’épouse  parle de la maison, en utilisant :  
 - « dari » pour insister sur la propriété de la maison qu’elle partage avec son 

mari. 
- « darna » pour désigner la  maison familiale de ses parents. 
 Pour les deux exemples, la femme utilise la singularité : l’individualité ( maison 

individuelle)   et la collectivité (maison  collective). 
Un tlemcenien parle du chemin à emprunter pour aller chez lui en utilisant :  
-« nat-la’ l-dar » quand il veut dire qu’il  doit emprunter une montée pour 

rejoindre la maison( « dar ») (15) . Le mouvement est croissant (la montée). 
-« na-habat l-dar » pour insinuer qu’il doit effectuer une descente pour arriver à 

la maison (« dar »). Le mouvement est décroissant (la descente). 
Quand il est au service militaire, il utilise une autre expression pour dire qu’il 

parte en congé: «  nam-shi l-dar » dans l’idée de rejoindre chez lui, alors qu’il se 
retrouve très loin par rapport à la résidence de ses parents. Le mouvement est  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:27 UTC)
BDD-A3336 © 2011 Editura Europlus



 226 

horizontal (même  dans le  cas de l’existence des montées et des descentes, il 
demeure toujours, dans son propre imaginaire,  dans l’horizontalité). 

Dans les trois derniers cas de  figure, l’usage de « dar »  conserve le même sens ( 
la maison) ; mais il  change d’orientation avec« nat-la’» , « na-habat» et «  nam-shi». 

A cet effet, nous enregistrons la verticalité  (16)  et l’horizontalité du 
déplacement de l’individu qui désire rejoindre le domicile parental. 

 
Conclusion 
L’enquête de terrain nous permit  non seulement de connaître les  variantes et 

l’usage du  vocable « dar » ; mais de saisir l’importance de la situation de la maison 
par rapport  au point de départ  de l’individu  qui désire rejoindre le domicile : 
l’usage du vocable chez la femme mariée (17)   et le jeune célibataire. 

« El Ala » , en tant que   parler local de Tlemcen connait , effectivement ,  
l’histoire qui lui permet de lui donner  une dimension diachronique et que  son 
évolution nous  renvoie principalement à l’évolution des mots à travers les 
périodes  historiques et en fonction du sens du déplacement de l’individu ou de sa 
destination. 

Avec l’apparition récente de « shab-‘âa jdida » ( les nouveaux riches)  dans le 
sens de l’homo urbanus, nous avons remarqué, dans les pratiques langagières 
locales, que les individus n’accordent pas l’importance aux  nuances entre les 
différents types d’habitations ou de résidences. 

La population locale , hommes et  femmes, utilise  le même principe dans 
l’usage du mot et du sens de « dar » , au même pied d’égalité, pour parler de 
l’appartement , de la maison de maître , de la maison individuelle, de la maison 
collective et de la  villa. 

Cette approche se caractérise par l’aspect diachronique du parler local 
tlemcenien  à travers l’usage du  mot « dar »  et que les résultats  ont confirmé nos 
hypothèses. 

 
 

NOTES 

(1) Le Tlemcenois est  constitué de : 
‐ L’intra muros ( représenté par la  ville de Tlemcen) 
‐ L’extra muros ( constitué par le Hawz, représenté par Ain El Houtz) 
(2) Ancien   toponyme de Tlemcen. 
(3) Cette catégorie ethnique regroupe les berbères , les arabes  et les andalous. 
(4) Cette catégorie ethnique représente les enfants issus d’un mariage  mixte entre les 

ottomans (anciens janissaires  musulmans) et les femmes indigènes. 
(5) Pour le cas d’Ain El Houtz, la population locale est  généralement constitué de shurfa et 

M’rabtine(, les représentant s de  la noblesse des descendants du Prophète Mûhammed 
(QSSL). 

(6) Dans sa langue d’origine, Domus signifie  habitation ,  maison , logis , domicile. Il s’agit 
donc d’une construction, comme le  veut l’étymologie. 

(7) Nom attribué à un type de hutte dont les matériaux sont uniquement les branchages et/ 
ou les  chaumes. 

(8) Nom attribué à un  autre type de hutte, utilisant pour réalisations les roseaux, les troncs 
d’arbres et la terre. 

(9) L’hébreu se parlait uniquement entre  juifs. 
(10) Le mot est  transcrit avec ph (Muphti) ou un f ( Mufti). Il s’agit  du chef  religieux , le 

seul apte à donner une fetwa. Il est à la  fois théoricien et interprète du droit  musulman, 
communément appelé droit canonique musulman. Notable et personnage de grande 
importance , pendant l’occupation  française  en Algérie, le Mufti remplissait  en même 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:27 UTC)
BDD-A3336 © 2011 Editura Europlus



 227 

temps plusieurs  fonctions telles que les  fonctions religieuses, les  fonctions  judiciaires 
et les  fonctions  civiles. Il siège à la grande mosquée  de la  ville. Quant au  cadi, il siège 
dans sa mahkama ( palais de la justice  traditionnelle. A Tlemcen, le cadi était, au début 
du vingtième siècle, un hadar ( un arabe) et le mufti un kouloughli ( un ottoman). 

 (11)Charles Celestin Auguste Jonnart (1857-1927). Il fut  trois  Gouverneur  Général 
d’Algérie : 

-1900-01 
-1903-11 
-1918-19 
Il était un intellectuel qui  voyait pour l’Algérie une mixité culturelle,  comme source 

d’inspiration et d’épanouissement, en faveur de cette population. 
(12) M.Saidi,Le foyer- la femme : la symbolique de l’espace entre le sacré et le profane dans 

la culture populaire, Insaniyat, revue algérienne d’anthropologie et des sciences sociales, 
n° 2, Automne, 1997, pp 6-14 

(13) Uniquement les hommes. 
(14) Parfois, en incluant les filles, les sœurs, les belles sœurs et les brus. 
(15) «  na »  signifie  notre. 
 (16) La montée et la descente. 
(17) En tant qu’institution, le mariage est la source du changement de statut social et de 

l’usage du possessif. 
 
 
BIBLIOGRAPHIE 
 
Barake, Bassam (?).Dictionnaire de linguistique. Français-Arabe. Avec un index alphabétique des 

termes arabes,Tripoli(Liban):Jarouss Presse. 
Basset ,René, (1898) .Notice sur le dialecte berbère des Beni Iznacen,Firenze: STF. 
Beaussier,Marcelin, (1958).Dictionnaire Arabe- Français.Nouvelle édition, revue, corrigée et 

augmentée par Mohammed Bencheneb,Alger: La maison des  livres, (2 tomes). 
Calvet  ,Louis-Jean(2009).La sociolinguistique,Paris: PUF.(Que Sais-Je ?) (6ième édition). 
Guenaou ,Mustapha,(2010) .« La maison traditionnelle à Tlemcen »(conférence au CRASC, le 04 

février 2010),( inédite) 
Guenaou ,Mustapha (2010) .« L’exil positif à Tlemcen: L’arrivée des musulmans d’Espagne et la 

maison médinale ». (Colloque international, Perpignan, 1er & 2 avril 2010) ( inédit) 
Guenaou ,Mustapha (2009) .« La maison traditionnelle dans une médina : l’exemple de 

Tlemcen. »(conférence organisée par l’Association « Ghazouana » (Marignac-Bordeaux, présidée 
par Madame Christiane Bavois-Fihey) , à  la Maison des Suds - ADES,CNRS-Université de 
Bordeaux 3, le 15 octobre 2009), ( inédite) 

Guenaou ,Mustapha (2009) .« La maison traditionnelle dans une  ville précoloniale :Nedroma. 
(Nédroma, journée d’étude organisée par l’association « El Mouahidiya »  avec le 
CRASC-Oran,  La maison du Patrimoine, 7 mai 2009) ( inédit) 

Guenaou ,Mustapha  (2009) .« Le  retour vers l’enfance. La maison traditionnelle, un lieu d’histoire  
et de mémoire. »(Colloque international sur « Retours  vers les enfances 
méditerranéennes », Université Via Domitia,Perpignan,15-17 octobre 2008) ( inédit) 

Saussure  ,De, Ferdinand(1994).Cours de linguistique générale, Alger: ENAG editions. 
Saidi ,Mohammed(1997).Le foyer- la femme: la symbolique de l’espace entre le sacré et le profane 

dans la culture populaire, in Insaniyat, revue algérienne d’anthropologie et des sciences 
sociales, Oran, n°02, pp.6-14 

Sapir ,Edward (1991).Linguistique ,Paris: Ed. de Minuit.  
T. Hall ,Edward (1984).Le langage silencieux ,Paris : Le Seuil. 
Fijalkow , Yankel(2007,).Sociologie des  villes , Paris : La découverte. 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:27 UTC)
BDD-A3336 © 2011 Editura Europlus



 228 

RÉSUMÉ 
Les mots et les choses de la maison arabo-musulmane de Tlemcen: 

approche diachronique 
 
Cette contribution représente les résultats d’un travail de terrain qui, entamé depuis plus de trois 
années, entre dans un projet de recherche, inscrit au programme du Centre de Recherche en 
Anthropologie Sociale et Culturelle d’Oran (Algérie).  Portant essentiellement  sur une approche 
diachronique, il reprend le vocable « dar » (la maison  traditionnelle ou la maison tout court !) pour 
étudier le mot, l’exemple de départ et  l’approche, tout en insistant sur l’étude de l’évolution du parler à 
travers le mot, de l’usage familial du vocable et la confusion ou signification étendue du vocable. Le 
travail de recherche continue pour réaliser un dictionnaire, objet de notre projet de recherche. Celui-ci 
nous permit de mieux saisir l’importance des fonctions de chaque espace, dans un cadre purement socio 
anthropologique et pour pouvoir étendre la recherche à d’autres espaces à Tlemcen, ancienne capitale 
du Maghreb central. Ce centre de rayonnement culturel et foyer du savoir connaît, durant l’année 2011, 
une manifestation, d’une grande envergure culturelle. La méthode utilisée pour cette contribution est 
celle d’une étude qualitative qui nous imposa le récit de vie, accompagné d’entretiens, deux outils de 
recherche fiables pour pouvoir effectuer une collecte de données. Les résultats se présentent comme une 
confirmation des hypothèses suggérées pour cette étude. Quant à la conclusion, elle reste une ouverture 
à d’autres mots et vocables du parler local, appelé « El Ala ». 
Mots-clés: Tlemcen (Algérie), “Dar”, maison arabo-musulmane, “El Ala”, approche diachronique. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:27 UTC)
BDD-A3336 © 2011 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

