
Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

117

CONTRIBUȚII ALE TINERILOR CERCETĂTORI

https://doi.org/10.52505/1857-4300.2021.3(315).11
CZU:81’36’373.612.2:27-23

STRUCTURI METAFORICE IMPLICÂND SUBSTANTIVE 
DEVERBALE, REPERABILE ÎN TEXTELE-ACATIST

Ecaterina BRĂGUȚĂ

Cercetător științific stagiar
E-mail: cateacebanu@gmail.com
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-3999-8985
Institutul de Filologie Română „Bogdan Petriceicu-Hasdeu” (Chișinău)

Metaphorical Structures Involving Deverbal Nouns Characteristic  
of the Akathist Text

Abstract
Orthodox hymnography comprises a wide variety of musical-poetic structures. 

Among them, the akathist stands out both in terms of size and aesthetic features or in terms 
of frequency of use in the practice of prayer. From the point of view of linguistic interest, 
we notice the abundance of deverbal nouns in the structure of the akathists, present at all 
levels of text structure. The multifunctionality of the deverbal nouns within this type of 
text also includes the aesthetic dimension of the hymn. In the current article we will focus 
on the dominant metaphorical structures, formed on the basis of deverbal nouns, which 
highlight fundamental concepts of Christianity.

Keywords: hymnography, akathist, deverbal nouns, full infinitive, conceptual 
metaphor, nominal metaphor.

Rezumat
Imnografia ortodoxă cuprinde un ansamblu bogat de structuri poetico-muzicale. 

Printre acestea, se evidențiază acatistul atât ca dimensiune, cât și ca particularități estetice 
sau ca frecvență de utilizare în practica de rugăciune. Din punctul de vedere al interesului 
lingvistic, observăm abundența substantivelor deverbale în structura acatistelor, prezente 
la toate nivelurile de structurare a textului. Polifuncționalitatea deverbalelor în interiorul 
acestui text vizează inclusiv dimensiunea estetică a imnului. În articolul curent vom 
evidenția structurile metaforice dominante, formate în baza substantivelor deverbale, prin 
care sunt reliefate concepte fundamentale ale creștinismului. 

Cuvinte-cheie: imnografie, acatist, substantive deverbale, infinitivul lung, metafora 
conceptuală, metafora nominală.

Articolul curent face parte dintr-o cercetare mai amplă asupra substantivelor 
deverbale reperabile în imnografia ortodoxă, în particular în ansamblul acatistelor 
românești. Am remarcat prezența masivă a acestor unități lexicale în textele cercetate, 

117

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:48 UTC)
BDD-A33107 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



118

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

iar ulterior am tins să observăm valorile gramaticale, semantice, stilistice, textuale 
pe care le comportă numele derivate de la o bază verbală. Întâi de toate, trebuie 
specificat că deverbalele demonstrează o plurifuncționalitate în economia acatistelor. 
În cele de mai jos, vom insista asupra unui singur aspect, și anume: imprimarea 
dimensiunii estetice unui text religios prin prisma substantivelor deverbale, care se 
suprapune pe conceptualizarea metaforică, adică cunoașterea aspectelor spirituale 
este transpusă lingvistic prin mijlocirea metaforelor conceptuale, care sunt rezultatul 
experiențelor acumulate de-a lungul veacurilor.

Imnografia sau imnologia reprezintă: a) arta compunerii poeziei religioase 
creştine, mai precis a imnurilor folosite în cultul bisericesc; b) disciplina care 
se ocupă cu studiul acestora; c) ansamblul cântărilor folosite în cultul ortodox. 
Imnografia stabilește conexiuni cu numeroase discipline teologice, precum 
liturgica, dogmatica, patristica, hagiografia, iconografia, indicațiile tipiconale. 
Raportul cu liturgica este dictat de necesitatea exercitării cultului religios, aceasta 
fiind o relație directă. O altă disciplină care se alimentează din imnografie este 
dogmatica. Imnografia mai este considerată un izvor de inspirație în cadrul tradiției 
bisericești, pentru conținutul propriu-zis teologic sau dogmatic al imnurilor (o clasă 
de cântări liturgice se și numesc „dogmatice”, tocmai pentru mesajul lor teologic 
bine stabilit). Patristica se intersectează cu imnografia prin demersul determinării 
paternității imnurilor sau textelor patristice. Hagiografia, iconografia și imnografia 
mențin conexiuni strânse: imnografia se inspiră, dar poate să și completeze sau 
să îmbogățească viața unui sfânt; la rândul ei, viața unui sfânt este o „icoană 
narativă”. Dintre cei mai cunoscuți imnografi, autori ai cântărilor bisericești, vom 
aminti de Sf. Roman Melodul, Andrei Criteanul, Cosma Imnograful, Efrem Sirul, 
Ioan Scolasticul, Iosif Imnograful, Nicodim Aghioritul, Teodor Studitul, Ioan 
Damaschin, Grigore de Nazianz ș.a.

Pe parcursul istoriei creștinismului s-au fundamentat câteva forme distincte 
de text cantabil, utilizate în cadrul oficierii slujbelor religioase, ele sunt: troparul, 
stihira, condacul, canonul. Aceste texte au structuri fixe, fără a admite intervenții 
majore, iar din ele derivă mai multe forme de cânt religios. Articolul curent se va 
axa doar asupra textului acatist, un subtip al canonului. 

Acatistul reprezintă o formă a condacului arhetipal. Se deosebește prin calități 
poetice elevate, fiind bogat în metafore şi alte forme de stil alese cu deosebită 
grijă, destinat preamăririi Domnului Hristos, Născătoarei de Dumnezeu ori unui 
sfânt. Acest imn se cântă totdeauna şi integral în poziţie neşezândă, în picioare 
(gr. ἀκάθιστοσ/ a-katist-os = ne-aşezat) (Braniște, 2001, p. 17). În ansamblul 
imnografiei ortodoxe, acatistul este o cântare de laudă, de proporții, care, deși 
nu face parte nemijlocită din circuitul liturgic, este un tip de rugăciune, având o 
răspândire largă în practica ortodoxă și o mare popularitate în rândul credincioșilor, 
la care se apelează fie în ziua prăznuirii unui sfânt, fie în cadrul pravilei zilnice 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:48 UTC)
BDD-A33107 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

119

de rugăciune, fie la necesitate (acatistele sunt recomandate spre lectură în anumite 
contexte: pentru izbăvire de patima beției, pentru vindecare de cancer, pentru 
luminarea minții etc.). Totodată, vom sublinia că acatistul este un text în care se 
intersectează cântecul ortodox, adică imnografia, și rugăciunea creștină.

În ortodoxie, rugăciunea este văzută ca un element esențial al vieții omului 
în relația cu Dumnezeu. Încă din Vechiul Testament, rugăciunea și milostenia erau 
considerate prioritare în raport cu alte manifestări exterioare (Bria, 1994, p. 338). 
Cele mai multe explicitări cu referire la acest aspect, oferite de Părinții Bisericii, 
converg către ideea de comunicare om – Dumnezeu, exprimată prin sintagme de felul 
„vorbire adresată lui Dumnezeu” (Sf. Ioan Gură de Aur), „convorbire cu Dumnezeu” 
(Sf. Grigore de Nyssa), „înălțarea minții către Dumnezeu sau cererea celor ce se 
cuvin de la Dumnezeu” (Sf. Ioan Damaschinul). Dicționarele contemporane atestă 
termenul rugăciune cu următoarea semnificație: „Actul esențial, fundamental al 
vieții noastre religioase, este mijlocul de a ne pune în legătură directă cu Dumnezeu, 
prin înălțarea gândului, a inimii, a voinței noastre spre El” (Braniște, 2001, p. 413). 

Cercetătoarea D.-L. Teleoacă subliniază tridimensionalitatea actului de 
rugăciune, care este, în același timp: 

●	act mental → „înălțarea gândului, a voinței către El”;
●	 act verbal → articularea „textului” rugăciunii;
●	 act gestual → rugăciunea este însoțită de însemnarea cu semnul crucii, 

statul în genunchi, metanii, ridicarea mâinilor.
Tipuri de rugăciune. În funcție de scopul urmărit de emițător, se deosebesc 

câteva tipuri de rugăciune: rugăciune de cerere (caracteristică vieții pământești), de 
mijlocire (asociată celei de cerere, cu diferența că este adresată Maicii Domnului sau 
sfinților), de laudă, de mulțumire. O altă dihotomie care trebuie amintită aici ține de 
rugăciunea individuală (particulară) – rugăciunea comunitară (publică, obștească), 
care este rugăciunea oficială a Bisericii, rânduită în cărțile de cult.

Rugăciunea ortodoxă este o continuare a tradiției veterotestamentare, potrivit 
căreia „în rugăciune, profeții și drepții, obțin putere dumnezeiască” (Bria, 1994, p. 
338), iar Psalmii sunt un indicator al importanței rezervate actului de comunicare 
dintre om și Creatorul său. Noul Testament oferă numeroase exemple de rugăciuni, 
cunoscute după numele celor care le-au rostit (Pruteanu, 2009): rugăciunea Mariei 
„Mărește suflete al meu pe Domnul” (Luca 1, 46-55); rugăciunea lui Zaharia 
„Binecuvântat este Domnul Dumnezeul lui Israel” (Luca 1, 68-79); rugăciunea lui 
Simeon „Acum slobozește pe robul tău Stăpâne” (Luca 2: 29-32). Totuși, rugăciunea 
emblematică a creștinătății, inclusă în Testamentul Nou este rugăciunea domnească 
sau „Tatăl nostru”.

O rugăciune autentică solicită a fi rostită cu mintea, buzele și inima, prin 
urmare, pretinde o implicare emotivă din partea emițătorului, care, de multe ori, se 
poate realiza prin medierea cântecului, capabil de transgresarea granițelor stabilite 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:48 UTC)
BDD-A33107 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



120

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

de „înlănțuirea cuvintelor”, astfel încât „actul cântării sporește forța ilocuționară/ 
perlocuționară a rugăciunii” (Teleoacă, 2016, p. 381).

Acatistul face parte din categoria textelor cantabile; în biserică, la oficierea 
unui acatist, de obicei, se alternează fragmentele cântate (refrenele condacelor 
„Aliluia!” și ale icoaselor, de ex.: „Bucură-te, ceea ce ești plină de dar, Născătoare 
de Dumnezeu Fecioară, bucuria tuturor celor necăjiți!”) cu cele citite (condacele și 
icoasele). În unele biserici, partea cantabilă îi antrenează pe toți membrii în actul 
de verbalizare a rugăciunii, pentru a spori calitatea rugăciunii, împlinind totodată 
îndemnul lui Hristos „Unde sunt doi sau trei adunați în Numele Meu, acolo sunt și 
Eu în mijlocul lor” (Matei 18: 20).

Timpul și spațiul destinat rugăciunii poate fi rezumat prin cuvintele Sf. Ap. 
Pavel: „Rugați-vă neîncetat!” (1 Tesaloniceni 5: 17), adică pe parcursul întregii 
vieți și în orice loc s-ar afla creștinul. Cu toate acestea, există momente distincte 
când rugăciunea este recomandată în mod special: dimineața, seara, înainte și după 
masă, în necazuri și încercări. Cât privește locul rugăciunii, aceasta se poate realiza, 
tainic, oriunde, dar este necesară și rugăciunea comună în cadrul instituțional al 
Bisericii (în zile de sărbători, duminica, la vreme de încercare și alte evenimente).

Procesul de difuzare a rugăciunilor în limba română începe după mijlocul 
secolului al XVI-lea, odată cu apariția primelor traduceri de carte religioasă precum: 
molitvelnice, ceasloave, evloghioane, însă culegerile de acatiste urmează să iasă de 
sub tipar cu întârziere de câteva secole. 

Dimensiunea estetică a imnului acatist
Aria literaturii religioase conține o multitudine de texte care se deosebesc ca 

origine, perioadă de scriere, tematică, stil. Textele religioase se pot grupa acoperind 
toate stilurile funcționale tradiționale, punând în dificultate lingviștii în privința 
delimitării unui stil religios separat sau încadrării acestora în stratificarea stilistică 
consacrată. 

Imnografia ortodoxă, din care vom evidenția genul acatistografic, alături de 
alte rugăciuni, precum și de psalmii Vechiului Testament, este apropiată stilului 
beletristic. Aceste texte pot fi „subsumate așa-numitului cod textual estetic, în speță 
unui cod retoric, în terminologia lui Chandler, autor care definește acest cod prin 
opoziția cu un cod textual științific” (Teleoacă, 2016, p. 4).

Funcția expresivă (emotivă) și conotativă cunosc o realizare sub semnul 
sacrului. Astfel, prima este condiționată de raportarea eului la persoana divinității, 
iar cea de-a doua cunoaște o specificitate datorată unei comunicări care are loc între 
două planuri (două lumi) asimetrice: uman și divin/ teluric și transcendent.

Rugăciunea creștină, în consecință și acatistele din care vom cita în lucrarea 
curentă, sunt marcate de poeticitate, ceea ce nu contravine în niciun fel funcției 
teologico-liturgice pe care o actualizează. Construită pe principiul intertextualității, 
rugăciunea creștină dispune de un univers figurativ foarte bogat, manifestat la nivel 
semantic și sintactic.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:48 UTC)
BDD-A33107 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

121

Substantivele deverbale, manifestând particularități semantice și gramaticale 
specifice, manifestă o potență deosebită în susținerea unor structuri figurative cu 
semantică indefinită ca trăsătură distinctă a textului sacru. În imnurile-acatiste 
prezența epitetelor, a expresiilor metaforice, a superlativului, formate prin antrenarea 
substantivelor deverbale, atinge o frecvență considerabilă. Vom insista în continuare 
tocmai asupra arsenalului figurativ construit prin medierea nominalizărilor verbale, 
plasticizate prin figuri sintactice și figuri semantice.

Valențe metaforice ale substantivelor deverbale în acatist 
Textul religios apelează la metaforă în demersul accederii către adevărurile ce 

depășesc capacitatea rațională a omului. Imnurile ortodoxe includ metafore simple, 
în acord cu imaginarul biblic (adânc, lumină, scară), dar și structuri mai complexe: 
a) structuri genitivale; b) structuri verbale conotate metaforic. În ansamblu, acestea 
participă la conceptualizarea metaforică a adevărurilor de credință.

Conceptualizarea metaforică a persoanelor Sfintei Treimi: Tatăl, Fiul și 
Duhul Sfânt

Metafora este un procedeu de prezentare a atributelor divinității, atribute care 
relevă dimensiunea „greu de cuprins” a lui Dumnezeu. În acatistele cercetate se 
face uz de o serie de expresii metaforice consacrate, în acord cu tradiția creștină și 
textele religioase anterioare, or, acatistul este construit pe principiul intertextualității, 
manifestat la nivel de personaje, evenimente, sintagme, figuri de stil.

Printre noțiunile-cheie explicitate în manieră figurativă sunt cele ale Sfintei 
Treimi, în trei ipostaze „Luminătorule cel în trei Sori” (Ac. Sf. Treimi), având 
determinări distincte pentru fiecare persoană. Această unime întreit sfântă, adică 
Dumnezeu, este situată în afara oricăror limite spațiale, temporale, transcendentale, 
fiind: Făcătorul celor văzute și al celor nevăzute; Purtătorul de grijă; Judecătorul 
nostru; Chivernisitorule cel cu dragoste îmbelșugată al celor de acum și al celor 
viitoare (Ac. Sf. Treimi).

Tatăl, Fiul și Duhul Sfânt sunt reprezentați printr-o serie de metafore preluate 
dintr-un text în altul, asigurând unitatea conceptuală și organicitatea figurativă a 
imnografiei ortodoxe, în acord cu alte texte subsumate stilului religios.

Astfel Tatăl este „Făcătorul a toată făptura cea văzută și cea nevăzută” 
(Ac. Sf. Treimi); „Făcătorul cel preveșnic” (Ac. Sf. Treimi); „Făcătorul cerului 
și al pământului” (Ac. Bunei Vestiri); „Creatorul îngerilor” (Ac. Sf. Serafim); 
„Ziditorul lumii Cel fără de început” (Ac. Sf. Irh. Nicolae).

Cea mai bogată reprezentare figurativă este specifică persoanei Fiului, 
ca urmare a faptului că El este Cel Care s-a întrupat și S-a arătat oamenilor. În 
consecință, ansamblul acțiunilor pământești și al propovăduirilor Sale directe a 
generat o varietate foarte mare de nume-atribute ale lui Iisus Hristos, atestate în 
scrierile religioase. 

Iisus Hristos este desemnat, întâi de toate, ca Mântuitor: „Bucură-te, Ceea 
ce ai născut pe Mântuitorul celor rătăciți” (Ac. Bunei Vestiri); Judecător/ 
Judecătorul cel drept: „Bucură-te, îmblânzirea Judecătorului celui drept” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:48 UTC)
BDD-A33107 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



122

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

(Ac. Bunei Vestiri), „Judecătorul celor vii și al celor morți” (Ac. Domnului 
nostru Iisus Hristos); îndelung-Răbdător, alături de alte sintagme care avansează 
pe traiectul limbajului poetic, Lucrătorul iubirii de oameni; Săditorul vieții 
noastre: „Bucură-te, ceea ce ai lucrat pe Lucrătorul iubirii de oameni// Bucură-te, 
Ceea ce ai născut pe Săditorul vieții noastre” (Ac. Bunei Vestiri); Împodobitorul 
tuturor: „Vrând Împodobitorul tuturor să mântuiască lumea (...) pentru noi S-a 
arătat om ca noi” (Ac. Bunei Vestiri); Dezlegătorul datoriilor: „Dezlegătorul 
tuturor datoriilor omenești venit-a singur la cei ce se îndepărtaseră de harul lui” 
(Ac. Bunei Vestiri); Apărătorul cel mare; Biruitorul iadului; Iubitorul de 
oameni (Ac. Domnului nostru Iisus Hristos); Răscumpărătorul cel făgăduit (Ac. 
Sf. Treimi). Unele reprezentări figurativ-cognitive sunt comune pentru persoana 
Tatălui și a Fiului, Făcător și Judecător: „Arătat-a făptură nouă, arătându-se 
Făcătorul nouă, celor ce suntem făcuți de Dânsul”; „Că Făcătorul cerului și al 
pământului te-a gătit pe tine, curată, sălășluindu-Se în pântecele Tău” (Ac. Bunei 
Vestiri). La nivelul ortografierii, numele Fiului sunt redate întotdeauna cu majusculă.

Duhul Sfânt cel mai frecvent este determinat de „Mângâietor”.
Toate lexemele din seria substantivelor deverbale la vocativ formează o grefă 

metaforică care se înscrie în postulatul: dragostea este ziditoare. Sub cupola semică 
generică a verbului a face se regăsește întreaga paradigmă sememică a termenilor 
metaforici sus-menționați cu derivații conotative deosebite: Făcătorul – Creatorul 
– Ziditorul – Mântuitorul – Judecătorul – îndelung-Răbdător – Lucrătorul – 
Săditorul – Împodobitorul – Dezlegătorul – Apărătorul – Biruitorul – Iubitorul 
– Răscumpărătorul.

Mariologia. Teotokia Fecioarei Maria
Fecioara Maria are doar un singur nume-atribut construit cu ajutorul unui 

substantiv deverbal – Născătoare de Dumnezeu. În prezent acest termen este 
invocat practic în toate rugăciunile, cultul Maicii Domnului fiind foarte dezvoltat 
în ortodoxia contemporană. Însă calitatea de Născătoare de Dumnezeu i-a fost 
atribuită mai târziu și definitivată sinodal prin secolele IV-V.

Învățătura ortodoxă despre Fecioara Maria, Născătoare de Dumnezeu 
(mariologia), în forma moștenită până în zilele noastre s-a constituit de-a lungul 
secolelor. Fundamentarea accepției de Născătoare de Dumnezeu are loc la Sinodul 
al III-lea (Efes 431), ca rezultat al conflictului dintre Chiril al Alexandriei și 
Nestorie (cel care contesta titulatura respectivă, considerând că Fecioara Maria a 
fost născătoare de om și nu a divinității). La respectivul Sinod se consolidează 
învățătura Bisericii, fiind recunoscută sintagma Maica Domnului sau Născătoarea 
de Dumnezeu. 

Cea mai veche rugăciune în care este prezentă adresarea Născătoare de 
Dumnezeu este un papirus în limba greacă, Sub tuum praesidium, păstrat la 
Biblioteca „Jonh Rylands” din Manchester, datat cu sfârșitul secolului al III-lea: 
[Sub milostivirea ta scăpăm, Născătoare de Dumnezeu. Rugăciunile noastre nu 
le trece cu vederea în nevoi, ci din primejdii ne izbăveşte pe noi, una curată, una 
binecuvântată] (www.ortodox.md).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:48 UTC)
BDD-A33107 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

123

Teotokia Fecioarei Maria este un subiect de o profunzime care îi depășește 
chiar și pe teologi. Cu atât mai curios este modul în care are loc asimilarea conceptului 
în întreaga comunitate creștină, în special a enoriașilor de rând. În primele secole 
de creștinătate se cunosc relativ puține opere cu referire la tema mariologică, 
dar începând cu secolul al IV-lea d.Hr. numărul acestora crește vertiginos. Mai 
târziu, în timpul Papei Sergiu I (687-701), sunt scrise anumite rugăciuni pentru 
sărbătorile închinate Maicii Domnului (Nașterea, Buna Vestire, Curățirea la Templu 
și Adormirea) (Bria, 1994).

Imaginea Feciorei Născătoare de Dumnezeu cere un soi de „traducere”/ 
„tălmăcire” pentru omul simplu. Pentru aceasta s-au găsit modalități expresive, 
artistice care să apropie conceptul de o profunzime mistică de sufletul creștinului; 
demers realizat cu succes în cadrul creațiilor poetico-muzicale, unde numele-
atribut Născătoare de Dumnezeu este completat de o multitudine de calități-acțiuni 
ale acesteia: Bucură-te, dezlegarea tuturor bolilor, Bucură-te, înecarea tuturor 
patimilor, Bucură-te, mângâierea celor scârbiți, Bucură-te, înălțarea credincioșilor 
spre mântuire, prin care se conturează implicarea divină a Fecioarei Maria în viața 
duhovnicească a comunității creștine. 

Reprezentarea figurativă a conceptelor viață – moarte prin intermediul 
substantivelor deverbale

În ortodoxie conceptul de viață este mai larg, fiind fragmentat în viața 
pământească care cunoaște o limitare cronologică, după care urmează viața de apoi; 
aceasta are doar început și nu cunoaște vreo delimitare de sfârșit, considerată viață 
veșnică. Separarea dintre viața pământească și viața veșnică este marcată de un 
punct de trecere – moartea. Dacă pentru limbajul laic conceptele viață – moarte sunt 
în relație de opoziție, în ortodoxie, după cum o demonstrează și textele acatistelor, 
moartea nu este decât o punte de tranziție dinspre dimensiunea pământească spre 
cea transcendentală.

Viața pământească este reprezentată, de obicei, de metafora călătoriei: 
„săvârșind călătoria cea pământească” (Ac. Sf. Gavriil Bănulescu-Bodoni) a cărei 
finalitate este dobândirea accesului în împărăția cea veșnică.

Moartea. Textele imnografice oferă variate interpretări conceptului de moarte. 
Expresia consacrată, coincide cu unul dintre sinonimele acceptate în limbajul 
laic – sfârșit, marcând acea delimitare a intervalului cronologic rezervat pentru 
existența pământească. Însă, este semnificativă diferența, determinată de opoziția 
virtute – păcat, între felul în care trec drepții și păcătoșii acest prag existențial. În 
cazul persoanelor care au trecut călătoria pământească în acord cu poruncile lui 
Dumnezeu, sfârșitul este plin de liniște, deseori așteptat sau chiar este cunoscut 
momentul când se va ajunge la acel hotar între aici – dincolo; pe când în cazul 
oamenilor cu trai nelegiuit, sfârșitul este aducător de tulburare, el survine mereu pe 
neașteptate şi îi ia „pe nepregătite”: „căci ce voi face eu păcătosul, năpădindu-mă 
deodată neprevăzutul sfârșit” (Ac. Cuv. Parascheva).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:48 UTC)
BDD-A33107 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



124

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

Cât privește sfinții, acatistele creează senzația că aceștia nu mor. Lexemul 
moarte apare într-un număr limitat de ocurențe, fiind utilizate însă o mulțime 
de sintagme care reliefează concepția creștin-ortodoxă asupra acestui fenomen. 
Conform DEX-ului, moartea este „încetare a vieții, oprire a tuturor funcțiilor 
vitale, sfârșitul vieții; răposare; deces”. Însă acatistele cuprind o serie de unități 
lexicale deverbale prin care se conturează concepția creștină asupra morții, cele mai 
frecvente metafore fiind adormire, trecere, mutare, chemare: Exemple:

Adormire:
● „ziua adormirii tale” (Ac. Sf. Simeon Noul Teolog);
● „cântând adormirea ta” (Ac. Sf. Grigorie Decapolitul);
● „fericita ta adormire” (Ac. Sf. Lavrentie).
Trecere/ plecare/ ducere:
● „marea și înfricoșata trecere a hotarului veșniciei” (Ac. Sf. Cuv. Maria 

Egipteanca);
● „înțelegând poporul de ducerea ta de la dânșii” (Ac. Sf. Grigorie Teologul);
● „plecarea ta la Domnul” (Ac. Sf. Nina);
● „Acum aștept foarte liniștit plecarea mea; degrab vocea Domnului Celui 

Milostiv mă va chema” (Ac. Sf. Irh. Gavriil Bănulescu-Bodoni);
● „în răbdarea bolilor și în liniște te-ai pregătit pentru trecerea în veșnicie” 

(Ac. Sf. Irh. Dionisie Erhan).
Mutare:
● „vestea mutării tale la cele cerești” (Ac. Sf. Cuv. Serafim de Sarov);
● „ziua mutării tale” (Ac. Sf. Alexie, Omul lui Dumnezeu).
Alte exemple care detaliază concepția creștină asupra încheierii ciclului vieții 

pământești sunt: „aproape este strămutarea ta”, „săvârșire din viața aceasta”. 
Însă cea mai poetică formă de exprimare a morții, considerăm noi, este redată 
prin sintagma oximoronică „în ceasul înfricoșat al nașterii în veșnicie” (Ac. Sf. 
Cuv. Maria Egipteanca). Exemplele de mai sus participă la construirea unei unități 
culturale, acceptate de comunitatea creștină. Nu este vorba de eufemizare, ca în 
cazul ,,trecere în neființă”, ci avem o conturare a conceptului, marcată expresiv. 
Exprimarea morții prin substantive din categoria numelui de acțiune scot în 
evidență doctrina ortodoxă, conform căreia moartea este văzută ca un proces activ 
de „trecere”, drept răspuns la „chemarea Domnului”, fiind o fază tranzitorie, după 
care urmează „nașterea în veșnicie” – o altă etapă, definită în cazul sfinților ca 
„sălășluire în sânurile Părintelui ceresc”.

Metafore rezultate din asocierea unui verb concret cu un substantiv 
abstract/ Metafore acționale

O altă tipologie a metaforei identificate în acatiste este rezultatul asocierii pe 
axa sintagmatică a unui verb cu sens concret cu un substantiv deverbal abstract. 
Asemenea construcții se întâlnesc mai rar decât metafora nominală, însă efectul 
expresiv este unul deosebit. Vorbim în acest sens de câteva structuri care pot fi 
comune mai multor rugăciuni, dar a căror valoare conotativă este incontestabilă. 
Cele mai frecvente sunt metaforele construite cu ajutorul verbului a se îmbrăca. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:48 UTC)
BDD-A33107 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXIII
SEPTEMBRIE-DECEMBRIE 2021

125

De altfel, acesta este completat de metafora hainei noi vehiculată în textele 
ortodoxe, făcând trimitere la viața nouă, un alt mod de a trăi; vom aminti în acest 
sens de haina Botezului: „Pentru ca să-şi păzească el haina botezului şi logodirea 
duhului neîntinată şi fără prihană în ziua cea înfricoşătoare a lui Hristos, Dumnezeul 
nostru, Domnului să ne rugăm”; „Se îmbracă robul lui Dumnezeu (N) în haina 
dreptăţii, în numele Tatălui şi al Fiului şi al Sfântului Duh, acum şi pururea şi în 
vecii vecilor. Amin”; „Dă-mi mie haină luminoasă, Cel ce Te îmbraci cu lumina 
ca şi cu o haină, mult-Milostive Hristoase, Dumnezeul nostru.”; „păzeşte într-însul 
nespurcată şi neîntinată haina nestricăciunii cu care s-a îmbrăcat, păstrând 
într-însul, cu harul Tău” (din Slujba Sfântului Botez).

Textele imnografice preiau această metaforă specifică tainei Botezului și o 
valorifică corespunzător pentru a marca etape și evenimente din viața sfântului: 
botezul, înduhovnicirea, înzestrarea cu un dar dumnezeiesc, martiriul (cunoscut și 
drept botezul sângelui).

Slavă Ție, căci cu apele Iordanului Te-ai îmbrăcat ca și cu o haină, ca 
și noi să ne îmbrăcăm cu Tine în hainele luminoase ale dreptății și curăției. 
(Ac. Botezului Domnului);

N-ai zăbovit a împlini porunca Domnului ci, primind botezul, cu haina 
luminoasă a Duhului Sfânt te-ai îmbracat, pe care ai păstrat-o neîntinată și 
ai împodobit-o mai apoi cu chinurile muceniciei; pentru care, primește laudele 
acestea (Ac. Sf. Mc. Hristofor);

Același Duh Sfânt iarăși S-a pogorât din ceruri în chip de porumbel și a stat 
deasupra Ta, ca peste un nou Adam, ca să petreacă de acum în oamenii înnoiți în 
baia de apă și cu putere de sus fiind îmbrăcați... (Ac. Botezului Domnului);

Iisuse, Care ai îmbrăcat cu putere de sus pe apostolii Tăi, care ședeau în 
Ierusalim, îmbracă-mă și pe mine cel golit de toate faptele cele bune, cu căldura 
Duhului Tău celui Sfânt (Ac. Domnului nostru Iisus Hristos);

Bucură-te, cel ce mă ajuţi să mă îmbrăc în veşmântul neprihănirii şi al 
curăţeniei (Ac. Îngerului Păzitor);

Cu sângele rănilor Tale Te-ai îmbrăcat, Cel ce Te îmbraci cu lumina ca şi cu 
o haină (Ac. Sf. Pătimiri); Cu roşeala sângiuirilor tale vopsindu-ţi haina pătimirii, 
te-ai îmbrăcat ca şi cu o porfiră, lăudate Sebastiane (Ac. Sf. Mc. Sebastian), prin 
care se conturează metafora pătimirii și a muceniciei.

Într-un alt context, asocierea verbului a îmbrăca alături de un substantiv, 
evocă metafora Creatorului: Iisuse, Cel ce îmbraci cu podoabă cerul şi pământul, 
gol ai fost şi batjocorit (Ac. Sf. Pătimiri).

Concluzii 
Textul acatistului dispune de o rețea densă de structuri figurative cu manifestare 

la nivel semantic și sintactic. Acestea realizează câteva funcții de importanță majoră 
pentru scrierile religioase. În primul rând, sunt rezultatul „mărturisirii de credință”, 
care au fundament emotiv-afectiv, căci cunoașterea dimensiunii transcendentale 
și a Divinității este inaccesibilă umanului și, în consecință, credința este, mai 
degrabă trăire afectivă decât cunoaștere prin intermediul facultăților intelectuale și 
senzoriale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:48 UTC)
BDD-A33107 © 2021 Academia de Științe a Moldovei



126

LXIII Philologia
2021 SEPTEMBRIE-DECEMBRIE

În al doilea rând, subiectul care a atins acest grad al cunoașterii afective, ne 
referim la autorii textelor sacre, au tins să transmită această experiență celor neinițiați 
într-o manieră accesibilă, care să suscite la rândul ei o emoție, și, în acest caz s-a 
recurs la abordarea figurativă, care lasă loc unei anumite imprecizii semantice, dar 
și poate fi interpretată mult mai larg decât un termen. În consecință, observăm că 
textul biblic, în calitate de text de referință sau text fondator, a favorizat modelul 
cognitiv-afectiv de relevare a Divinității, pe care l-au preluat textele de mai târziu, 
inclusiv cele imnografice. 

Ansamblul procedeelor stilistice specifice textelor religioase constituie un 
„tezaur figurativ” (Teleoacă, 2016) care menține organicitatea acestor scrieri. Este 
un cod retoric care le definește și dincolo de aparenta clișeizare, dictată de raportarea 
la textele preexistente (până la cel de inspirație sacră, care rămâne autoritar), 
descoperim originalitatea structurilor conotative născute din reverberațiile unui 
suflet care aspiră spre cunoașterea sacrului.

Diversitatea figurilor sintactice răspund apelului de facilitare a memorării 
textului, în condițiile în care, secole la rând, majoritatea creștinilor erau analfabeți, 
iar cartea reprezenta un lux. 

Substantivele deverbale susțin o parte considerabilă a structurilor figurative 
(semantice și sintactice) din textele acatistelor și, prin natura lor duală, sporesc 
expresivitatea și originalitatea acestui gen apropiat de cel beletristic, având, de 
asemenea, implicații de structurare a textului.

Referințe bibliografice:

BRANIȘTE, Ene, BRANIȘTE, Ecaterina. Dicționar enciclopedic de cunoștințe 
religioase. Caransebeș, 2001.

BRIA, Ion. Dicționar de teologie ortodoxă. Ediția a II-a. Editura Institutului Biblic și de 
Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1994.

Cea mai veche rugăciune adresată Maicii Domnului. [online] Disponibil: https://
ortodox.md/cea-mai-veche-rugaciune-adresata-maicii-domnului-papirus-din-sec-iii/. [citat 
26.08.2021].

GALAICU, Violina, GHILAȘ Victor (coordonatori). Arta muzicală din Republica 
Moldova. Istorie și modernitate. Chișinău: Grafema Libris, 2009.

PRUTEANU, Petru (ieromonah). Imnografia ortodoxă. Prezentare istorico-liturgică 
generală, 2009. [online] Disponibil: https://www.teologie.net/2009/09/17/imnografia-ortodoxa-
prezentare-istorico-liturgica-generala/. [citat 09.09.2021].

TELEOACĂ, Dana-Luminița. Semiotica discursului religios. Probleme de poetică, 
stilistică, retorică. București: Editura Universității din București, 2016.

Notă: Articolul a fost realizat în cadrul proiectului de cercetare 20.80009.1606.01 Valorificarea 
științifică a patrimoniului lingvistic național în contextul integrării europene, Institutul de Filologie 
Română „B. P.-Hasdeu” al MEC.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:04:48 UTC)
BDD-A33107 © 2021 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

