Markus Fischer
Bukarest

Kritik der Hoflichkeit.
Zum Wandel einer Verhaltensform in der Epoche des Sturm
und Drang

Abstract: The present paper deals with the concept of courtesy during the Sturm und
Drang period in German literature and society. In this epoch the social concept of courtesy
was still connected to the etiquette of a lively court culture with its rigid rules and
conventions. Against this corset of behavioural norms the young generation of Stiirmer und
Drénger set the concept of civilized naturalness invoking Rousseau’s doctrines as well as
the concept of the genius as subsequently defined by Kant. On the basis of biographical
information about Goethe, Lenz, Klinger and other Sturm und Drang writers as well as on
the basis of literary works by Goethe, Lenz and Schiller the present paper features the
Sturm und Drang critique of courtesy which is located at the ideological breakpoint
between the understanding of courtesy as an instrument of self-conservation against others
(ars conservationis) and the understanding of courtesy as a way of unfolding one’s self by
conversing with others (ars conversationis). Adolph Freiherr Knigge’s well-known work
Uber den Umgang mit Menschen plays an important role in comprehending this
conceptual shift in the notion of courtesy in the course of thel8th century.

Keywords: courtesy, Sturm und Drang, Goethe, Lenz, Schiller, Knigge.

Der Sturm und Drang war eine literarhistorische Epoche, in der der Begriff
der Hoflichkeit noch an die Etikette einer lebendigen Hofkultur gebunden
war. Hoflichkeit bedeutete, die gesellschaftlichen Umgangsformen zu
beherrschen und diejenigen Regeln und Konventionen einzuhalten, die von
der Schicht des Adels diktiert wurden. Diesem starren Korsett sozialer
Verhaltensformen setzten die Stirmer und Dringer das an Rousseau
geschulte Konzept der Natiirlichkeit entgegen, das als Gegenentwurf zur
Kultur der Liige und Verstellung betrachtet wurde, wie sie nach Ansicht der
jugendlichen Kraftgenies die Etikette des Hofes bestimmte. Wahres Genie
zeichnet sich ndmlich nach der Definition Immanuel Kants dadurch aus,
dass es, anstatt sich bestehenden Regeln zu unterwerfen, selbst ,,als Natur
die Regel gebe“ (Kant 1976: 237), wie es in § 46 Kants Kritik der
Urteilskraft heifit. Genie steht deshalb nach Kant dem Nachahmungsgeist
diametral entgegen, der gelehrig den ihm vorgesetzten Regeln folgt, anstatt
diese in autonomer Selbstbestimmungs erst zu erschaffen (vgl. ebd.: § 47).

79

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)



Dieser Sachverhalt zeigt sich bereits am Verhalten und am Auftreten
der Stiirmer und Drénger, die sich bei Hofe im Sinne der von ihnen
propagierten Echtheit, Authentizitdt und Natiirlichkeit auf provokante Weise
inszenierten. So berichtet etwa Karl August Bottiger in verschiedenen
Anekdoten iiber das Verhalten von Jakob Michael Reinhold Lenz in
Weimar und dessen ,,Epater les nobles* bei Hofe. Hier zwei Beispiele:

Bei einem Hofball setzte er [sc. Lenz] einmal die ganze Noblesse in Alarm, als er
sich erdreistete, uneingefiihrt im Ballsaal einzutreten, und ein Fréulein zur Menuet
einzufithren. Der Herzog, der innerlich seinen Wohlgefallen daran hatte, lie ihn
dann doch auf sein Zimmer rufen, und scheuerte ihn tiichtig. (Bottiger 1998: 35)

Lenz hort im Erbprinzen, es sei diesen Abend Hofball en masque. Er 148t sich
einen rothen Domino hohlen, u. erscheint so Abends im Saal, wo nur Adliche
Tanzrecht und Zutritt haben. Ehen man ihn noch durchbuchstabieren kann, hat er
schon ein Friulein v. Lasberg (die sich nachmals mit Werthers Leiden in der
Tasche in der Ilm erséuft, weil sie ihr Liebhaber, ein Lievlander, sitzen lie3) an der
Hand, u. tanzt frisch weg. Es wird ruchbar, dal3 ein biirgerlicher Wolf unter die
Heerde gekommen sei. Alles wird aufriihrisch. Der Hofball desorganisirt sich. Der
Kammerherr von Einsiedel kommt athemlos zum Herzog herauf, u. erzahlt ihm die
Geschichte. Dieser befiehlt, Lenzen heraufzuholn, und liet ihm ein derbes
Kapitel. (Bottiger 1998: 45 — 46)

In derselben Weise fallen Friedrich Maximilian Klinger, der sich
damit briistet, Fleisch roh zu verzehren, oder Christoph Kaufmann, der
Namensgeber des Sturm und Drang, der hingegen fleischlose, vegetarische
Kost propagiert, negativ in Weimar auf. Auch Herzog Carl August selbst,
der bei Goethes Ankunft in Weimar gerade erst achtzehn Jahre alt geworden
war, genieft das draufgingerische Leben der Stiirmer und Dringer
zusammen mit seinem acht Jahre dlteren Freund und Mentor Johann
Wolfgang Goethe. Sehr zum Leidwesen Christoph Martin Wielands knallen
die beiden jungen Leute auf dem Marktplatz von Weimar stundenlang mit
thren Riemenpeitschen um die Wette. Sie zechen ndchtelang, baden in
kalten Fliissen, reiten parforce, spielen und feiern, necken die jungen Frauen
und spielen den Biirgern und Bauern derbe Streiche. So lassen sie einmal in
nicht gerade hoflicher Weise

[ ...] die Fésser eines Kaufmanns den Berg hinabrollen und tafeln in seiner guten
Stube, wihrend dieser seine Habe retten und die Féasser wieder heraufrollen muss;
Goethe schneidet das Portriit des armen Mannes aus einem Olgemilde, steckt sein
Gesicht hinein und starrt den Gefoppten bei seiner Riickkehr wie eine Fratze an.

80

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)



Nach der Polizei zu rufen ist sinnlos, denn Durchlaucht in Person ist mit von der
Partie und einer der Wildesten. (Merseburger 1998: 68 — 69)

Hier vereinigt sich das wilde Treiben der Stiirmer und Dringer auf
kongeniale und zugleich hochst fragwiirdige Weise mit dem willkiirlichen
Gebaren absolutistischer Herrschaft, in diesem Falle verkorpert durch den
Dichter Goethe und den von diesem in Obhut genommenen Herzog Carl
August. Wir wollen uns im Folgenden aber nicht mit Anekdoten iiber
unziemliches oder unhofliches Verhalten im Weimar des ausgehenden 18.
Jahrhundert auseinandersetzen, sondern vielmehr mit der Kritik der
Hoflichkeit in ausgewdhlten literarischen Werken des Sturm und Drang.
Bereits am Anfang von Goethes Briefroman Die Leiden des jungen
Werthers wird das Thema der Hoflichkeit und des Respekts angeschlagen,
wobei deren unterschiedliche Fundierung im Naturzustand bzw. in der
Standegesellschaft kritisch reflektiert wird. Am 15. Mai 1771 schreibt
Werther an seinen Freund Wilhelm:

Leute von einigem Stande werden sich immer in kalter Entfernung vom gemeinen
Volke halten, als glaubten sie durch Anndherung zu verlieren, und dann giebts
Fliichtlinge und {tible Spasvogel, die sich herabzulassen scheinen, um ihren
Uebermuth dem armen Volke desto empfindlicher zu machen.

Ich weill wohl, daB8 wir nicht gleich sind, noch seyn kénnen, aber ich halte dafiir,
daB der, der glaubt, ndthig zu haben, vom sogenannten Pobel sich zu entfernen, um
den Respekt zu erhalten, ebenso tadelhaft ist, als ein Feiger, der sich fiir seinem
Feinde verbirgt, weil er zu unterliegen fiirchtet. (Goethe 1998: 11)

Und gleichsam als Beweis und Anwendung des Gesagten berichtet
Werther seinem Freund Wilhelm von einer Begebenheit am Brunnen, wo er
selbst, wie einst Jesus mit der Samariterin (vgl. Joh 4, 1 — 42), mit einer
threm gesellschaftlichen Range nach unter ihm stehenden Magd
Gemeinschaft pflegt und ihr durch seine Hilfsbereitschaft und Zuvor-
kommenheit Respekt erzeigt. Wahrend Werther diese Standesdifferenz nach
unten voller Emphase und Hingabe erlebt, trdgt seine Erfahrung der
Standesdifferenz nach oben leidende bis traumatisierende Ziige. Anlésslich
eines Spazierganges mit einem liebenswiirdigen Friulein von B. klagt er
seinem Freund Wilhelm:

Was mich am meisten nekt, sind die fatalen biirgerlichen Verhiltnisse. Zwar weis
ich so gut als einer, wie nothig der Unterschied der Stinde ist, wie viel Vortheile er
mir selbst verschafft, nur soll er mir nicht eben grad im Wege stehen, wo ich noch

81

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)



ein wenig Freude, einen Schimmer von Gliik auf dieser Erden geniessen konnte.
(Goethe 1998: 67)

Besonders aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang die Episode
mit dem Grafen von C., die Werther als einen ,,Verdru3*“ (Goethe 1998: 71)
erlebt, der ihn, wie so oft, ,,von hier wegtreiben wird“ (ebd.) Nicht von
ungefahr klingt an dieser Stelle das Werther® sche Leitmotiv des ,,Ich muf}
fort!“ (Goethe 1998: 7, 71, 79 u.0.) an, welches die gravierende Bedeutung
dieser Episode fiir Werthers verletzliche Psyche unterstreicht. Die Tatsache,
dass der Graf Werther schitzt, ja liebt, macht jenen vergessen, dass er
gesellschaftlich zu den Subalternen gehort, die das Feld rdumen miissen,
wenn die Adligen unter sich zu sein wiinschen. Dies ist aber gerade im
Hause des Grafen der Fall, der zwar mit Werther zu Mittag gespeist hat, am
Abend aber die exklusive noble Gesellschaft in seinem Hause erwartet. Das
Zugetansein des Grafen erlebt Werther als Utopie gesellschaftlicher
Gleichheit, die er durch Gespriche mit seinem adligen Gastgeber, nichts
Boses ahnend, so lange prolongiert, bis seine Anwesenheit von den immer
zahlreicher werdenden adligen Gésten als storend empfunden wird.

Ich denke, Gott weis, an nichts. Da tritt herein die ibergnddige Dame von S. mit
Dero Herrn Gemahl und wohl ausgebriiteten Génslein Tochter mit der flachen
Brust und niedlichem Schniirleib, machen en passant ihre hergebrachten
hochadligen Augen und Nasenlocher, und wie mir die Nation von Herzen zuwider
ist, wollt ich eben mich empfehlen, und wartete nur, bis der Graf vom garstigen
Gewische frey wire, als eben meine Fraulein B. herein trat, da mir denn das Herz
immer ein bilgen aufgeht, wenn ich sie sehe, blieb ich eben, stellte mich hinter
ihren Stuhl, und bemerkte erst nach einiger Zeit, daf} siec mit weniger Offenheit als
sonst, mit einiger Verlegenheit mit mir redete. Das fiel mir auf. Ist sie auch, wie all
das Volk, dacht ich, hohl sie der Teufel! Und war angestochen und wollte gehn,
und doch blieb ich, weil ich intriguirt war, das Ding ndher zu beleuchten. (Goethe
1998: 72)

Die gesellschaftliche Exklusion wird von Werther in dem Moment
existentiell empfunden, als es um eine Herzensangelegenheit geht. Hier
klingt ein weiteres Leitmotiv des Briefromans, das Motiv des Herzens, an.
Jetzt nimmt Werther die Zeichen der gesellschaftlichen Achtung, die er
vorher im Uberschwang seiner egalitiren Gefiihle iibersah, um so heftiger
wahr — die Lakonik seiner Gesprichspartner, das Wispern und Tuscheln der
Damen, das Aufmerken der Herren —, bis endlich, auf Dringen der Géste,
der Graf auf ihn zutritt.

82

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)



Sie wissen sagt er, unsere wunderbaren Verhiltnisse, die Gesellschaft ist
unzufrieden, merk ich, Sie hier zu sehn, ich wollte nicht um alles — Thro Exzellenz,
fiel ich ein, ich bitte tausendmal um Verzeihung, ich héitte eher daran denken
sollen, und ich weis, Sie verzeihen mir diese Inkonsequenz, ich wollte schon
vorhin mich empfehlen, ein boser Genius hat mich zuriik gehalten, sezte ich
lachelnd hinzu, indem ich mich neigte. Der Graf drilkte meine Hénde mit einer
Empfindung, die alles sagte. (Goethe, 1998: 73)

Nachdem Werther diese Begebenheit als solche bereits sehr verstort
hat, verletzt ihn danach umso mehr, dass die Geschichte seines Verweises
aus der adligen Gesellschaft schnell die Runde macht und er sich nun und
fortan, ob eingebildet oder nicht, scheelen Blicken ausgesetzt sieht. Der
Genius ist hier keine Schutzgottheit mehr, sondern ein bdser Geist, der
seinen Schiitzling erst recht dessen Feinden ausliefert. Angesichts dieser
unertriglichen Qual ruft Werther aus: ,,Da mochte man sich ein Messer in’s
Herz bohren* (Goethe 1998: 74). In dhnlicher Weise leidet das besagte
Fraulein von B. grofle Seelenqualen, das sich seitens ihrer Tante, die
Werther iibrigens an anderer Stelle als ,,alte Schachtel (Goethe 1998: 68)
bezeichnet, wegen ihres Umgangs mit dem biirgerlichen Werther
Vorhaltungen machen lassen muss. Anldsslich einer zufilligen Begegnung
mit Werther berichtet das Friulein von der Scheltrede ihrer Tante und
bekennt: ,Jedes Wort, das sie sprach, gieng mir wie Schwerder durch’s
Herz* (Goethe 1998: 75). Im Kontrast zur produktiven Energie der
jugendlichen Kraftgenies des Sturm und Drang bewirkt die strukturelle
Gewalt der Stindegesellschaft beim eher rezeptiven und introspektiven
Werther nicht emanzipatives Aufbegehren, sondern resignative Auto-
aggression, die bei ihm schlielich im Suizid gipfelt.

Hoflichkeit im Sinne eines gewandten und relissierenden Auftretens
bei Hofe wird in Schillers biirgerlichem Trauerspiel Kabale und Liebe am
Beispiel der Dramenfigur des Hofmarschalls von Kalb inszeniert und
zugleich karikiert. Der Hofmarschall mit dem sprechenden Namen wird in
Schillers Drama als Hofschranze charakterisiert, die das System absolutisti-
scher Willkiirherrschaft stiitzt und dessen reibungsloses Funktionieren
gewidhrleistet. Fiir den Hofmarschall, der sich nach der letzten Pariser Mode
kleidet und auf AuBerliches groBten Wert legt, besteht Hoflichkeit darin,
den iiber ihm Stehenden zu Gefallen zu sein und dadurch ihre Gunst zu
erwerben oder zu erhalten. Da sein Verstindnis von Hoéflichkeit nur an
AuBerliches, aber an keine inneren Werte gebunden ist, dient er als letztlich
desinteressiertes oder gar interesseloses Subjekt bestens den Interessen der
Herrschenden. Willfahrig verbreitet er das Gerlicht von der Verheiratung

83

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)



des Sohnes des Priasidenten von Walter mit Lady Milford, die als Mitresse
des Fiirsten mit Ferdinand von Walter eine Ehe eingehen soll, und genauso
willfdhrig erklért sich der Hofmarschall bereit, seinen Namen als Empfanger
eines fingierten Liebesbriefes herzugeben, der das Liebespaar Ferdinand
von Walter und Luise Millerin gemdfl der Intrige des Sekretirs Wurm
auseinanderbringen soll, um den Weg fiir die Heirat Ferdinands mit Lady
Milford doch noch zu ebnen. Als Ferdinand den Hofmarschall dann mit dem
Liebesbrief konfrontiert, den dieser bei einer Parade scheinbar versehentlich
vor Ferdinand hat fallen lassen, auf dass jener ihn finde, verldsst den
Hofmarschall der Mut und er bekennt gegeniiber dem nur scheinbar
betrogenen Liebhaber sein faktisch nicht existentes Verhéltnis mit Luise:
,Ich sah sie nie. Ich kenne sie nicht. Ich weil} gar nichts von ihr* (Schiller
1971: 72). Ferdinand allerdings glaubt den Unschuldsbeteuerungen des
Hofmarschalls nicht, sondern stiirzt davon, um seine Mordabsichten in die
Tat umzusetzen. Den Schlusspunkt unter die Karriere des Hofmarschalls am
Hofe des Herzogs setzt dann Lady Milford mit ihrem Abschiedsbrief an den
Fiirsten, in dem sie diesem absolutistische Willkiirherrschaft, betriigerisches
und intrigantes Verhalten, Verschwendungssucht und Verrat am eigenen
Volke (Soldatenhandel) vorwirft. Der Hofmarschall, der den Brief dem
Serenissimus iiberbringen soll, legt ithn nach dessen Lektiire erschrocken
beiseite und fleht Lady Milford, die inzwischen wieder ihren britischen
Namen Johanna Norfolk fiihrt, mit folgenden Worten an: ,,Behiite der
Himmel, meine Beste und Gnidige! Dem Uberbringer miifte der Hals
ebenso jiicken als der Schreiberin® (Schiller 1971: 84). Da Lady Milford
iiber die Landesgrenze flieht, um sich dem Zugriff des Herzogs zu
entziehen, sind auch die Tage des Hofmarschalls von Kalb am fiirstlichen
Hofe gezdhlt. Im letzten Akt von Kabale und Liebe tritt er nicht mehr auf.
Ob er besagten Abschiedsbrief iiberbringt, ob er zusammen mit Prasident
von Walter wegen eines Verbrechens, dessen Mitwisser oder gar Mittdter er
ist, hinter Gitter kommt, ob er in sein geliebtes Paris fliecht oder sich einer
anderen Herrschaft andient, wird in Schillers Trauerspiel nicht mehr
ausgefiihrt. Der Hofmarschall verschwindet, darin einer leeren Geste der
Hoflichkeit gleich, von der Bildfldche, als sei nichts gewesen, obwohl er mit
seiner dienstfertigen Hoflichkeit am Tode mehrerer Menschen eine
Mitschuld tragt.

Beim Erlernen hoflichen Benehmens spielte der sog. Hofmeister eine
wichtige Rolle. Unter einem Hofmeister in diesem verengten pddagogischen
Sinne versteht man nicht mehr den maior domus, den Hausmeister,
Verwaltungschef oder Geschiftsfiihrer eines fiirstlichen Hofes, sondern im

84

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)



18. und im 19. Jahrhundert einen jungen studierten Mann, der in einem
adligen Haus den Kindern Privatunterricht erteilt. Jakob Michael Reinhold
Lenz hat dem Beruf des Hofmeisters, dem u. a. Gellert, Kant, Wieland,
Herder, Hegel, Holderlin, Jean Paul und Lenz selbst eine Zeit lang
nachgingen, ein Drama mit dem Titel Der Hofmeister oder Vorteile der
Privaterziehung gewidmet, in dem die Hofmeisterexistenz in soziolo-
gischer, psychologischer und padagogischer Hinsicht néher beleuchtet wird.
Dass Lenz das Theaterstiick, in dem sich die Hauptfigur am Ende selbst
kastriert, als Komddie bezeichnet, gibt zu denken. Wir wollen uns im
Folgenden dem Einstellungsgesprich zuwenden, das die Frau Majorin mit
dem Hofmeister Lauffer, der, wie auch andere dramatis personae dieser
Komddie, einen sprechenden Namen tridgt, in Gegenwart ihres Sohnes
Leopold, Lauffers kiinftigem Schiitzling, zu Beginn des Dramas fiihrt.
Dabei erfiahrt Liuffer, der ,,in sehr demiitiger Stellung® (Lenz 1993: 7)
neben der Frau Majorin auf einem Kanapee sitzt, zundchst, dass sein
zwischen ihr und Lauffers Vater ausgehandeltes Gehalt noch vor Antritt
seiner Stelle um die Hilfte gekiirzt wurde. Sodann soll er der Majorin, die
zwischenzeitlich seinen Namen vergessen hat, eine Verbeugung sowie eine
Schrittfolge aus einem Menuett, einem beliebten Hof- und Gesellschafts-
tanz, vormachen. Als die Majorin erfdahrt, dass Lauffer auch Klavier und
Geige spielt, singt ihm die kiinftige Arbeitgeberin selbst ein Menuett vor,
worauf Lauffer ihr die Hand kiisst und in ein enthusiastisches Kompliment
ausbricht. Von da an wird auf Franzosisch parliert, wobei die Majorin
Lauffer belehrt, dass man in Frankreich den Damen eben nicht die Hand
kiisst, was Lauffer auch nicht wissen kann, da er als nicht wohlhabender
Biirgerlicher auch nicht das Privileg einer ,Tour de France’, einer dem Adel
und dem reichen Biirgertum vorbehaltenen Kavalierstour, genie3en konnte.
Darauf tritt ein Graf mit dem sprechenden Namen Wermuth herein, der sich
sofort zur Majorin aufs Kanapee setzt und mit ihr ein Gespriach beginnt,
wiahrend Lauffer wie ein Bedienter verlegen neben ihnen steht, als wire er
Luft. Die beiden Adligen sprechen iiber verschiedene Tanzmeister, die
gegenwirtig auf Europas Biihnen Erfolge feiern. Lauffer, der in Leipzig
studiert hat und im deutschen ,Klein-Paris’ eine gewisse Weltldufigkeit
erworben hat, kennt die zwei italienischen Tanzmeister Pintinello und
Beluzzi, von denen Graf Wermuth schwirmt, hat beide selbst in Leipzig auf
der Theaterbilhne erlebt und iibt, indem er sich in das Zwiegesprich
einmischt, unmissverstdandlich Kritik an ihnen, worauf er von der Majorin
sofort gemaBregelt wird: ,,Merk’ er sich, mein Freund! dal Domestiken in
Gesellschaften von Standespersonen nicht mitreden. Geh’ Er auf Sein

85

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)



Zimmer. Wer hat Thn gefragt?* (Lenz 1993: 8). Und als Lauffer zogert, fligt
sie hinzu: ,,Geh’ Er nur! Er hort ja, dal man von Thm spricht; desto weniger
schickt es sich, stehen zu bleiben* (ebd.). Hoflichkeit gibt es also, wenn
iiberhaupt, nur unter Gleichrangigen, sie ist eine Maske, die sofort fallen
gelassen wird, wenn Hierarchien berlihrt oder Herrschaftsverhiltnisse in
Frage gestellt werden. Die Fallhohe von Hoflichkeit zur Grobheit bedeutet
in diesem Verstindnis auch keinen Bruch der Hoflichkeit, sondern offenbart
deren machtgeschiitzte Kommunikationsform, die, wie das obige Beispiel
des Gespréchs iiber die beiden Tanzmeister zeigt, kulturelle Bildung und
intellektuelle Kompetenz genauso wenig schétzt wie den herrschaftsfreien
Diskurs. Das ldsst sich auch an der darauf folgenden Szene des Dramas
exemplifizieren, wo der Major in eine Unterrichtsstunde Lduffers mit
Leopold hineinplatzt und dabei den eigenen Sohn wie einen unbotmifBigen
Soldaten kujoniert, wihrend er zugleich seinen Spott iiber die Gelehrten
ausgieft, zu denen ja letztlich auch der Hofmeister selbst zihlt.

Wir haben nun einen kleinen Einblick in das soziale Phdnomen der
Hoflichkeit im ausgehenden 18. Jahrhundert gegeben, wobei deren gesell-
schaftliche Ausformung noch stark an die damalige Stindegesellschaft und
an die adlige Hofkultur gebunden war. Die Dichter des Sturm und Drang
kritisierten die von ihnen verachtete Hoflichkeit, indem sie durch provo-
zierende Aktionen und improvisierte Happenings gegen diese aufbegehrten.
Goethe brachte in seiner Romanfigur Werther das Leiden an der Hoflichkeit
literarisch zur Darstellung. Schiller exemplifizierte am Beispiel der Dramen-
figur des Hofmarschalls von Kalb den perfiden, weil aller Werte beraubten
und damit universal instrumentalisierbaren, Charakter der Hoflichkeit. Und
Lenz schilderte anhand der Komddiengestalt des Hofmeisters Lauffer die
demiitigende Manier exkludierender und hierarchisch strukturierter
Hoflichkeit.

Wir wollen uns nun abschliefend einem soziologisch orientierten
Werk der damaligen Zeit zuwenden, das sich explizit mit Hoflichkeit und
Taktgefiithl im damaligen gesellschaftlichen Leben auseinandersetzte. Es
handelt sich um die Schrift Uber den Umgang mit Menschen von Adolph
Freiherr Knigge, die 1788 erstmals erschien und 1796, im Todesjahr des
Verfassers, ihre flinfte verbesserte und vermehrte Auflage erlebte. Entgegen
dem landldufigen Verstindnis von diesem Werk Knigges als einem
praktischen Ratgeber fiir richtige Umgangsformen und erprobte Anstands-
regeln war besagtes Buch urspriinglich nicht als Benimmbuch gedacht,
sondern als eine im Geist der Aufklirung verfasste Studie zum
angemessenen Umgang der Menschen untereinander und miteinander.

86

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)



Knigge bringt dieses sein Anliegen in der Einleitung zu dem dreiteiligen
Werk mit folgenden Worten zum Ausdruck:

Indem ich aber von jenem esprit de conduite rede, der uns leiten muf3, bei unserm
Umgange mit Menschen aller Gattung, will ich nicht etwa ein Komplimentierbuch
schreiben, sondern einige Resultate aus den Erfahrungen ziehn, die ich gesammelt
habe, wihrend einer nicht kurzen Reihe von Jahren, in welchen ich mich unter
Menschen aller Arten und Stinde umbhertreiben lassen und oft in der Stille
beobachtet habe. (Knigge 1991: 15)

In seinem Hauptwerk, das an der historischen Bruchstelle zwischen
der ,ars conservationis’, der Kunst der gesellschaftlichen Selbstbehauptung
gegeneinander, und der ,ars conversationis’, der Kunst des gesellschaft-
lichen Umgangs miteinander, angesiedelt ist, geht Knigge selbstverstindlich
auch gegen seine zahlreichen Gegner vor. So nimmt er etwa den
jugendlichen Kraftkerl des Sturm und Drang bereits in der Einleitung aufs
Korn, das ,,Kraftgenie, das sich tiber Sitte, Anstand und Vernunft hinaus-
zusetzen, einen besonderen Freibrief zu haben glaubt® (Knigge 1991: 14).
»Manche Leute glauben®, fahrt Knigge fort, ,,groBere Eigenschaften
berechtigen sie, die kleinen gesellschaftlichen Schicklichkeiten, die Regeln
des Anstands, der Hoflichkeit, oder der Vorsicht zu vernachlédssigen — das
ist nicht gut getan (Knigge 1991: 12). Am Ende des ersten Teiles
konstatiert Knigge dann gonnerhaft, ironisch und siiffisant: , Kraftgenies
und exzentrische Leute lasse man laufen, so lange sie sich noch nicht
ginzlich zum Einsperren qualifizieren! Die Erde ist so groB, dall eine
Menge Narren nebeneinander Platz darauf haben* (Knigge 1991: 123). Mit
dieser Kritik an der Missachtung der Hoflichkeit durch die Stiirmer und
Dranger zielte Knigge zugleich auf philosophisch profundere Gegner, die
im Geiste der Natiirlichkeit gegen die kiinstlichen Hoflichkeitsregeln
protestierten. Karl-Heinz Gottert bringt diesen Sachverhalt in seinem
Nachwort zu Knigges Hauptwerk folgendermaf3en zum Ausdruck:

Als sich in der Aufklarung, also etwa seit dem Beginn des 18. Jahrhunderts,
optimistischere Vorstellungen iiber den Menschen durchsetzten, geriet auch die
Hoflichkeit unter Druck; sie sollte einer offenen, natiirlichen, also insgesamt
freieren Begegnung mit dem andern weichen [...]. Allerdings war damit auch der
Grundgedanke der Kunst betroffen: Natiirlichkeit mufite sie entbehrlich machen.
Und genau dies hat dann Jean-Jacques Rousseau unmifBverstdndlich aus-
gesprochen. Schon im berithmten ersten Diskurs (1750), der die Preisfrage nach
dem Wert der Kultur fiir den Menschen negativ beantwortete, war die Hoflichkeit
das Paradebeispiel fiir die Art und Weise, wie man durch >Kunst< zwischen-
menschliche Beziehung zerstéren kann. (Knigge 1991: 467)

87

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)



Weil Knigges Werk Uber den Umgang mit Menschen an jener
historischen Schnittstelle angesiedelt ist, an der der Hoflichkeitsdiskurs des
absolutistischen Sténdestaates und der moralphilosophische Diskurs der
Aufklirung' aufeinandertreffen, so ist es ebendeshalb eine hervorragende
soziologische Quelle fiir die Zeit des ausgehenden 18. Jahrhunderts.
Hoflichkeit wird von Knigge nicht mehr nur als taktische Eigenschaft
aufgefasst, die — nach der Auffassung von Baldassare Castiglione, Francis
Bacon, Niccoldo Machivaelli, Baltasar Gracian und anderen — dem
gewandten HOfling dazu dienen soll, sich durch Schlauheit und
Verschlagenheit gegen seine Feinde zu behaupten und durchzusetzen,
sondern Hoflichkeit gilt bei Knigge bereits als aufkldrerische Tugend, die
Offenheit, Redlichkeit, Wohlwollen und Menschenliebe befordert. Dem-
entsprechend schreibt Knigge: ,,Sei, was Du bist, immer ganz, und immer
derselbe! Nicht heute warm, morgen kalt; heute grob, morgen hoflich und
zuckersii3; heute der lustige Gesellschafter, morgen trocken und stumm, wie
eine Bildsdule!* (Knigge 1991: 42). An zahlreichen Stellen seines Werkes
wendet sich Knigge gegen ,.elende Schmeichelei (Knigge 1991: 47) und
gegen eine ,,abgeschmackte Art von Hoflichkeit* (Knigge 1991: 321), die
vor allem im Umgang mit Menschen von geringerem gesellschaftlichem
Rang von jenen als falsch, spottisch, herablassend oder krinkend
empfunden werden kann. So ermahnt Knigge im zweiten Kapitel des dritten
Teiles mit der Uberschrift Uber den Umgang mit Geringern die Hoher-
stehenden mit folgenden Worten:

Man sei nicht lediglich darum freundlich gegen die Geringern, um irgend einen
Hoéhern im Rang zu demiitigen, nicht aus Stolz herablassend, um desto mehr
geehrt zu werden, sondern iiberall aus reiner, redlicher Absicht, aus richtigen
Begriffen von Adel, und aus Gefiihl von Gerechtigkeit, die, {iber alle zufillige
Verhiltnisse hinaus, in dem Menschen nur den Wert schitzt, den er als Mensch
hat! (Knigge 1991: 321)

Im siebten Kapitel des zweiten Teiles mit der Uberschrift Uber die
Verhdltnisse zwischen Herrn und Diener gibt Knigge folgenden Rat:
,Fremden Bedienten soll man in aller Riicksicht hoflich und liebreich
begegnen, denn in Betracht unsrer sind sie freie Leute, oder wir diirfen
selbst uns nicht frei nennen, wenn wir Fiirsten dienen® (Knigge 1991: 236).

! Kant mit seiner Pflichtethik zihlte ebenso zu Knigges Gegnern wie Schleiermacher mit
seinem romantischen Humanismus, der Knigges Denken als eine Philosophie des Nutzens
aburteilte.

88

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)



Dieses beinahe demokratische Argument im Sinne der Freiheit und
Gleichheit aller Untertanen wird von Knigge freilich im Nachsatz durch ein
weiteres Argument ergédnzt, das sein Niitzlichkeitsdenken unterstreicht:
,,Dazu kommt, daf} manche Bediente sehr viel Einfluf} auf ihre Herrschaften
haben, an deren Gunst uns gelegen ist, dal die Stimme der niedrigen
Klassen von Menschen oft sehr entscheidend fiir unsern Ruf werden kann*
(Knigge 1991: 236).

Mit Blick auf die oben behandelten literarischen Werke aus der Zeit
des Sturm und Drang koénnte man Knigges Haltung, was Goethes
Briefroman angeht, als die des Grafen von C. charakterisieren, der zwar die
Leiden des jungen Werther empathisch miterlebt, sich aber dennoch den
Anstandsregeln der Stindegesellschaft willig unterwirft. Hoflichkeit als
Néhe wie als Akt der Hingabe und Hoflichkeit als Distanz wie als Form der
Aversion halten sich hierbei die Waage. Die Karikatur eines Hoflings in
Gestalt des Hofmarschalls von Kalb aus Schillers biirgerlichem Trauerspiel
findet sich iiberall in Knigges Werk wieder, vor allem im dritten Kapitel des
dritten Teils mit der Uberschrift Uber den Umgang mit Hofleuten und
ihresgleichen. Das Charakterbild des Hofmarschalls lie3e sich unschwer aus
dem in diesem Kapitel gegebenen Lasterkatalog des ,liebenswiirdigen
Hofgesindels* (Knigge 1991: 325 — 326) zusammensetzen: Mangel an
griindlichen, wahrhaftig niitzlichen Kenntnissen; Flachheit; Entfernung von
Natur; Geschwiitzigkeit; Inkonsequenz; Uppigkeit; UnméiBigkeit; Weich-
lichkeit; Ziererei; Wankelmut; Leichtsinn; abgeschmackter Hochmut;
Flitterpracht; Rang- und Titelsucht; Abhédngigkeit von den Blicken der
Despoten und Maézenaten; sklavisches Kriechen, um etwas zu erringen;
Schmeichelei gegen den, dessen Hilfe man bedarf; Falschheit; Verstellung;
Klatscherei; Kabale; Anekdotenjagd; lacherliche Manieren, Gebrdauche und
Gewohnheiten. Schlieflich wird das bemitleidenswerte Schicksal der
Hofmeister, das in Lenz’ Tragikomddie zur Darstellung kommt, von Knigge
in seinem Werk einfiihlsam beschrieben und den betroffenen adligen und
biirgerlichen Hausherren mahnend vor Augen gestellt. Die entsprechende
Passage aus dem zehnten Kapitel des zweiten Teiles sei abschlieBend
kommentarlos hierher gesetzt:

Schiamen sollten sich die Menschen, die den Erzieher ihrer Kinder wie eine Art
von Dienstboten behandeln! Mogen sie nur bedenken (wenn sie auch nicht fithlen
konnen, wie unedel dies Betragen an sich schon ist), welchen nachteiligen Einfluf3
dies auf die Bildung der Jugend hat! Es kann mir durch die Seele gehn, wenn ich
den Hofmeister in manchem adelichen Hause demiitig und stumm an der Tafel
seiner gnddigen Herrschaft sitzen sehe, wo er es nicht wagt, sich in irgend ein

89

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)



Gespriach zu mischen, sich auf irgend eine Weise der iibrigen Gesellschaft
gleichzustellen, wenn sogar den ihm untergebnen Kindern, von Eltern, Fremden
und Bedienten, der Rang vor ihm gegeben wird, vor ihm, der, wenn er seinen Platz
ganz erfiillt, als der wichtigste Wohltiter der Familie angesehn werden sollte.
(Knigge 1991: 250 — 251)

Literatur
Primirliteratur

Goethe, Johann Wolfgang (1998): Die Leiden des jungen Werthers.
Leipzig 1774. Mit einem Kommentar von Wilhelm Grof3e, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp. ( = Suhrkamp BasisBibliothek 5).

Kant, Immanuel (1976): Kritik der Urteilskraft. Gerhard Lehmann
(Hrsg.), Stuttgart: Reclam.

Knigge, Adolf Freiherr (1991): Uber den Umgang mit Menschen. Karl-
Heinz Gottert (Hrsg.), Stuttgart: Reclam.

Lenz, Jakob Michael Reinhold (1993): Der Hofmeister oder Vorteile der
Privaterziehung. Eine Komddie, Stuttgart: Reclam.

Schiller, Friedrich (1971): Kabale und Liebe. Ein biirgerliches
Trauerspiel, Stuttgart: Reclam.

Sekundirliteratur

Asserate, Asfa-Wossen (2004): Manieren, Frankfurt a. M.: Eichborn.

Bottiger, Karl August (31998): Literarische Zustinde und Zeitgenossen.
Begegnungen und Gespriche im klassischen Weimar, Klaus
Gerlach und René Sternke (Hrsg.), Berlin: Aufbau.

Gottert, Karl-Heinz (1991): Nachwort. In: Knigge, Adolf Freiherr (1991):
Uber den Umgang mit Menschen. Karl-Heinz Géttert (Hrsg.),
Stuttgart: Reclam, 455 —477.

Kimmich, Dorothee / Matzat, Wolfgang (Hrsg.) (2008): Der gepflegte
Umgang. Interkulturelle Aspekte der Hoflichkeit in Literatur
und Sprache, Bielefeld: Transcript.

Merseburger, Peter (1998): Mythos Weimar. Zwischen Geist und Macht,
Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt.

90

BDD-A33064 © 2021 Mirton Verlag
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:03 UTC)


http://www.tcpdf.org

