
 

 353

O strategie retorică de construcţie a sinelui în 
Autobiografia protopopului Avvakum  

(Rusia secolului al XVII-lea): recursul la paradigma  
„nebunului întru Hristos” 

Marina VRACIU 

The Archpriest (Protopop) Avvakum (Petrov, 1620-1682) is an important 
character in Russian culture. Sanctified by the Orthodox Old Rite Church (Old 
Believers) for his life-long support of traditional Muscovite values during the 
Schism in the Russian Orthodox Church, Avvakum wrote, among other important 
pieces, what is considered to be the first autobiography in Russian culture, Zhitie 
(1671-1672/3). Within the conventions of hagiography this polemic work, 
innovative in language and style, resorts to the paradigm of holy foolishness to 
defend the idea of divine Wisdom as opposed to the new Nikonian (patriarch 
Nikon, 1602-1681) wisdom.  

 
1. Despre discursul religios în Rusia şi retorica1 confesiei  
În conştientizarea estetico-filosofică a tradiţiei culturii ruse un interes ştiinţific 

deosebit revine studierii gîndirii expusă polemic, legată direct de identificarea 
personală şi culturală a individului ca subiect de discurs.2 Cultura rusă ca totalitate 

                              
1 Lucrarea de faţă nu face referinţă directă la retorica New Criticism şi contextul elaborat de 

R.Barthes, T.A. van Dejk, M.Foucault, U.Eco (cu analiza şi interpretarea conceptelor retorice care 
asigură posibilitatea de descifrare a enunţului în limitele mai multor sisteme lingvistice),  pe care nu-l 
ignoră defel, rezumîndu-se la înţelegerea tradiţională a retoricii ca „artă a persuasiunii” Aristotel. 

2 De exemplu, de Lehitser, V.L. Disputa ca unitate existenţială (note pentru o ontologie a 
stărilor-„maculator” (Spor kak ekzistencial; nabroski k ontologii cernovyh sostojanij) Voprosy 
filosofii, 2002, № 11, pp. 36-47. O clasificare a tipurilor de dezbatere ca un caz particular de 
argumentare şi polemica ca tip de agon se găsesc în lucrări de V.L. Artemov, R.S.Kabisov, 
N.B.Kohtev, S.I.Popov etc., sistematizate în Petrova 2004. Trăsăturile generice de reprezentare a 
disputei în textele folclorice şi în literatura timpurilor noi sînt studiate de V.V.Ivanov, M. Bahtin şi 
V.V. Fiodorov. Menţionăm, pentru importanţa lor în lumea ştiinţifică din Rusia, culegerile consacrate 
mecanismelor de expresivitate în limbă din seria „Logičeskij analiz jazyka” şi „Čelovečeskij faktor v 
jazyke”, unde publică lingviştii şi semioticienii N.D. Arutiunova, I.I. Levin, M.I. Lotman, E.V. 
Padučeva, V.N. Telia etc. Structurile binare ale gîndirii în dinamica sistemelor semiotice sînt 
cercetate de V.V.Ivanov, I.M. Lotman, M.S. Uvarov, B.A. Uspenski. Problemele sociale şi 
socioculturale ale dialogului (discutate de M.Buber, E.Husserl, E.Levinas, M.Merleau-Ponty, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:25:52 UTC)
BDD-A33 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 354

a unor practici discursive şi discursul polemic în specificul său estetic istoric şi 
naţional deţin un corpus de opere originale redactate între secolele XI-XVII: 
cuvinte, epistole, preaplecate cereri (rus. celobitnaja), lucrări polemice de 
condamnare a ereziilor şi culegeri de sentinţe date de soboruri.3 Printre cele mai 
reprezentative texte din ultimul grup se numără următoarele: Cuvîntul despre lege 
şi har (Slovo o zakone i blagodati) a mitropolitului Ilarion de Kiev, Despre 
credinţa creştinească şi cea latinească (O vere hristianskoj i vere latinskoj) a lui 
Feodosie de la Peciora (sec.XI), Luminătorul (Prosvetitel, sau Kniga na eretikov) 
de Iosif din Voloţk şi răspunsurile anonime ale celor „înfieraţi” de acesta, 
susţinătorii lui Nil Sorski (sec.XV), „Sceptrul stăpînirii” (Žezl pravlenia) de 
Simeon Poloţki şi Autobiografia prototopopului Avvakum Petrov (sec.XVII).4 

O istorie a discursului polemic din cultura rusă presupune, în primul rînd, 
„ontologizarea subiectivităţii în negaţia estetică5” pe baza investigaţiei Cuvîntului 
despre lege şi har şi a lucrării Despre credinţa creştinească şi cea latinească 
(Petrova, 2004: 8). Reţinem din prima operă disputa pe tema hristologică şi rolul 
categoriei „vechimii” ca afimare a statutului ontologic al polemistului prin 
demonstraţia insuficienţei/vidului existenţei oponentului (practică urmată de 
autorul autobiografiei prezentate mai jos). Folosind imaginea „adversarului 
depărtat în spaţiu”, cel de-al doilea text crează o imagine în oglindă cu o semantică 
răsturnată (aceasta din urmă văzută ca anti-lucrare/acţiune, anti-comportament de 
culturologii şi semioticienii I. Lotman, B. Uspenski şi A. Pancenko)6 îndreptată 
împotriva distrugerii sau reporoducerii inverse a normelor culturale şi a obiceiurilor 
creştine.   

În al doilea rînd, Luminătorul, opera lui Iosif din Voloţk (cc.1439-1515) şi 
tradiţia „iosifleană” „estetizează subiectivitatea oponentului” în cadrul discursului 
polemic din secolele al XV-XVI-lea. Forma de skaz7 corespunde intenţiilor 
preacuviosului Iosif, realizînd concomitent acuzarea, mascînd îngustarea 

                              
F.Rosenzweig, Sartre, Habermas, Heidegger, K.Jaspers) i-au preocupat în spaţiul rusesc, printre alţi, 
pe M.Bahtin, N.Berdiaev, A.A.Leontiev, P.Florenski. 

3 Operele literare ruseşti cercetate în cadrul specific al apartenenţei lor discursive au constituit 
obiectul atenţiei istoricilor bisericii, filologilor şi cercetători ai tradiţiei filosofice ruse după cum 
urmează: textologia literaturii ruse vechi a fost studiată de A.S.Eleonskaia, I.P. Eriomina, N.A. 
Kazakova, D.S. Lihaciov, I.S. Lurie, A.M.Moldovan, A.M.Pancenko, N.V.Ponîrko; o importanţă 
istorico-culturală deosebită au cercetările lui A.S. Arhanghelski, I.L. Barskov, A.K.Borozdin, F.I. 
Buslaev, N.N. Golubinski, I.N.Jdanov, S.A. Zenkovski, V.M. Istrin, K.Kalaidovici, F.Kalughin, 
N.F.Kapeterev, V.O. Kliucevski, N.K.Nikolski, M.D. Priselkov, A.S. Prugavin, A.N.Pînin, 
N.Rudnev, F.K. Saharov, P.S.Smirnov, A.I. Sobolevski, M.N.Speranski, I.I.Srezenevski, N.I.Subbotin 
etc. Interpretări originale ale procesului istoric şi cultural rusesc care constituie particularitatea 
literaturii ruse vechi prin raportare la tradiţia occidentală şi la cea bizantină aparţin lui G.Podskalski, 
S.Mathauserova, I. P. Smirnov.    

4 Editate în seria „Pamiatniki litearury Drevenj Rusi”, M., „Hudozestvennai literatura”, vol XVI, 
1994. 

5 Termenul lui M. Bahtin. 
6 Aceasta din urmă văzută că anti-acţiune, anti-comportament, de I.Lotman, A.Pancenko, 

B.Uspenski 
7 Skazul este o modalitate narativă specifică textelor vechi ruseşti utilizată, printre alţii, de 

scriitori precum I. Leskov şi A. Platonov. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:25:52 UTC)
BDD-A33 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 355

axiologică în una descriptivă şi ascunzînd-o prin obiectivarea enunţului (relatare 
despre evenimente istorice). Opera se citeşte ca manifestare a opoziţiei faţă de o 
mai veche tradiţie a spiritualităţii ruse, inaugurată de Nil Sorski (1433-1508), cea a 
neagonisitorilor, la rîndul său reprezentată printr-o serie de texte anonime, relativ 
autonome.8 Autorii celor din urmă au recurs la procedee de intensificare a 
individualităţii autorului, prin selecţia modalităţilor de argumentare şi în trăsăturile 
lingvistice ale subiectului enunţului, după cum se poate vedea la călugărul Vassian, 
Culegerea unui stareţ (Sobranie nekoego starca) sau în Cuvînt de răspuns (Slovo 
otvetno). Aici se presupune existenţa unei memorii comune, imaginea adversarului 
este clar contuarată, iar polemica se organizează fie ca o critică a metodei inductive 
utilizată de „iosifleni”, fie, ca, de pildă, în „Răspunsul stareţilor de la Mănăstirea 
Sf. Kirill de la Beloe Ozero” (Otvet Kirillovskix starcev), negaţia este îndreptată 
spre elaborarea unor trăsături subiective prin intermediul ironiei. (Aşa se neagă, de 
exemplu, teza cu privire la identitatea dintre pedeapsa fizică şi cea 
duhovnicească.)9 

Cu Avvakum Petrov (sau Petrovici, 1620-1682) şi Simeon Poloţki (1629-1680), 
avem de a face cu ce a fost numit „estetizarea subiectivităţii polemistului” 
(Petrova, 2004). Se pot descrie o serie de modalităţi de personificare a 
polemistului, devenite centrale în strategiile polemice din operele din sec.XVII. 
Astfel, În Sceptrul Puterii (arhiereşti, patriarhul Ioasaf), Simeon Poloţki îi 
condamnă pe susţinătorii vechii bunecredinţe (rus. blagocestie) recurgînd la reguli 
ale polemicii baroce. Pe de altă parte, în opera celui mai cunoscut reprezentant al 
„vechii credinţe” din chiar secolul Marii Schisme din sîntul bisericii ruse10, Viaţa 
protopopului Avvakum scrisă de el însuşi (Žizn protopopa Avvakuma, im samim 
napisannaia) s-a observat o „estetizare nediscursivă a subiectivităţii polemistului” 
(Petrova, 2004).  

 

                              
8 Tradiţia spiritualităţii ruse şi a istoriei filosofiei şi esteticii ruse au fost studiate cu precădere de 

A.F. Losev, N.O. Losski, G.P. Fedotov, G.P. Florovski, S.S. Horujii, V.V.Zenkovski.  Lucrări de 
istoria bisericii ortodoxe ruse, inclusiv de istoria retoricii ecleziale şi a teologiei morală au fost 
redacate de N.N. Golubinski, A.V.Kartaşev, G.P. Florovski şi arhiepiscopul Antonie (Vadovski), 
mitropolitul Makarie (Bulgakov), arhiepiscopul Filaret (Gumilevski). A se vedea şi Spindlik 1997. 

9 Problemele de generice a operelor literare vechi ruseşti au fost cercetate de V.V.Kuskov, D.S. 
Lihaciov, D. Čizevskij. Lucrările de polemică dogmatică din primele secole creştine din Rusia 
A.S.Pavlov, A.Popov.  Legătura dintra latura polemică estetică expresivă şi sensul acesteia se găsesc 
în lucrările lui Lihaciov, I. Lotman şi I.S.Lurie 

10 În literatura de specialitate, schisma din interiorul bisericii ruse a fost înţeleasă în două moduri 
distincte: ca mişcare social-politică în formă religioasă, despre care au scris A.P. Şceapov, N.I. 
Aristov, V.V. Andreev, N.I. Kostomarov, V. Farmakovski sau  Bestujev-Riumin, preluată în 
istoriografia sovietică de N.I. Pavlenko; sau ca fenomen religios-bisericesc comentat de S. M. 
Soloviov, V.O. Kliucevski, E.E. Golubinski, N.F. Kapteriov, V.V. Rozanov, N.A. Berdiaev, 
protopopul Georghi (George) Florovski. În România se remarcă studiile pe acestă temă de 
V.Vascenco şi A.Varona. O analiză a situaţiei găsim şi în Chester Dunning, Crisis, Conjecture, and 
the Cause of the Time of Troubles, in Kamen’ Kraeougol’nu, Essays presented to Edward Keenan on 
his 60th birthday, Harvard Ukrainian Studies, 1997: 97-119. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:25:52 UTC)
BDD-A33 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 356

2. Viaţă şi jitie (vita) 
Succint, principalele evenimente din viaţa lui Avvakum Petrov presupun o 

tensiune controlată a alternanţei între perioade de relativ calm şi segmente 
încărcate de dramatism. După aproape trei decenii petrecute în zona natală 1621 - 
1652 Nijni Novgorod, unde a slujit ca preot cu familie, Avakkum a petrecut o 
vreme la Moscova, (1652 - 1653, 16 septembrie) participînd la activităţi legate de 
înnoire a vieţii din Rusia Moscovită, făcînd parte din anturajul puterii. Membru al 
unei grupări conservatoare formată din reprezentanţi ai clerului şi cărturari 
(„rîvnitorii dreptei credinţe”), Avvkum s-a împotrivit amendamentelor propuse de 
regimul ţarului Aleksei Mihailovici (primul Romanov, 1629-1676). În consecinţă, 
în intervalul 1653-1664, a plecat în cel de-al doilea exil în Siberia. Revenind în 
capitală, unde a rămas între primăvara anului 1664 luna august a aceluiaşi an, nu s-
a lăsat influenţat în direcţia alierii la politica ţarului şi a patriarhului. În concesinţă, 
s-a impus îndepărtarea sa definitivă de la curte şi Avvakum a luat din nou calea 
pribegiei (în 1664-1666, la Mezen). A fost rechemat şi de acolo, astfel încît, între 1 
martie 1666 şi 30 august 1667, se găsea, pentru ultima oară, într-a treia perioadă, la 
Moscova. Exilat definitiv în nordul Rusiei, la 1667 (30 iulie), a fost executat prin 
ardere pe rug, la 14 aprilie 1682, după detenţia de la Pustoziorsk. 

Autor al mai multor epistole adresate ţarilor, pe tot parcursul vieţii sale în care 
s-a remarcat ca predicator, Avvakum a elaborat opere dogmatico-polemice. Un 
statut special are Autobiografia sa, fapt explicabil prin contextul evenimentelor 
vieţii sale fizice şi duhovniceşti. Scrisă în perioada detenţiei de la Pustoziorsk (în 
nordul Rusiei), unde şi-a petrecut ultimii 18 ani de viaţă, Autobiografia este 
rezultatul unei îndelungi zăboviri asupra rostului destinului propriu şi al celui al 
semenilor. Încheind ultima versiune (au existat patru) în 1672(3), Avvakum nu a 
mai revenit la ceea ce reprezintă, în final, o operă didactică, chiar dacă timpul i-ar 
mai fi permis-o11. Operă polemică elaborată în viziune escatologică pentru care s-a 
găsit formula estetică a nebuniei, Viaţa alternează cu atenţie descrieri ale 
evenimentelor principale din viaţa protopopului cu mărturisiri ale credinţei. 
Debutînd cu afirmarea elementelor de bază ale „vechii credinţe”, această 
autobiografie cuprinde atacuri la adresa nikonienilor, secvenţe din viaţa proprie, 
viziuni şi miracole, fapte asemenea apostolilor, scene de nebunie.  

„Prima autobiografie” din cultura rusă a fost cercetată în contextul constituirii 
unui nou tip de discursivitate polemică, antitetică prin raportare la reprezentanţilor 
clerului oficial. În general, s-a depăşit formula „Avvakum-ideolog al schismei”, la 
care se mai recurge uneori şi astăzi12. Specificul discursului adepţilor ortodoxiei de 
                              

11 Monografiile şi studiile capitale consacrate acestei lucrări sînt Robinson 1963, Malîşev 1964, 
Demkova 1976. Despre protopopul Avvakum au scris D.S. Lihaciov, B.A. Rîbakov, V.V.Vinogradov, 
V.V. Kuskov. Metodele de investigare a textelor publicistice din Rusia medievală au fost prezentate 
de I.K.Begunov, A.S.Eleonskaia, A.A. Zimina, A.I.Klibanova, I.S.Lurie, A.I.Robinson. Avvakum a 
continuat să-şi trimită epistolele în capitală, pînă cînd existenţa sa s-a considerat prea periculoasă în 
contextul opoziţiei dintre credincioşii de rit vechi şi „nikonieni”. 

12 Formulă propusă de D.S.Lihaciov şi instaurată pentru mult timp în istoriografia schismei şi în 
„interpretările” Autobiografiei.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:25:52 UTC)
BDD-A33 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 357

rit vechi constă în reprezentarea despre esenţa ontologică, neconvenţională a 
semnului (formula verbală, simbolul, ritualul). De aceea în activitatea celor de rit 
vechi semnul tinde spre iconicitate, reprezentarea vizuală, şi nu spre descrierea 
unei situaţii. O atenţie aparte se acordă nu atît construcţiei discursive a 
argumentării, cît realizării sistemului de comportament semiotic: fapta, gestul, 
miracolul etc. 

Ordinea discursului se transformă prin ridicarea limitărilor aşezate peste 
obiectul şi modalitatea de vorbire (lichidarea opoziţiei dintre elevat/vulgar), 
precum şi peste subiectul vorbirii, în cadrul discursului „nebunului” (rus. bezumec) 
şi al „ignorantului” (rus. neveža). În acest sens enunţurile lui Avvakum devin 
nediscursive pentru oponenţii săi.  Strategia negaţiei se construieşte nu pe baza 
negării tezei, ci pe baza răstălmăcirii semantice a acesteia, prin rostirea acuzei sub 
forma unei semantici pozitive. Astfel, absenţa sofisticării, numită „lipsă de 
iscusinţă” (rus. neiskusnost), „ignoranţa” (rus. nevežestvo), lipsa de minte, 
„nebunia” (rus.bezumie) şi alte metafore care semnifică starea conştiinţei 
raskolnicilor condamnaţi de fostul patriarh Nikon şi de Simeon Poloţki, nu numai 
că nu sînt negate de păstrătorii vechii credinţe (rus. blagočestie), dar devin  
principii de comportament şi în arhitectonica enunţului (realizarea metaforei). 
Negaţia se realizează nu numai prin intermediul schimbării codului de comunicare, 
ci şi prin modificarea registrului stilistic. În contextul schimbării codului, modelele 
de anti-comportamente din cadrul constituirii propriei subiectivităţi se dovedesc a 
fi modalităţi de acţiune adecvate în spaţiul desacralizat al culturii: nebunia întru 
Hristos (rus. iurodstvo), interdicţia de a primi Sfintele taine oferite de noul cult, 
binecuvîntarea pentru sinuciderea (rituală) prin ardere pe rug. Sub aspectul de 
schimbării limbajului, anti-comportamentul lui Avvakum formează un tip propriu 
de discurs, în care opoziţia  valorii(lor) proprii faţă de cele ale noului cler şi 
retorica statal-imperială se realizează prin intermediul unor practici neverbale 
avînd un statut semnic-semiotic.  Polisemantismului şi erudiţiei (stare a culturii) i 
se opune „nebunia” bezumie (stare naturală, organică), limbajului elevat (rus. 
velerečivost) – „voroava” (rus. viakanie), patosului – rîsul, gîndirii abstracte – 
trăirea nemediată, silogismului – miracolul, tratatului – viaţa sfîntului.  

Pentru prima dată în istoria practicilor discursive din cultura rusă aici principiul 
de formulare a subiectivităţii proprii a polemistului devine un raport etic clar 
definit faţă de lume şi faţă de cei avînd aceeaşi opinie şi adversari, pentru prima 
dată individul intră pe scenă ca subiect pentru sine însuşi al unor relaţii axiologice. 

 
3. Scena centrală 
În axiologia lui Avvakum, poziţia de „nebun” (gr. saloi, rus. iurodivyj) este 

singura posibilă în lumea din care a fost evacuat harul şi în care s-a instaurat 
Antihristul. Ca procedeu retoric, această formă de „estetizare a subiectivităţii” 
implică un model de comportament creştin deja vechi în Rusia medievală, cel al 
nebuniei pentru Hristos (iurodstvo). Dacă primul “nebun pentru Hristos” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:25:52 UTC)
BDD-A33 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 358

consemnat într-o hagiografie este Simeon din Emessa13, în Rusia, nebunia este 
reprezentată în vieţile sfinţilor asceţi Isaki de la Mănăstirea Peciora de la Kiev şi a 
sf. Avraami din Smolensk. Nebunia a devenit un fenomen în părţile de nord ale 
Rusiei Kievene, un “leagăn al saloi-lor ruşi”, unde era modelată după viaţa 
sf.Andrei din Constantinopole.14 Un “nebun” rus “tipic” este considerat Prokopi 
din Ustiug (m. 1303)15, prezentat ca proroc (Kobets, 2000) şi făcător de minuni 
avînd darul înaintevederii, asemenea lui Mihail de la mănăstirea Klopsko 
(sec.XV)16. După cum se vede în scena centrală din Autobiografie (a Soborului de 
la Moscova, din mai 1666-1667, în prezenţa patriarhilor ecumenici, a patriarhului 
Rusiei Nikon şi a ţarului Aleksei Mihailovici) protopopul pune în joc mecanismul 
nebuniei sacre (Velcescu, 2007), ca procedeu suprem şi ca prezenţă polemică. 
Compararea între versiunea “de maculator” din 1669 şi redacţia “tîrzie” din 1673 
(trimisă adepţilor în prima culegere numită ”Pustoziorski sbornik”)17 relevă natura 
supremă a experienţei spirituale a protopopului şi locul central al acestei experienţe 
în viaţa sa aşa cum o vede autorul. Compararea variantelor textului autobiografiei18 
demonstrează rafinarea modului în care este reprezentată Înţelepciunea (Divină). În 
lumea răsturnată în care trăieşte, Avvakum recurge la viziunea Pseudo-
Areopagitului19 şi imaginea sferei cereşti. Structura Vieţii sale a fost modificată 
pentru a intra într-o relaţie dialogică cu şi pentru a modela acţiunea acestei sferei. 
În redacţia finală, viziunile trăite de Avvakum funcţionau ca cercuri în ierarhia 
mistică prin care Lumina Divină invadează suprafaţa Fiinţei: prin corpul mistic al 
lui Avvakum, iar apoi prin recrearea corpului său în Viaţa, umplînd scena soborului 
cu Înţelepciunea ascunsă (Hunt, 1991: 5). Modelul răsturnat la care recurge 
Avvakum se bazează pe antiteza dintre Înţelepciunea Divină şi cea lumească. În 
cazul lui Avvakum, cuvintele nebuneşti erau lipsite de sens, depăşeau regulile, însă 
erau pline de Înţelepciunea lui Dumnezeu. În contrast, cuvintele oponenţilor săi 
erau doar plăcute estetic şi corecte din punct de vedere raţional. Avvakum rostea 
cuvinte profetice şi revelatoare, invitînd la (auto)investigare, în timp ce oponenţii 
săi erau autoritari, stopînd întrebările care ar fi putut apărea. 

Textualizarea experienţei respective se produce în scena centrală din 
Autobiografie. În episodul (reprodus la fínele acestei lucrări) în care se confruntă 

                              
13 Viaţa lui Simeon din Emessa (din sec.V) de Leontie din Neapole), Ivanov şi Kobets 2008 
14 George Fedotov, Sviatye Drevnei Rusi, X-XVII st. (New York: Izdanie russkogo pravoslavnogo 

Bogoslovskogo Fonda, 1959), citat în Kobets 2000.  
15Zitie sviatogo pravednogo Prokopiia Hrista radi iurodivogo Ustiuzskogo cudotvortsa (în 

Moskva: Pamiatniki istoriceskoi mysli, 2003: 11-101 şi lucrarea lui A. N. Vlasov, „Literaturnaia 
istoriia zitiia pravednogo Prokopiia Ustiuzskogo cudotvortsa”, în Pamiatniki istoriceskoi mysli, 
2003:109-122)  

16 Red. Kliucevski, după Kobets 2000. 
17 Trimisă celor care îl urmau în prima culegere de la Pustoziersk sbornik; v. şi viziunile din 

Scrisoarea 5 Celobitnaia, 1669, către ţar şi viziunea din Viaţa, red. 1673. 
18 Opera rafinată spre a deveni un testament spiritual, a cunoscut patru redacţii. Studiată din sec. 

al XVIII-lea, a atras atenţia cercetătorilor şi a traducătorilor. Varianta finală C. 
19 Începutul Autobiografiei invocă viziunea ierarhiei cereşti în termenii acestuia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:25:52 UTC)
BDD-A33 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 359

cu judecătorii săi, Avvakum este observator, narator şi autor. Structurată ca 
interacţiune între orizontal şi vertical, Viaţa (re)prezintă comportamentul eroic al 
atuorului. Pe măsură ce se îndepărtează de centru (Moscova, în exilul din Siberia), 
comportamentul său de nebun şi cuvintele sale exprimă înălţarea sa interioasă şi 
revenirea în centrul sferei. Ajuns la limitele axei orizontale (cînd a fost separat 
oficial de biserică, 13 mai 1666), iar apoi la Sinodul patriarhilor ecumenici şi 
clerului superior din Rusia, axa verticală  irumpe sub forma unor viziuni care 
demonstrează transcenderea sinelui. Cînd protagonistul ajunge la Sobor şi se 
prezintă ca nebun, el activează această funcţionalitate inversă pentru a-i expune pe 
nikonieni şi pentru a-şi învăţa urmaşii. În acest moment, protagonistul realizează că 
identitatea sa este una cu a naratorului/autorului aşa cum s-a prezentat în 
Autobiografie. Încarcerat (“un mort viu”) la Pustoziorsk, trecînd prin experienţe 
extatice, naratorul/autor trăia Realitatea arhetipală în legătură cu protagonistul din 
timp, adică trăia prezenţa în sferă. Protagonistul reflectă întrutotul dimensiunea 
arhetipală a naratorului/autor atunci cînd se comportă ca un nebun întru Hristos, 
modelînd dimensiunea externă a volumului sferei. Structura poetică a variantei 
finale a “Autobiografiei” este plină de spiritul nebuniei. Avvakum introduce citate 
din Scriptură în naraţiunea “de suprafaţă”, făcînd ca aceastea să funcţioneze ca 
ferestre spre axa verticală. Acestea erau chei spre subtextele ascunse din scrierile 
apostolului Pavel şi ale lui Avvakum însuşi. Aceste subtexte “verticale” elucidează 
importanţa didactică şi polemică a acţiunii de suprafaţă, puterea acesteia de a 
revela Înţelepciunea ascunsă. De asemenea, ele arată că suprafaţa este inversul sau 
opusul a ceea ce pare din perspectiva înţelepciunii lumeşti a nikonienilor. Astfel, 
naraţiunea de suprafaţă, ca şi acţiunile şi cuvintele protagonistului, funcţionează ca 
o mască care incită. Prin  examinarea retoricii acţiunilor protagonistului înaintea 
Sinodului, aşa cum este acesta transmis prin relaţia dintre naraţiunea de suprafaţă şi 
subtexte se poate dezlega această ghicitoare. Avvakum a realizat scena finală a 
sinodului din prima versiune (Demkova, 1976: 24). Scena se deschide cu o aluzie 
la Întîia Epistolă către Corinteni a Apostolului Pavel, care instaurează imediat un 
cadru de referinţă mai profund: Dumnezeu mi-a deschis buzele cele păcătoase, şi i-
a făcut de ruşine Hristos prin gura mea!20, cuvinte care trimit la: „Ci Dumnezeu 
Şi-a ales pe cele nebune ale lumii, ca să ruşineze pe cei înţelepţi; Dumnezeu Şi-a 
ales pe cele slabe ale lumii, ca să le ruşineze pe cele tari.” (1 Cor. 1:27)Subtextul 
din paulin dezvăluia faptul că Avvakum aşeza nebunia întru Hirstos în opoziţie cu 
înţelepciunea acestei lumi. Referinţele al „gura păcătoasă” (“gres”nye usta”) 
implică faptul că Dumnezeu însuşi s-a antrenat în nebunia atunci cînd l-a ales pe 
canditatul cel mai puţin aşteptat, pe Avvakum, un păcătos înveterat, un om de 
condiţie jalnică, decăzut din drepturi, un nebun în ochii lumii, ca să vorbească 
pentru El. Răsturnînd autoritatea aparenţelor, Dumnezeu l-a folosit pe Avvakum 
atît pentru a-i face de ruşine pe cei care pretindeau că-I judecă lucrarea şi pentru a-i 
judeca.    

                              
20 “Bog otverz grešnye moe usta i posramil ix Hristos!” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:25:52 UTC)
BDD-A33 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 360

Apoi Avvakum arată că nikonienii îi judecă pe sfinţii ruşi din perspectiva 
aceleiaşi înţelepciuni lumeşti. Nikonienii refuză să accepte autoritatea sacră a 
sfinţilor pe baza faptului că aceştia sînt lipsiţi de educaţie potrivită şi incapabili să 
evalueze „corectitudinea” cărţilor bisericeşti: „Erau proşti şi nu aveau minte sfinţii 
noştri, oameni neînvăţaţi erau şi nu ştiau nici carte, cum să-i credem?”21 

Din perspectiva transcendentului, această acuzaţie era o insultă teribilă, 
deoarece învăţătura lumească nu are nimic de a face cu trăirea de către sfinţi a 
Adevărului din Cărţile bisericeşti. Avvakum întîmpină comportamentul 
nikonienilor cu un afront personal comparabil, înveşmîntînd trăirea de către sfinţi a 
adevărurilor în haina nebuniei.   În primul rînd, el demonstrează o separare 
voluntară de nikonieni, pentru a arăta că stă în afara stricăciunii lumeşti: „Sînt 
curat, iară praful care mi s-a prins de  picioare îl scutur în faţa voastră”22 
Aproape aceleaşi cuvinte cu cele prin care Pavel s-a distanţat de evreii care îl 
blasfemiau pe Hristos: „Şi stînd ei împotrivă şi hulind, el, scuturîndu-şi hainele, a 
zis către ei: Sîngele vostru asupra capului vostru! Eu sunt curat. De acum înainte 
mă voi duce la neamuri.”(Faptele 18:6).”  

Această demonstaţie de curăţenie i-a incitat pe judecătorii săi la agresiune. 
Avvakum nu intră în agresiune, ceea ce demonstrează “moartea lui în lume” şi 
capacitatea lui de a-i judeca pentru faptul că ei îi judecă pe sfinţi. Soborul se ridică 
să-l anihileze, pînă cînd Avvakum le reproşează, printr-un alt citat din Pavel, că nu 
sînt blînzi şi că se lasă mînaţi de patimi, “ca lupii”. Reacţia lor le arată faţa 
animalică, încurcarea în ispitele lumeşti. Cuvintele lui Avvakum demonstrează 
libertatea sa interioară, controlul patimilor, ceea ce îl face un iniţiat al Înţelepciunii.  

Protagonistul îşi continuă bătălia „nebunească”. În mod conştient el preia 
„prostia” pe care au găsit-o judecătorii la sfinţi, pentru a arăta că aceasta poate fi o 
sursă de cunoaştere şi putere. Pe neaşteptate, înscenînd un spectacol bizar, 
Avvakum se culcă, invitîndu-i pe judecători să rămînă aşezaţi: Eu m-am dus la uşă 
şi m-am culcat pe o parte, zicînd: „Mai staţi voi aşa, că eu am să stau întins”, le 
zic.23 Luaţi prin surprindere de această ridicolă inversare de roluri, nikonienii nu-şi 
pot opri zîmbetul, expunîndu-şi astfel lipsa autorităţii, prin anularea distanţei dintre 
ei, judecătorii, şi Avvakum. Astfel se recunoaşte puterea lui Avvakum asupra lor. 
Judecătorii îşi revin, aruncîndu-i lui Avvakum un epitet similar cu cel folosit la 
adresa sfinţilor: „Şi au rîs patriarhii: «Prost mai e şi protopopul ăsta, şi pe patriarhi 
nu-i cinsteşte»”.24 

Aceasta a fost o mărturie a libertăţii interioare şi a puterii care îl făcea în stare 
pe Avvakum şi pe sfinţi să refuze să joace după regulile lumii acesteia. Acţionînd 
ca un „prost” (rus. durak), Avvakum expune ignoranţa şi patima pe care nikonienii 
şi-o ascundeau sub haina autorităţii ecleziale. Gol metaforic („derobat”/„răspopit”, 

                              
21 “Glupy-de byli i ne smyslili nasi russkie sviatyia, ne učonye-de liudi byli,-- čemu im verit’? 

One-de gramote ne umeli!” 
22 “čist esm’ az, i prax prilepšii ot nog svoix otriasiau pred vami.” 
23 “Posidite vy, a ia poležu, govoriu im.” 
24 “Tak oni smeiutsia: “Durak-de protopop-ot! I patriarhov ne počitaet!” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:25:52 UTC)
BDD-A33 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 361

fără barbă şi veşminte), Avvakum îi dezbracă pe judecătorii săi nikonieni în văzul 
lumii de autoritarea eclezială. Revenindu-şi şi certîndu-l pe Avvakum, aceştia şi-au 
manifestat propria ignoranţă cu privire la natura cunoaşterii. Aleasă de Avvakum 
ca unică atitudine posibilă, nebunia pentru Hristos comunica unui auditoriu mai 
larg o lecţie despre Adevăr şi Minciună, realitate şi iluzie. Nebunia lui A scoate la 
iveală şi adevărul ascuns de opozanţii săi: slujirea secretă a Minciunii, recursul la 
aparenţe şi sofisme pentru a suprima şi nega Realitatea, utilizarea falsei autorităţi 
pentru a discredita autoritatea autentică a sfinţilor.  

În fine, Avvakum proclamă citatul din Cor. 4:10: „Noi suntem nebuni pentru 
Hristos; voi însă înţelepţi întru Hristos. Noi suntem slabi; voi însă sunteţi tari. Voi 
sunteţi întru slavă, iar noi suntem întru necinste!”25 Numindu-se astfel şi 
incluzîndu-i şi pe sfinţii ruşi, el oferă auditoriului o cheie pentru comportamentul 
său care stîrneşte cel puţin nedumerirea. Implicit, aparenţele sînt exact contrariul a 
ceea ce par. 

În momentul apoteotic al degradării sale, un nebun lipsit de putere26 în acţiunile 
sale pline de “nebunie”, protagonistul manifestă Înţelepciunea ascunsă. El apare ca 
loc de întîlnire al extremelor contrare şi ca purtător al glasului lui Dumnezeu. 

Pentru cei care înţelegeau, nikonienii erau în întuneric. Scena soborului îl aşază 
pe Avvakum în interiorul sferei, iar pe nikonieni în afara cercului/sferei divine care 
semnifică Înţelepciunea Cuvîntului. Nebunia lui Avvakum leagă tema crucială a 
judecăţii de probleme cunoaşterii, percepţiei şi ale acţiunii morale. Pentru el, 
nikonienii păcătuiesc în primul rînd prin laşitate morală (de aceea îi neagă pe 
sfinţi). Judedata lui Avvakum în aşază pe nikoniei în faţa Bisericii duhovniceşti 
trăite, ca la o judecată de apoi.  

Avvakum se priveşte fără frică, conştient să se află într-un proces de cunoaştere 
de sine. Slăbiciunile omeneşti de care este conştient reprezintă faţa exterioară a 
credinţei interioare; nebunia lui era faţa Înţelepciunii interioare. Participînd exterior 
la criza Bisericii universale, el trăia în sinea sa mîntuirea. 

Nebunia sa prezintă trăsăturile caracteristice ale tradiţiei bizantino-slave: 
consacrarea autocurăţiirii ca pedeapsă în lupta cu lumea; jocul cu recunoaşterea şi 
nerecunoaşterea prin inversiuni şi alte trucuri; saturarea cu putere profetică a 
revelaţiei şi judecăţii; excesul maximalist în morală; scrutarea de sine în faţa 
juderăţii divine; responsabilitatea de a vedea ceea ce vede Judecătorul; aruncarea 
oamenilor într-o stare de şoc care să-i facă să realizeze scrutinul moral şi judecata 
de sine, pentru a scăpa de Judecata lui Dumnezeu. Însă în ciuda asemănării dintre 
nebunii care au trăit şi cei despre care s-a scris27 în tradiţia moscovită, 
autobiografia lui Avvakum este unică.  

Confruntîndu-se cu un nou concept laic de cunoaştere şi cu o nouă estetică, 
Avvakum s-a confruntat cu o situaţie extremă, reducerea cunoaşterii la un fenomen 
de suprafaţă care se lupta pentru corectitudine, raţionalitate şi afişare. Temîndu-se 
                              

25 “My urodi Hrista radi! Vy slavni, my že bezčestni! Vy silni, my ze nemoščni!”  
26 „bujaja, nemoščnaja” 
27 Nebuni ruşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:25:52 UTC)
BDD-A33 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 362

că percepţia transcendenţei şi a profunzimii va fi pierdută, el s-a prevalat de 
teologia care l-ar fi putut face în stare să-şi modeleze acele dimensiuni şi s-a bazat 
pe metoda nebunului de a trezi atenţia.  

La nivelul scriiturii, Avvakum a deformat convenţiile vieţii de mucenic pentru 
a-şi ridica Viaţa la statutul de metatext. Prin conştiinţa de sine poetică şi-a 
transformat V/viaţa într-un text despre Înţelepciune şi despre natura propriei sale 
Lumini. Devenit astfel document de evoluţie spirituală personală, autobiografia 
serveşte scopului terapeutic-didactic anunţat în ultima variantă: „să se bucure robul 
lui Dumnezeu, citind!” 

Viaţa lui Avvakum a realizat un potenţial al paradigmei pauline a nebunului 
care nu fusese explicat înainte nici în tradiţia Înţelepciunii şi nici în Vieţile sfinţilor 
nebuni întru Hristos. Autobiografia demonstrează cum şi-a însuşit autorul lecţia lui 
Iosif din Voloţk şi a Sf. Pavel despre “căile încurcate şi nevăzute ale lui 
Dumnezeu”. Retorica Înţelepciunii/nebuniei este materializată într-o conştiinţă 
personală care reprezenta faţa exterioară a învăţătorului şi a ghidului interior, “...a 
lui Hristos cel adevărat care a spusă că “Biserica Mea porţile iadului nu o vor 
găta”. Astfel paradigma “nebuniei întru Histos” îşi realizează funcţia de trezire a 
cititorului la o nouă percepţie, provocîndu-l să privească în profunzime, dincolo de 
suprafaţa înşelătoare, pentru a găsi Adevărul.  

 
Bibliografie 
 
Avvakum. Житие протопопа Аввакума // Житие протопопа Аввакума им самим 

написанное и другие его сочинения, М.: Гослитиздат, 1960, pp. 53-122, p. 101.  
Jitie protopopa Avvakuma, inoka Epifania, boiarîni Morozovoi, editate de N.V.Ponîrko, 
S.Peterburg, Glagol, 1994 (reproduce ultima redacţie autpgrafă din Culegerea de la 
Pustoziorsk (Puskoziorski sbornik) a lui I.I.Zavoloko (http//feb-
web.ru/feb/avvakum/texts/jag/jag-053-.htm) 

Viaţa protopopului Avvakum scrisă de el însuşi. Traducerea în limba română: fragmente în 
revistele Zorile şi Kitej-grad, 2006-2007; integral, în Perspective asupra culturii, 
civilizaţiei şi limbii ruse  

Bahtin, M.M. 2003, Avtor i geroj v esteticeskoj dejatelnosti, în Sobranie socinenij (Opere) 
v 7 tt., t.1, Moskva. 

Dionisie pseudo-Areopagitul, Despre numele divine. Teologia mistică, traducere de 
Cicerone Iordăchescu şi Theophil Simenschy. Postfaţă de Stefan Afloroaiei, Institutul 
European, Iaşi, 1993.  

Sf. Dionisie Pseudo-Areopagitul, 1994, Epistole, traducere din limba greacă de Vasile 
Răducă, Editura All, Bucureşti  

Dionisie pseudo-Areopagitul, 1994, Ierarhia cerească. Ierarhia bisericească, Institutul 
European, Iaşi  

Demkova 1976 Demkova, N.S., Jitie protopopa Avvakuma. Tvorceskaja istorija 
proizvedenia, Leninrad, Izd-vo Leningradskogo un-ta, 1976 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:25:52 UTC)
BDD-A33 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”



 

 363

Kobets, Svitlana, Foolishness in Christ: East vs. West”, Canadian-American Slavic 
Studies, Vol 34, No. 3, Fall of 2000, 337-364; The Paradigm of the Hebrew Prophet 
and the Russian Tradition of Iurodstvo, (The Cultural Paradigm of Holy Foolery, 
workshop at the XIV International Congress of Slavists, Ohrid,  10-16 September,  
2008)  

Hazagerov, H., Teoria jazyka. Politiceskaia ritorika. ast 2. Mir ubezdajuscij reci i sudba 
russkoj politiceskoj ritioriki, pp. 3-20 http://genhis.philol.msu.ru/article_116.shtml 

Hunt, Priscilla, The Foolishness in the Life of the Archpriest Avvakum and the Problem of 
Innovation; The Theology in Avvakum’s Life and His Polemic with the Nikonians; Zhitie 
protopopa Avvakuma i ideologija raskola; A Penitential Journey: The Life of Protopop 
Avvakum and the Kenotic Tradition, în Canadian-American Slavic Studies, 1-4, Nov.25, 
(1991): 201-224 

Lotman, Iuri/Uspenskii, Boris A., 1977: 18-21, “Rol’ dual’nyx modelej v dinamike russkoj 
kul’tury (do kontsa XVIII veka), Trudy po russkoj i slavjanskoi filologii, 28, 

Petrova, V.A., 2004, Estetika polemiceskogo diskursa v russkoj kulture, Sankt-Peterburg; 
Antropologija raskola („ritorika” protopopa Avvakum), http://www.drevnerus.narod.ru 

Čelovek v kulture russkogo barokko. Materialy mezdunarodnoj konferencii. Moskva, 
Institut filosofii RAN, 2006. http://www.drevnerus.narod.ru 

Lixacev, D.S., Socinenia protoppopa Avvakma, în Velikoe nasledie. Klassiceskie 
proizvedenia literatury Drevenej Rusi; 1994, Ot Ilariona i do Avvakuma, în Pamiatniki 
literatury Drevenj Rusi XVII veka. Kn.3. Мoskva, pp. 620-630; 1976, 1984, 1997 
“Smexovoj mir” Drevnej Rusi, Leningrad, „Nauka”. În colaborare cu А. М. Pancenko. 

Spidlik, Tomas 1997, Marii mistici ruşi, traducere din limba italiană, Editura Episcopiei 
Dunării de Jos, Galaţi 

Vascenco, Victor 2005, Old Believers, Editura Academiei, Bucureşti  
Varona, Alexandr 2002, Tragedia schismei ruse, Kriterion, Bucureşti 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:25:52 UTC)
BDD-A33 © 2009 Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

