
FILOLOGIE 

LR, LXIX, nr. 3–4, p. 427–442, București, 2020 

Emanuel Conţac 

DAVID PAREUS, IN GENESIN (1609) ŞI 4 MACABEI,  
SURSE DE INSPIRAŢIE PENTRU „PROPOVEDANIIA  
A CINCEASPRĂZÉCEA” DIN SICRIUL DE AUR (1683) 

INTRODUCERE 

În articolul de faţă ne propunem să investigăm două posibile surse ale ultimei 
„propovedanii” din colecţia de omilii Sicriul de aur, publicată sub îngrijirea lui 
Ioan Zoba la Sebeş, în 1683. Întrucât despre activitatea bisericească şi editorială a 
protopopului din Vinţ s-au scris deja multe studii, nu vom relua aici datele esenţiale 
ale chestiunii. Pentru o evaluare a activităţii lui Zoba, cititorul poate consulta studiul 
introductiv din ediţia modernă a Molităvnicului de la Bălgrad1. Precum se ştie, 
tipăritura asupra căreia ne oprim în acest studiu a fost transcrisă în ediţie ştiinţifică 
de Anton Patriciu Goţia, potrivit căruia „critica internă a textului ne oferă numeroase 
date care se înscriu în linia ipotezei originalităţii cărţii”2. Într-un studiu privitor la 
„Predica funebră în mediul ortodox din Transilvania”, Ana Dumitran şi Dumitru 
Vanca afirmau că „Ioan Zoba a apelat la modele maghiare doar pentru formă, 
pentru conţinut preferându-le pe cele româneşti”3. Pornind de la premisa că textul 
predicilor din SA îi aparţine integral lui Zoba, cei doi cercetători ajung la concluzia 
că protopopul din Vinţ era „o persoană luminată, educată în spiritul vremii, un 
biblist excelent, vorbitor a cel puţin trei limbi, cu solide cunoştinţe de retorică şi 
latină, depăşind cu mult condiţia culturală a clerului din care făcea parte”4. Înţelegerea 
cu privire la acest cleric s-a schimbat, aşadar, substanţial, dacă luăm ca reper anul 
1925, când Iorga vedea în Zoba „un popă ceva mai cărturar decât ceilalţi”, a cărui 
activitate culturală se rezuma la „traduceri slabe din slavoneşte sau ruseşte”5. Potrivit 
aceleiaşi viziuni, „singurul interes pe care-l au aceste tipărituri, cu prefeţele scurte 
şi neînsemnate şi răspândirea puţină, e partea mai mare făcută limbii româneşti, 
                                                           

1 Molităvnic, Bălgrad, 1689. Ediţie îngrijită, studiu introductiv şi glosar de Ana Dumitran, 
Alin-Mihai Gherman şi Dumitru Vanca, cu un cuvânt-înainte şi binecuvântarea Înaltpreasfinţitului 
Andrei, Arhiepiscopul Alba Iuliei, Alba Iulia, Reîntregirea, 2009, p. 14–156. 

2 Ioan Zoba din Vinţ, Sicriul de aur, ediţie îngrijită şi studiu introductiv de Anton Goţia, 
Bucureşti, Editura Minerva, 1984, p. ix. 

3 Ana Dumitran şi Dumitru Vanca, „Predica funebră în mediul ortodox din Transilvania 
(mijlocul secolului XVI – sfârşitul secolului XVII), Apulum, XLVII (2010), p. 149. 

4 Ibid., p. 149. 
5 N. Iorga, Opere. I. Istoria literaturii româneşti, ediţie îngrijită de I. Oprişan şi Ileana Mihăilă. 

Note, comentarii şi tabel cronologic de I. Oprişan, Bucureşti, Academia Română / Fundaţia Naţională 
pentru Știinţă şi Artă / Muzeul Naţional al Literaturii Române, 2019, p. 923. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



 Emanuel Conţac 2 428 

în acest Ardeal românesc unde calvinismul, năpădind dogma şi datinile, făcuse 
măcar acest bine”6. 

SURSELE OMILIILOR DIN SICRIUL DE AUR 

Cercetări mai noi arătă că textul lui Zoba este tributar unor colecţii de predici 
maghiare, prin urmare unele aprecieri făcute de Dumitran şi Vanca trebuie trecute 
în seama autorilor calvini ale căror texte sunt traduse (cu adaptări) în SA. Graţie 
cercetărilor făcute de Levente Nagy, au fost identificate deocamdată sursele a trei 
omilii. Propovedaniia a patra (Când moare preutul înţălept al besérecii) constituie 
o adaptare a unei predici rostite de Szathmári Baka Péter şi publicată în Izrael Istennek 
igaz tiszteleti mellett buzgó Illyes prófétának elragadtatása (Sibiu, 1666)7. Pentru 
predica a unsprezecea (Când moare bărbat sau muiare carele n‑au petrecut nice un 
bine în ceastă lume, ce au trăit în amărăciuni gréle), Zoba a folosit o omilie a lui 
Selyei Balog, autorul volumului Temetési pompa (Oradea, 1646)8. Penultima 
predică din colecţia lui Zoba (Când moare muiarea în naşterea porobocului) redă 
fidel prima predică dintr-un alt volum de cuvântări funebre rostite de acelaşi Selyei 
Balog István, Temető kert („Grădina cimitirului”, Oradea, 1655)9. 

În studiul de faţă vom încerca să demonstrăm că ultima propovedanie din SA 
este tributară comentariului la Geneză al teologului calvin David Pareus (1548–1622). 
Fiindcă acesta este puţin cunoscut în spaţiul românesc, considerăm utilă o scurtă 
descriere a activităţii sale academice. Născut în localitatea sileziană Frankenstein 
(astăzi Ząbkowice Śląskie în Polonia), Pareus a făcut o carieră strălucită în mediul 
academic reformat. După un scurt interludiu academic la Heidelberg, a fost silit să 
plece într-un teritoriu calvin, atunci când contele palatin a virat spre luteranism. La 
invitaţia contelui palatin Johann Casimir, fondatorul aşa-numitului Casimirianum, 
Pareus s-a mutat la Neustadt an der Haardt. Când protectorul său a devenit 
administrator al Palatinatului, Pareus a revenit la Collegium Sapientiae din Heidelberg, 
în 1584, unde a făcut o carieră strălucită. În 1587 a primit titlul de doctor philosophiae, 
iar în 1591 a devenit rectorul colegiului. A început să predea Vechiul Testament în 
1598, dar după câţiva ani a devenit profesor de Noul Testament, post pe care l-a 
deţinut vreme de două decenii, până la moartea sa, în 162210. 

                                                           
6 Ibid., p. 923. 
7 Nagy Levente, A román reformáció. Egy 16–17. századi magyar-román kulturális és irodalmi 

transzferjelenség, Ráció Kiadó, Budapest, 2020, p. 310. 
8 Ibid., p. 308. 
9 Ibid., p. 308. 
10 Pentru o scurtă fişă biografică, vezi articolele despre Pareus din două lucrări clasice: Cyclopædia 

of Biblical, Theological, and Ecclesiastical Literature, vol. 7, New York, Harper & Brothers, 1894,  
p. 659; The New Schaff-Herzog Encyclopedia of Religious Knowledge, vol. 8, New York / London, 
Funk & Wagnalls, 1910, p. 353. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



3 David Pareus, In Genesin (1609) și 4 Macabei 429

Ca biblist, Pareus s-a remarcat îndeosebi după publicarea aşa-numitei Biblii 
de la Neustadt (1587/88), o revizuire a versiunii lui Luther, cu adnotări şi comentarii 
făcute în spiritul teologiei calvine. A publicat şi numeroase comentarii biblice, însă 
pentru cercetarea de faţă este relevant doar cel la Geneză, publicat în două volume, 
cu un total de peste 1000 de pagini (2254 coloane)11. Mai trebuie subliniat că prin 
prestigiul său, Pareus a ajuns să atragă la Heidelberg sute de studenţi din Polonia, 
Ungaria şi Transilvania. Potrivit unor estimări, au studiat sub îndrumarea lui Pareus 
173 de studenţi maghiari12. Mulţi dintre ei, odată reveniţi în patrie, au promovat cu 
mult entuziasm lucrările maestrului lor. Inclusiv principele Gabriel Bethlen (care a 
domnit în perioada 1613–1629), a corespondat frecvent cu Pareus, al cărui 
Irenicum13 a ajuns una dintre cărţile de căpătâi ale aristocraţiei maghiare. 

Principele transilvănean a înfiinţat la Alba Iulia o Academie reformată pe 
care a modelat-o conform sfaturilor primite de la Pareus. Între dascălii aduşi de 
Bethlen să predea la nou-înfiinţatul aşezământ s-a numărat şi Johann Heinrich 
Bisterfeld (1605–1655), fost student al cărturarului de la Heidelberg. Dată fiind 
popularitatea lui Pareus în Transilvania, este rezonabil să presupunem că şi 
comentariul său la Geneza a fost utilizat frecvent de studenţii maghiari formaţi la 
Heidelberg. Fiindcă mulţi dintre ei ajungeau pastori în Biserica reformată, nu este 
de mirare că ideile din comentariul lui Pareus au ajuns să fie incluse şi în colecţiile 
de predici rostite şi apoi tipărite în spaţiul transilvănean. Una dintre ele trebuie să fi 
fost sursa lui Ioan Zoba pentru ultima propovedanie din colecţia publicată la Sebeş. 
Rămâne în sarcina unui bun cunoscător al repertoriului omiletic din sec. XVII să 
descopere acea predică a cărei existenţă putem doar să  o postulăm deocamdată. În 
cele ce urmează vom face mai întâi o prezentare generală a structurii ultimei 
predici din SA (Când moare fiiul cel mai iubit decât toţi fiii), iar apoi ne vom opri 
asupra unor elemente de conţinut. 

STRUCTURA OMILIEI A CINCISPREZECEA 

Pentru a putea „naviga” mai uşor în interiorul omiliei, prezentăm mai jos 
schema acesteia, marcând cu litere aldine secţiunea tributară comentariului lui 
Pareus. În partea de final a lucrării, vom face câteva observaţii privitoare la felul în 
care înţelege Ioan Zoba termenul grec στοργή. 

 
1. „Rugăciune înaintea propovedaniei” 
2. Textul biblic care constituie baza omiliei: Geneza 37:31–35 
                                                           

11 David Pareus, In Genesin Mosis Commentarivs, Francofvrti, 1609. 
12 Vezi P. Meusburger şi F. Probáld, „Scientific and Cultural Relations between Heidelberg 

University and Hungary over Five Centuries”, în P. Meusburger, M. Heffernan, L. Suarsana (editori), 
Geographies of the University, (Knowledge and Space, vol. 12), Cham, Springer, 2018, p. 58–59. 

13 Irenicum sive de unione et synodo evangelicorum concilianda. Liber votivus, Heidelbergae, 1614. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



 Emanuel Conţac 4 430 

3. Identificarea articulaţiilor majore ale textului: „Din cuvintele de acum cetite încă 
acesta şi lucru să cunoaşte, unde, pre scurt, două lucruri sînt cuprinse”:  

3.1. Răutatea fraţilor lui Iosif 
3.2. Întristarea lui Iacov 

 
3.1. „Alniciia şi hicleniia batjocoroasă a fraţilor celor mai mari ai lui Iosif” 

3.1.1. Iau veşmântul lui Iosif 
3.1.2. Omoară un ied şi cu sângele lui stropesc haina lui Iosif  
3.1.3. Trimit veşmântul prin intermediul unor slujitori 
3.1.4. Îl mint pe Iacov cu privire la haină 

 Apostrofă care îi avertizează pe ascultători cu privire la cele trei 
păcate comise de fraţii lui Iosif: „Iani luaţi aminte, creştinilor...” 

I.  „Păcatul dintâiu... era minciuna groaznică” 
II.  „Al doilea păcat... era nehărniciia şi năsălniciia împrotiva dulcelui părinte 

a lor” 
III.  „Al treilea păcat... era vrăjmăşiia” 
 Apostrofă rezumativă care descrie caracterul „preaspornic” al păcatului: 

„Vedeţi... fraţilor creştini...” 
3.2. „Întristarea fără de măsură, mare şi grea a sfîntului Iacov” 

3.2.1. Iacov a crezut minciunile fiilor lui 
3.2.2. Iacov a fost cuprins de durere 
3.2.3. Iacov a plâns după Iosif multă vreme 
3.2.4. Iacov a plâns „fără de măsură” 

3.3. Întrebări lămuritoare cu privire la text: 
3.3.1. Fiii veniţi să-l mângâie pe Iacov au fost cei care l-au vândut 

pe Iosif sau alţii? 
Răspuns: Cei veniţi să-l mângâie în mod ipocrit au fost cei 
care l-au vândut pe Iosif. 

3.3.2. De ce se vorbeşte despre „fiicele” lui Iacov în v. 35, de vreme 
ce Iacov a avut o singură fiică, pe nume Dina (Gen. 30:21)? 
Răspuns: Iacov a avut o singură fiică, Dina, dar fiicele fiilor 
lui pot fi considerate „fétele lui dulci”. 

4. Secţiunea de „învăţătură” în care se discută despre „pornitura inimii care în 
limba grecească să cheamă ştorghi” (recte στοργή) 

4.1. Prima „ocă”. Impulsul numit στοργή a fost lăsat de Dumnezeu numai în 
inimile părinţilor. 

4.2. A doua „ocă”. Nu există sub cer dragoste mai mare decât dragostea 
părinţilor. 

4.3. Prima „hasnă” („învăţătoare”): Atunci când plâng, părinţii au motiv 
întemeiat: „întru inimile lor iaste (ştorghi) pornitura cea nespusă care nu 
o pot simţi alţii, fără numai părinţii şi maicele, iară alţi oameni, carii n-
au avut, nice n-au prunci, numai ce să miră şi să ciudesc de ea”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



5 David Pareus, In Genesin (1609) și 4 Macabei 431

4.4. A doua „hansă” („dojenitoare”): Cei căsătoriţi trebuie să se roage „dintru 
inimi fierbinţi”.  

4.4.1. Să se roage la Dumnezeu pentru „coconi citovi”. Exemplul lui 
Avraam care s-a rugat să aibă un moştenitor (Gen. 15:1). 

4.4.2. Să-i fie recunoscători lui Dumnezeu pentru darul primit.  
4.4.3. Să-şi crească bine copiii („să nu crească ca dobitoacele, în 

prostie şi în neştiinţă, ce să-i învéţe a îmbla în calea creştinătăţii 
şi să viiaze dumnezăiaşte”).  

4.4.4. Să se roage pentru sănătatea copiilor. Exemplul „boiariului” 
care l-a rugat pe Isus să-i vindece fiica (Mc. 5:23). 

5. Peroraţie finală adresată părinţilor care îşi conduc copilul pe ultimul drum: 
„Dară voao ce voiu să vă zic, o, părinţi, carii acum (pentru moartea fiiului drag) 
sunteţi întristaţi şi amărâţi?” 
6. „Rugăciune după propovedanie” 

INFLUENȚA BIBLIEI DE LA VIZSOLY ASUPRA EXEGEZEI  
LUI IOAN ZOBA 

În continuare vom face o scurtă analiză a particularităţilor textului biblic de 
la începutul omiliei, pentru a vedea în ce măsură textul lui Zoba este tributar Bibliei 
de la Vizsoly (1590) şi în ce măsură se deosebeşte de versiunea latinească a lui 
David Pareus. Pentru a face mai uşoară analiza, vom prezenta cele trei versiuni 
într-un tabel „sinoptic”. Cu litere aldine sunt marcate corespondenţele dintre 
versiunea maghiară şi versiunea lui Zoba. 

În mod previzibil, versiunea lui Zoba conţine soluţii de traducere care o 
apropie de Biblia lui Károlyi şi o deosebesc de textul latinesc al lui Pareus14. În v. 
31, ebr. yişḥaṭu „au înjunghiat” este tradus de Pareus în mod corect prin 
iugulaverunt. În textul maghiar se foloseşte verbul ölni „a ucide”, „a omorî”, pe 
care îl regăsim şi în SA. Trebuie însă remarcat că secvenţa keczke fiat (lit. „fiul 
caprei”) nu este redată în mod literal, ci prin cel mai firesc echivalent românesc 
(„ied”). Și la nivelul topicii observăm o similitudine între textul românesc şi cel 
maghiar. Secvenţa „şi cu sîngele lui stropiră veşmântul” corespunde exact textului 
maghiar és annac véréuel meg festéc az ruhát, termenul vér „sânge” fiind antepus. 
Textul latinesc al lui Pareus (atque tinxerunt tunicam in sanguine) urmează topica 
din ebraică: wayyiṭbelu ˀeṯ-hakkuttōneṯ baddām „şi au înmuiat haina în sânge”15. 
                                                           

14 Pentru această secţiune, datorez mulţumiri conf. univ. dr. Mihaela Bucin (de la Universitatea 
din Szeged), care mi-a oferit lămuririle necesare cu privire la textul maghiar al lui Károlyi.  

15 Pentru o versiune nouă a cărţii Geneza, vezi Biblia după textul ebraic: Geneza, traducători: 
Maria Francisca Băltăceanu, Monica Broşteanu, Melania Bădic, Emanuel Conţac, Octavian Florescu, 
Victor-Lucian Georgescu, Cristinel Iatan, Alex Mihăilă, Delia Mihăilă, Ovidiu Pietrăreanu, Tarciziu-
Hristofor Șerban, Silviu Tatu, Bucureşti, Editura Humanitas, 2017. O versiune mai recentă în Pentateuhul. 
Ediţia Dumitru Cornilescu revizuită, trad. Emanuel Conţac, Florin Lăiu, Gelu Păcurar, Silviu Tatu, 
Cristinel Sava, Bucureşti, Societatea Biblică Interconfesională, 2021. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



 Emanuel Conţac 6 432 

 
Pareus, In Genesin,  

col. 1883–1884 
BIBL.VIZS. (Gen. 37:31–37) SA, Predica a XV-a, p. 169 

31 Acceperunt ergò tunicam 
Ioseph, et iugulaverunt haedum 
caprarum, atque tinxerunt 
tunicam in sanguine. 

31 Vŏnéc anac okaért az Ióseph 
ruháiát, és meg ŏlénec egy,  
keczke fiat, és annac véréuel 
meg festéc az ruhát. 

Și luară veşmîntul lui Iosif şi 
omorîră un ied şi cu sîngele lui 
stropiră veşmântul. 

32 Miseruntque tunicam 
polymitam, attuleruntque ad 
patrem suum et dixerunt: Hoc 
invenimus: agnosce nunc, utrum 
tunica filii tui sit, an non. 

32 Es el kŭldéc azt az tarka 
ruhát, és viuéc az ŏ Attyokhoz, 
és mondánac: Ezt ez ruhát mi 
találtuc, esmerd meg ha az te 
fiadnac ruháia vagy nem. 

Și trimisără veşmîntul cel 
pestriţ şi îl dusără la tată lor şi 
zisără: Acest veşmînt noi l-am 
găsit, iani cunoaşte-l doară va fi 
veşmîntul fiiului tău au ba? 

33 Qui agnovit eam et dixit: est 
tunica filii mei: fera mala 
devoravit eum: rapiendo raptus 
est Ioseph: 

33 Ki meg elmeré azt, és monda: 
Az én fiamnac ruháia, az gonosi 
fene vad ŏtte meg ŏtet, 
kȩtségnélkŭl el siaggattatot az 
Ióseph. 

Carele cunoscu şi zise: 
Veşmîntul fiiului mieu iaste, 
fiara rea l-au mîncat pre el, fără 
de îndoială l-au rupt pre (fiiul 
mieu) Iosif. 

34 Et scidit Iacob vestimenta sua, 
posuitque saccum in lumbis suis, 
et luxit filium suum diebus 
multis. 

34 Es meg siaggattá Iácob az ŏ 
maga ruháit, és gyás ruhába 
ŏltŏzuén firatá az ŏ fiat soc 
ideîg. 

Și îşi rupse veşmintele Iacov şi, 
îmbrăcîndu-să în haine de 
jeale, plînse pre fiiul său pînă în 
vréme multă. 

35 Surrexerunt autem omnes filii 
eius, et omnes filia eius ad 
consolandum eum: sed renuit 
accipere consolationem et dixit: 
Quia descendam ad filium 
meum lugens in sepulchrum: et 
deflevit eum pater suus. 

35 Fel kelénec pedig az ŏ fia; 
mindnyaaian, és mind az ŏ leáni 
hogy vigaztalnác ŏtet, és nem 
akara meg vigaztáltatni, mert ezt 
mondgy a vala: Siruán mégyec 
az én fiamhoz az kopórsóba, és 
siratá ŏtet az ŏ Attya. 

Și să sculară feciorii lui toţi şi 
fétele lui cum să-l mîngîie pre 
el, ce nu vru să ia mîngîiare, că 
aşea zicea: Plîngînd mă voiu 
duce la fiiul mieu în gropniţă 
şi plînse după el tată-său. 

 
Acolo unde versiunea maghiară a introdus o completare în raport cu textul 

ebraic sau cu cel latinesc, ea se găseşte şi la Zoba. În ebraică, prima propoziţie din 
mesajul fiilor lui Iosif este foarte scurtă: zōˀṯ māţāˀnu „asta am găsit” (PAREUS hoc 
invenimus). Formula din BIBL.VIZS. este mult mai dezvoltată: Ezt ez ruhát mi 
találtuc, fiind tradusă literal de Zoba: „Acest veşmînt noi l-am găsit”. Deşi în limba 
română pronumele de persoana întâi nu este strict necesar, traducătorul îl păstrează, 
urmând modelul maghiar. 

Infinitivul absolut ṭārōp̄ ṭōrāp̄ din textul ebraic (v. 33), folosit pentru a 
sublinia certitudinea lui Iacov cu privire la soarta fiului său („negreşit a fost 
sfâşiat”) este redată de Pareus printr-o construcţie similară: rapiendo raptus est. În 
BIBL.VIZS. valoarea intensivă a declaraţiei lui Iacov este redată prin construcţia 
kȩtségnélkŭl, tradusă foarte exact de Zoba: „fără de îndoială”. Conform unui obicei 
editorial pe care îl întâlnim şi în alte lucrări ale sale, cărturarul român a inserat între 
paranteze un adaos: „fiiul mieu”. 

Potrivit v. 34, tradus foarte exact de Pareus, Iacov „şi-a pus sac pe coapse” 
(ebr. wayyāśem śaq bemoṯnāyw = posuitque saccum in lumbis PAREUS). În 
BIBL.VIZS. practica orientală a jelirii în sac este interpretată într-un limbaj mai 
explicit, prin folosirea secvenţei gyás ruhába echivalată de Zoba prin „haine de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



7 David Pareus, In Genesin (1609) și 4 Macabei 433

jeale”. Secvenţa temporală yāmim rabbim „zile multe” (PAREUS diebus multis) 
a devenit în BIBL.VIZS. soc ideîg (SA „vréme multă”).  

Termenul ebraic şeˀol este tradus de Pareus nu prin infernum (ca în Vulgata), 
ci prin sepulchrum. De altfel, teologul reformat explică pe larg în comentariul său 
de ce a preferat această echivalare16. Acelaşi sens se găseşte în pasajul echivalent din 
BIBL.VIZS. Trebuie însă observat că termenul koporsó poate denumi atât „sicriul” 
(vezi Gen. 50:26 BIBL.VIZS. unde traduce ebr. ˀaron „ladă”, „sarcofag”), cât şi 
mormântul săpat în piatră (vezi Mat 27:60 BIBL.VIZS. unde corespunde gr. μνημεῖον).17 
Zoba trebuie să fi fost conştient de caracterul polisemantic al termenului koporsó, 
de vreme ce îl traduce nu prin „sicriu”, ci prin „gropniţă”. 

INFLUENȚA COMENTARIULUI LUI DAVID PAREUS 

În secţiunea de mai jos vom analiza asemănările dintre comentariul lui 
Pareus şi textul predicii lui Zoba. În coloana din stânga vom insera textul latinesc, 
însoţit de traducere, iar în coloana din dreapta vom transcrie textul lui Zoba. 
Precizăm că, ori de câte ori ne referim la faptul că Zoba preia un concept sau o 
expresie sau o secvenţă de text, avem în vedere preluarea prin intermediul unei 
surse maghiare. Ipoteza pe care o propunem este, necesarmente, una provizorie. 
Validitatea ei va trebui probată printr-o cercetare viitoare.  

Fragmentul preluat de Zoba face parte din diviziunea expozitivă a predicii, 
adică din acea secţiune care descrie „alniciia şi hicleniia batjocoroasă a fraţilor 
celor mai mari ai lui Iosif”. Dincolo de similarităţile de conţinut, pe care le vom 
comenta mai jos, textul lui Zoba diferă de cel al lui Pareus şi prin cele două 
apostrofe care sunt specifice registrului omiletic. După descrierea celor patru 
acţiuni principale făcute de fraţii lui Iosif, vorbitorul îi interpelează pe ascultători, 
făcând totodată tranziţia către interpretarea în cheie morală a faptelor fraţilor lui 
Iosif: „Iani luaţi aminte, creştinilor, cu ce alnicie au vrut să-şi acopere păcatul lor, 
cum să nu preceapă Iacov c-au vândut ei pre Iosif ismailiténilor, stih 25.” Această 
secvenţă nu are corespondent în textul lui Pareus şi fie se datorează omiliei 
maghiare traduse de Zoba, fie este compoziţia preotului din Vinţ. A doua apostrofă, 
situată la finalul secţiunii despre „alnicia fraţilor lui Iosif” este tributară în linii 
                                                           

16 Pareus, ed. cit., col. 1888–1890. 
17 În maghiara modernă koporsó este folosit exclusiv cu înţelesul de „sicriu”. Problema pe 

care o pune înţelegerea termenului a fost semnalată în „A Károlyi Biblia értékelése II. «Az árnyékos 
oldal.» (Pázmány Péter, Káldi György és Ballagi Mór véleménye)” [„Evaluarea Bibliei Károlyi II. 
«Partea cu umbră» (Aprecieri de Pázmány Péter, Káldi György şi Ballagi Mór)”], în Theologiai 
Szemle. A Magyarországi Egyházak Ökumenikus Tanácsának Folyóirata [„Perspectiva teologică. 
Revista Consiliului Ecumenic al Bisericilor din Ungaria”], Serie nouă (XXXV), nr. 1/1992, ianuarie–
februarie, Budapesta, pp. 27–30: „A 37,35 a „Seol”-t „koporsó"-nak és nem „pokolnak” fordítja'. „În 
[Gen.] 37:35 traduce şeol cu «sicriu» şi nu cu «iad»”. Datorez conf. univ. dr. Mihaela Bucin 
conţinutul acestei note. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



 Emanuel Conţac 8 434 

mari textului lui Pareus, dar conţine o interogaţie fără echivalent în textul latinesc: 
„Vedeţi dintr-acéstea din toate, fraţilor creştini...?” 

 

Pareus, In Genesin, col. 1883 Sicriul de aur, Predica a XV-a, p. 171 

Tunicam primò accipiunt, qua spoliaverant 
fratrem, ut haberent materiam fallaciae. 
 
Mai întâi iau haina, prin care îl jefuiseră pe 
fratele [lor], ca să aibă un obiect al înşelăciunii. 

Întîiu. Luară veşmîntul cel pestriţ a lui Iosif care 
făcuse lui tată-său. 

Deinde haedo jugulato tunicam cruentant, vt 
videatur sanguine Iosephi, à bestia laniati respersa. 
 
Apoi, după ce înjunghie iedul, mânjesc cu sânge 
haina, ca să pară stropită cu sângele lui Iosif, 
sfâşiat de o fiară. 

 
 
 
A doua. Omorîră un ied, stropiră cu sîngele 
iedului veşmîntul ca şi cînd l-ară fi găsit în 
pădure. 

Tertio non ipsi offerunt patri, sed mittunt per 
servulos sceleris ignaros: ne forte vultu crimen 
prodant: Haud etenim facile est crimen non 
prodere vultu.  
 
În al treilea rând nu o duc ei înşişi tatălui, ci o 
trimit prin slujitori care nu cunosc ticăloşia: ca 
nu cumva să-şi dezvăluie pe chip fărădelegea. De 
bună seamă, nu e uşor să nu-ţi dezvălui ticăloşia 
pe chip. 

A treia. Nu duc veşmîntul ei înşişi, ca nu cumva 
din obrazăle lor să să cunoască hicleşugul lor, ce-l 
trimit prin mînule slugilor la Iacov, stih 30, 31. 

Denique patri dicendum curant: Agnosce hoc, 
sitne tunica filii tui, annon? 
 
 
În cele din urmă, au grijă să i se spună tatălui: 
Cercetează aceasta, dacă este sau nu haina fiului 
tău. 

A patra. Scornesc o minciună mare, zicînd lui 
Iacov: „Acest veşmînt l-am găsit, iani cunoaşte-l 
fi-va veşmântul fiiului tău au ba?” 

 
 
 
Dum verò unum scelus tegere volunt, pluribus 
non minus atrocibus sese involvunt hypocritae: 
 
Ipocriţii, câtă vreme vor să acopere o ticăloşie, se 
împleticesc în mai multe, nu mai puţin cumplite. 

Iani luaţi aminte, creştinilor, cu ce alnicie au vrut 
să-şi acopere păcatul lor, cum să nu preceapă Iacov 
c-au vîndut ei pre Iosif ismailiténilor, stih 25. 
Ce o, Doamne! Carii vrură să-şi acopere un 
păcat, căzură în trei féliuri de păcate. 

Mendacio, quòd dicunt, bestiam devorasse 
Ioseph, quem se vendidisse sciebant contra 
praeceptum: Non dices falsum testimonium. 
 
 
În minciună, fiindcă zic că o fiară l-a sfâşiat pe 
Iosif, despre care ştiau că fusese vândut, împotriva 
poruncii: Să nu dai mărturie mincinoasă. 

1 Păcatul dintîiu în care căzură fraţii vrăjmaşi ai 
lui Iosif era minciuna groaznică, zicînd, stih 20: 
„Ni să omorîm pre el (cade-să a şti) pre Iosif, 
lepădîndu-l într-o fîntână veche şi să zicem că 
fiara rea l-au mîncat pre el; după acéea să vedem 
ce-i va folosi visul ce-au visat”. Minciună mare 
fu aceasta, că nu era fiara rea vinovată, ce fraţii 
hicléni era vinovaţi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



9 David Pareus, In Genesin (1609) și 4 Macabei 435

Impietate in parentem: quod miserum senem 
sanguine hircino ludificant contra praeceptum: 
Honora patrem et matrem:  
În impietatea faţă de părinte: căci îşi bat joc de 
un sărman bătrân cu sângele unui ţap, împotriva 
poruncii: Cinsteşte pe tatăl tău şi pe mama ta. 

Al doilea păcat în care căzură fraţii lui Iosif era 
nehărnicia şi năsălniciia împrotiva dulcelui 
părinte a lor, în aleanul lui Iacov. Că, pre carele 
era să-l cinstească (cum pohtéşte Dumnezău în a 
cincea poruncă), pre acela îl amăgiră şi-l 
batgiocoriră cu sîngele iedului. 

Denique novo parricidio, quòd lethali dolore 
animum patris vulnerant: contra praeceptum: 
Non occides. 
 
În cele din urmă, într-un nou paricid, fiindcă 
rănesc sufletul tatălui lor cu o durere de moarte, 
împotriva poruncii: Să nu ucizi. 

Al treilea păcat în care căzură era vrăjmăşiia. Că 
cu atare aman şi întristare era pre moarte, pentru 
acéea zice Iacov, zicînd: „Plîngînd mă voiu duce 
la fiiul mieu în gropniţă”, ca şi cînd ară fi zis, 
muri-voiu de dorul fiiului mieu.  

Ita Satan, quos semel in peccati nassam pertraxit, 
facilè ab uno ad aliud scelus praecipitat.  
 
Astfel Satan îi prăvăleşte uşor de la o fărădelege 
la alta pe cei pe care i-a ademenit în plasa 
păcatului.  

Vedeţi dintr-acéstea din toate, fraţilor creştini, 
cum, cînd poate amăgi diiavolul pre oameni pre 
un păcat, pre lesne îi va oborî în multe féliuri de 
păcate?  

Peccatum enim semper praegnans, aliud gignit ex 
alio: et unum plura secum trahit, ut vulgo dicitur: 
Ad unum mendacium palliandum requiruntur decem. 
 
Păcatul este mereu fecund: unul dă naştere din 
altul: şi unul trage cu sine mai multe, cum spune 
o vorbă: pentru a acoperi o minciună este nevoie 
de zece. 

Că păcatul în toată vrémea iaste preaspornic, într-
atîta cît, dintr-un păcat, numaidecît naşte altele 
multe fără de samă. 
Pentru acéea zic diiaci, că, pre acoperirea unui 
păcat, pohtescu-să zéce păcate. „Ad unum 
mendaţium palliandum, recfiruntur deţem”. 

 
În textul lui Pareus, firul acţiunii biblice este împărţit în patru etape numerotate 

doar parţial (primò şi tertio). Prin contrast, Zoba foloseşte numerale pentru fiecare 
etapă (întîiu, a doua, a treia, a patra). Textul românesc omite unele detalii din 
textul latinesc, dar adaugă altele noi. De pildă, la Zoba nu apare precizarea lui 
Pareus că fraţii au luat haina „ut haberent materiam fallaciae”. În plus faţă de 
autorul reformat, în omilia românească se precizează că fraţii lui Iosif au stropit 
veşmântul cu sânge „ca şi cînd l-ar fi găsit în pădure”. Cărturarul român îl ajută pe 
cititor cu unele referinţe biblice, însă ele nu sunt întotdeauna corecte. Precizarea că 
fraţii „nu duc veşmîntul ei înşişi” este urmată de „stih 30, 31”. În fapt, acţiunea 
trimiterii hainei se găseşte în versetul 32. Secvenţa „scornesc o minciună mare”, 
din finalul etapei a patra, nu are echivalent în textul lui Pareus, care se mărgineşte 
să citeze textul biblic: „Denique patri dicendum curant: Agnosce hoc, sitne tunica 
filii tui, annon?” Abia la finalul acestei secvenţe, Pareus desprinde o morală concisă: 
ipocriţii care vor să acopere o ticăloşie ajung să se înfăşoare în altele, şi mai grave. 
Această idee se regăseşte într-o formă mult mai concisă la Zoba: „Carii vrură să-şi 
acopere un păcat, căzură în trei féliuri de păcate”. 

În interpretarea lui Pareus, cele trei păcate sunt minciuna (mendacium), lipsa 
respectului faţă de părinte (impietas in parentem) şi uciderea (parricidium). Prin 
comiterea lor, fraţii lui Iosif încalcă trei dintre cele zece porunci: „să nu dai 
mărturie mincinoasă”, „cinsteşte-ţi părinţii”, „să nu ucizi”. Aceeaşi structură se 
regăseşte şi la Zoba, care însă face o enumerare mai riguroasă: „păcatul dintîiu”, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



 Emanuel Conţac 10 436 

„al doilea păcat”, „al treilea păcat”. Textul românesc este mai amplu, fiindcă în 
prima şi în a treia secvenţă sunt inserate citate biblice, traduse tot după BIBL.VIZS. 
De pildă, secvenţa „într-o fîntână veche” reprezintă calchierea secvenţei maghiare 
ô kútba din BIBL.VIZS, fără echivalent în textul ebraic. În BIBL.HEB. se foloseşte 
doar substantivul bor („groapă”, „rezervor subteran folosit pentru colectarea apei”), 
fără un alt determinant. 

Putem observa şi faptul că Zoba nu menţionează decât o singură poruncă, 
atunci când comentează „al doilea păcat în care căzură fraţii lui Iosif”, anume 
„nehărniciia şi năsălniciia împrotiva dulcelui părinte a lor”. Atitudinea respectivilor 
este contrară legii divine întrucât „pre carele era să-l cinstească (cum pohtéşte 
Dumnezău în a cincea poruncă), pre acela îl amăgiră şi-l batgiocoriră cu sângele 
iedului”. Probabil Zoba nu a putut exprima cu uşurinţă noţiunea corespunzătoare 
termenului latinesc impietas, motiv pentru care a recurs la doi termeni: „nehărniciia 
şi năsălniciia”. Nici termenul tehnic parricidium nu are un corespondent precis în 
textul românesc. Cărturarul recurge la o idee mai simplă: „al treilea păcat în care 
căzură era vrăjmăşiia”. În textul lui Pareus afirmaţia că fiii lui Iacov s-au făcut 
vinovaţi de paricid este susţinută prin ideea că respectivii l-au rănit sufleteşte pe 
tată lor cu o durere de moarte (lethali dolore animum patris vulnerant). Ca orice 
bun reformat, Pareus ştia că sfera de aplicare a poruncii a şasea nu se limitează la 
uciderea propriu-zisă, ci acoperă şi alte forme de vătămare, inclusiv sufletească18. 

Reflecţiile morale din finalul acestei secţiuni sunt surprinse foarte bine în 
textul românesc, iar diferenţele dintre textul latinesc şi cel românesc sunt minime. 
Pareus foloseşte numele ebraic „Satan”, în vreme ce Zoba face referire la cel de 
provenienţă greacă: „diiavolul”. Metafora „ademenirii în cursa păcatului” (quos in 
peccati nassam pertraxit) a fost înlocuită în SA cu ideea mai simplă a amăgirii 
„pre un păcat”. Foarte reuşită este adaptarea în română de către Zoba a ideii că 
păcatul are capacitatea de a genera în permanenţă alte noi păcate (peccatum semper 
praegnans). În mod ingenios, cărturarul român a găsit ca termen echivalent adjectivul 
„preaspornic”. 

La finalul secţiunii, Pareus citează un proverb care în esenţă întăreşte ceea ce 
a spus anterior19: ad unum mendacium palliandum requiruntur decem. Felul în care 
prelucrează Ioan Zoba proverbul necesită câteva comentarii. În primul rând, trebuie 
observat că proverbul este introdus cu ajutorul formulei „zic diiaci”. Termenul 
„diac” denumeşte aici nu un simplu copist de acte, ci o persoană cu formaţie 
cărturărească, un intelectual capabil să citească şi să scrie în principala limbă de 
                                                           

18 Vezi, de ex., implicaţiile poruncii a şasea, conform Catehismului Mare de la Westminster 
(1648), text de referinţă pentru calvinii britanici: „The sins forbidden in the sixth commandment are, 
all taking away the life of ourselves, or of others, except in case of public justice, lawful war, or 
necessary defence; the neglecting or withdrawing the lawful and necessary means of preservation of 
life; sinful anger, hatred, envy, desire of revenge; all excessive passions, distracting cares; immoderate 
use of meat, drink, labour, and recreations; provoking words, oppression, quarrelling, striking, wounding, 
and whatsoever else tends to the destruction of the life of any”. Westminster Assembly, The 
Westminster Confession of Faith: Edinburgh Edition, Philadelphia, William S. Young, 1851, p. 296. 

19 „Dum verò unum scelus tegere volunt, pluribus non minus atrocibus sese involvunt hypocritae”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



11 David Pareus, In Genesin (1609) și 4 Macabei 437

cultură europeană. Anton Goţia observa că cele patru maxime latineşti din SA sunt 
reproduse de protopopul transilvănean „după normele de pronunţare pe baza valorii 
din limba maghiară a alfabetului latin: […] mendacium... decem, mendaţium... 
deţem”20. Aceeaşi observaţie a fost făcută de Dumitru Vanca şi Ana Dumitran, care 
consideră că Zoba trebuie să fi deprins latina într-o şcoală maghiară21. 

Cunoştea Ioan Zoba limba latină suficient de bine pentru a putea traduce 
texte de mare întindere? Înainte de a formula un posibil răspuns trebuie să punem 
câteva întrebări: De ce face referire Zoba la „diiaci” ca şi când aceştia ar aparţine 
unei profesii diferite de cea căreia îi aparţine el? Cum se explică grafia eronată a 
dictonului latinesc (Ad unÁm mendcïÁm pallïandÁm,rekfirÁntÁr decem´), în care 
requiruntur este scris recfiruntur? Trebuie oare să presupunem că această 
„sminteală” a apărut din neatenţia lui Daniil Tipograful, menţionat pe ultima filă a 
cărţii, sau a fost prezentă în manuscrisul ieşit de sub pana lui Ioan Zoba? Nu în 
ultimul rând, cum se explică faptul că termenul mendacium din textul latinesc are 
ca echivalent în română substantivul „păcat”, nu „minciună”, cum ar fi fost firesc? 
Să fi găsit Zoba termenul „păcat” în omilia maghiară care i-a servit ca sursă? Până 
la descoperirea textului care va fi fost sursa lui Zoba, nu putem specula prea mult 
pe marginea acestui subiect. 

O altă secţiune din SA care are corespondent la Pareus se referă la Gen. 
37:35. Pentru a pune în evidenţă felul în care se regăsesc la Zoba ideile din Pareus, 
vom prezenta textul pe două coloane. 

 
Pareus, In Genesin, col. 1887 Sicriul de aur, Predica a XV-a, p. 174 

TERTIVM EST, Filii omnes et filiae omnes 
surrexerunt ad eum consolandum. 

Întrebarea a doua: Că ce zice Moisi Prorocul la 
stih 35 cum că au venit toate fétele lui Iacov (cu 
feciorii lui depreună) cum pre el să-l mîngîie, cu 
cît nu cetim în Scriptura Sfîntă să fi avut sfîntul 
Iacov Patriarhul féte mai multe de una, care o au 
chemat Dina, cap. 30, stih 21? 

Filias igitur praeter Dinam plures habuit Jacob: 
nisi forte neptes aut nurus per filias intelligere 
libeat: q.d. omnes domestici magni et parvi in 
tantum patris luctum levandum concurrebant. 
 
Aşadar, Iacov a avut mai multe fiice pe lângă 
Dina, dacă nu cumva prin „fiice” ar trebui să 
înţelegm „nepoate sau nurori”. Ca şi când s-ar spune 
că toţi membrii familiei, mari şi mici, veneau 
laolaltă ca să domolească plânsul tatălui lor. 

Răspuns: De n-au şi avut féte dulci mai multe de 
una, de Dina, ce feciorii lui au avut muieri, cu cît 
au fost unii însuraţi şi aceia încă au avut feţi şi 
féte pre care aşea le-au ţinut Iacov, ca şi cînd ară 
fi fost fétele lui dulci. Pentru acéea scrie Moisi 
Prorocul că au venit toate fétele lui. Ca şi cînd 
ară fi zis: N-au fost nime din făméia lui care nu 
l-ară fi mîngîiat, ce mîngîiarea lor nu i-au folosit 
nemică. 

                                                           
20 Anton Patriciu Goţia, „Desfăşurare ideatică, structură şi expresivitate în Sicriul de aur”, 

Annales Universitatis Scientiarum Budapestinensis de Rolando Eötvös Nominatae. Sectio philologica 
moderna, tomus III, 1972, p. 83.  

21 „Redarea cuvintelor latine cu semne grafice chirilice urmează pronunţia specifică limbii 
maghiare, semn că Ioan Zoba a deprins latina într-o şcoală maghiară”. Vezi „Predica funebră în 
mediul ortodox din Transilvania (mijlocul secolului XVI – sfârşitul secolului XVII), Apulum, XLVII 
(2010), p. 139–157. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



 Emanuel Conţac 12 438 

Dată fiind natura textului său, David Pareus nu „problematizează” decât rareori 
prin întrebări. În schimb, textul lui Zoba, având o retorică diferită, urmăreşte captarea 
atenţiei ascultătorilor prin întrebări la care se formulează un răspuns. Asemenea lui 
Pareus, Zoba admite că Gen. 37:35 poate fi explicat în două moduri. Fie Iacov a 
avut şi alte fiice, în afara Dinei, fie termenul „fete” se referă la fiicele rezultate din 
căsătoriile fiilor săi. Întrucât protopopul nu are la dispoziţie echivalenţi exacţi pentru 
neptes („nepoate”) şi nurus („nurori), recurge la o explicaţie mai amplă: „feciorii 
lui au avut muieri” şi „au fost unii însuraţi şi aceia încă au avut feţi şi féte pre care 
aşea le-au ţinut Iacov, ca şi cînd ară fi fost fétele lui dulci”. Remarcabil este şi felul 
în care a fost redată formula explicativă latinească q.d. (quasi dictum): „ca şi cînd 
ară fi zis”. Secvenţei omnes domestici îi corespunde o parafrază ingenioasă, 
formulată cu ajutorul negaţiei: „n-au fost nime din făméia lui care...”  

Atitudinea ipocrită a fiilor lui Iacov este criticată aspru de Pareus, în termeni 
al căror ecou poate fi identificat şi în SA. 

 
Pareus, In Genesin, col. 1887 Sicriul de aur, Predica a XV-a, p. 173–174 

Filiorum verò quanta fuit tum impudentia, qui 
cum ipsi tanquam bestię Iosephum devorassent, 
ad consolandum patrem accedere audent: tum 
pervicacia, qui cum pessimè sibi conscij essent, 
in scelere absq; poenitentia perseverare non 
dubitant? 
 
Și când de mare a fost mai întâi neruşinarea fiilor, 
care îl sfâşiaseră chiar ei pe Iosif ca nişte fiare, 
dar au îndrăzneala de a merge să-l consoleze pe 
tatăl lor; apoi încăpăţânarea lor; fără pocăinţă, cu 
toate că ştiau în sinea lor cât de răi sunt, nu ezită 
să persevereze în ticăloşie. 

Strîmbătatea dintîiu era aceasta, că era fără de 
obraz şi fără de ruşine, cumu-l minţiia, ce ei fiind 
carii îl vîndură păgînilor. Și încăşi nu li-i ruşine a 
mérge cu mîngîiare la Iacov. 
A doua strîmbătate era rămăsătura fără de căială 
şi fără de pocăinţă într-acea făţărnicie mincinoasă. 
Bine au ştiut ei cu faptele lor că ei-s vinovaţi, ce 
încăşi grăiia cu cuvinte dulci, ca şi cînd n-ară fi 
făcut nice un rău. 

Ita hypocritae egregiè dissimulare internum virus, 
tegere conscientię ulcera, et foris verba dare norunt, 
ut infontes ac benevoli appareant, cum sint minimè. 
Et hominibus quidem facilè imponunt, at Deus 
occulta cordium tandem manifestat cum eorum 
dedecore. 
 
Astfel făţarnicii ştiu să disimuleze foarte bine 
duhoarea lăuntrică, să acopere rănile din cuget şi 
să rostească vorbe, ca să apară nevinovaţi şi plini 
de bunăvoinţă, deşi nu sunt nici pe departe astfel. 
Deşi îi îmbrobodesc cu uşurinţă pe oameni, 
Dumnezeu în cele din urmă dă la iveală 
ascunzişurile inimilor, odată cu ticăloşia lor. 

Aşea să arată încă şi în zuoa de astăzi toţi 
făţarnicii. Ce Dumnezău ştie toate faptele şi toate 
gândurile oamenilor şi înţelége toate cuvintele 
lor. Împrotiva unora ca aceştia să ruga David în 
Psalom 93, zicând... 

 
În cazul acestei secţiuni, diferenţele dintre textul lui Pareus şi cel al lui Zoba 

sunt mai mari, însă firul călăuzitor este acelaşi. Prima caracteristică negativă 
(„strîmbătură”) a fraţilor lui Iosif este impudentia, noţiune care în textul lui Zoba 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



13 David Pareus, In Genesin (1609) și 4 Macabei 439

este redată printr-o circumlocuţiune: „era fără de obraz şi fără de ruşine”. Observaţia 
că fiii lui Iacov ad consolandum patrem accedere audent primeşte la Zoba forma 
următoare: „încăşi nu li-i ruşine a mérge cu mîngîiare la Iacov”. 

A doua „strâmbătate”, potrivit lui Pareus, este pervicacia, folosită aici în 
sens peiorativ („încăpăţânare”, „îndărătnicie”) şi explicată drept capacitate de a 
„persista în ticăloşie” (in scelere ... perseverare). Neavând un termen precis care să 
exprime această idee, Zoba recurge la o explicaţie mai lungă: „rămăsătura fără de 
căială şi fără de pocăinţă într-acea făţărnicie mincinoasă”. Secvenţa lui Pareus 
absq. poenitentia („fără căinţă”) este dublată în traducere: „fără de căială şi fără de 
pocăinţă”. Astfel de formulări redundante, în care o noţiune primeşte o echivalare 
dublă, se întâlnesc frecvent în predica pe care o supunem analizei: „alniciia şi 
hicleniia”; „fără de obraz şi fără de ruşine”, „făţărnicie mincinoasă”, „să miră şi să 
ciudesc”, „putem şi plânge după ei, putem vărsa şi lacrămi”, „când pier şi mor 
coconii”, „păsările (aerului) ceriului” etc. 

Pentru a transmite ideea că fraţii lui Iosif au conştiinţa încărcată (cum 
pessimè sibi conscij essent) Zoba scrie: „bine au ştiut ei cu faptele lor că ei-s 
vinovaţi”. Pornind de la contra-exemplul pe care îl oferă aceste personaje, Pareus 
extrage o concluzie moralizatoare cu refeirire la hypocritae care ştiu bine să 
disimuleze starea lor morală precară. În cuvintele lui Zoba: „Aşea să arată încă şi în 
zuoa de astăzi toţi făţarnicii”. În încheierea paragrafului, Pareus adaugă un topos 
bine reprezentat în  Biblie: Dumnezeu cunoaşte ascunzişurile inimii omeneşti şi în 
cele din urmă le dă în vileag. Într-o formă simplificată, ideea este prezentă şi în 
textul predicii lui Zoba: „Ce Dumnezău ştie toate faptele şi toate gândurile 
oamenilor şi înţelége toate cuvintele lor”. În chip de mărturie biblică, cărturarul 
transilvănean citează un fragment amplu din Psalmul 93 (94 în BIBL.HEB.). 

Pentru a întregi discuţia privind sursele folosite în SA, trebuie să facem 
câteva observaţii şi despre un concept grecesc important menţionat în predică. 
Zoba foloseşte de trei ori termenul „ştorghi” (WORGI), pe care îl descrie în 
secţiunea de „învăţătură” a predicii: „Fost-au din ceputul lumii, iaste şi în zuoa de 
astăzi, fi-va şi pînă în sfîrşitul lumii nărav ca acela şi pornitura inimii şi dintr-acéea 
să izvoréşte minunată amărîre şi întristare. Care, dintre oamenii pămînteşti numai 
părinţii şi maicele o pricep (simţesc), iară partea cea mai mare a oamenilor nu o pot 
simţi, ce numai să miră de acéea şi să ciudesc, iară acéea nu-i alta, fără numai 
pornitura părinţilor şi a maicelor cătră coconaşii lor. Aceasta pornitură a părinţilor 
o cheamă grecii ştorghi” (f. 163v). 

Ideea se regăseşte în „oca dintîiu” a învăţăturii: „acéea pornitură, care în 
limba grecească să chiamă ştorghi, n-au dat Dumnezău într-înimile altor oameni, 
fără numai într-înimile părinţilor şi a maicelor. De-aicea iaste că alalţi oameni, carii 
nu pot simţi cum ară trebui, numai ce să miră şi să ciudesc ce fac părinţii de 
moartea pruncilor. Cînd mor fraţii, priiatinii, vecini şi alţi voitori buni ai noştri, 
putemu-ne amărî şi întrista, putem şi plînge după ei, putem vărsa şi lacrămi după 
ei, ce peste puţinea vréme îi vom uita şi vom lua mîngîiare. Iară cînd mor coconii 
cei dragi, cu nevoie îi vom uita” (f. 164r–164v). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



 Emanuel Conţac 14 440 

Ultima ocurenţă a termenului apare în „hasna dintîiu”: „cînd plîng şi să 
vaietă părinţii după moartea coconilor […] nu plîng, nice nu să vaietă fără de ocă, 
ci pentru acéea că, întru inimile lor iaste (ştorghi) pornitura cea nespusă care nu o 
pot simţi alţii, fără numai părinţii şi maicele, iară alţi oameni, carii n-au avut, nice 
n-au prunci, numai ce să miră şi să ciudesc de ea” (f. 165r). Ideea este ilustrată cu 
un exemplu din lumea animală: „Cînd flămînzesc urşii, leii şi bălaurii nu să mînie 
aşea tare ca atunci cînd să jăhuiesc de puii lor. Păsările de nemică nu ţipă aşea tare 
ca atunci cînd le iau puii lor” (f. 165r). Recunoaştem în această ilustraţie teza de la 
începutul predicii: „Dragoste mai mare nu să află, nice nu să poate numi supt ceriu 
ca între părinţi şi între feciori. Care pre lesne putem cunoaşte de vom socoti ce fac 
dobitoacele, jivinile pămîntului şi pasările (aerului) ceriului cu puii lor. […] Urşii, 
bălaurii şi leii de nemică nu să bucură aşea tare ca de viaţa puilor săi şi iară nu să 
întristează, după năravul şi după firea lor, mai tare ca de perirea lor” (f. 157v). 

Avea Ioan Zoba cunoştinţe de greacă suficient de avansate pentru a putea citi 
autori clasici care fac referire la termenul στοργή sau, cum suntem înclinaţi să 
credem, a preluat informaţia dintr-o sursă maghiară care, la rândul ei, s-a inspirat 
din Septuaginta? Termenul στοργή se găseşte în versiunea greacă a Vechiului 
Testament, mai precis în 4 Macabei 14, unde apare de trei ori. În capitolul respectiv 
este lăudată mama celor şapte fii care, fiind conduşi de raţiune (λογισμός), au 
acceptat martirajul în loc să renunţe la credinţa lor. Ca argument suplimentar că 
raţiunea poate triumfa asupra sentimentelor, autorul cărţii scrie că inclusiv mama 
celor şapte băieţi a rămas fidelă credinţei sale, când a fost „pusă să aleagă între 
evlavie şi salvarea celor şapte copii” (4 Mac. 15:2).  

În mod cu totul remarcabil, pasajul relevant pentru studiul nostru conţine nu 
doar referirea la στοργή ca legătură fundamentală între părinţi şi copii, ci şi 
exemple din universul animal care ilustrează trăinicia acestei relaţii. Pentru a pune 
în evidenţă înrudirea tematică dintre 4 Macabei şi textul lui Zoba, redăm mai jos 
fragmentele relevante: 

 
4 Macabei 14:13–17 (SEPT.IAŞI, vol. 3) Sicriul de aur, Predica a XV-a, p. 169 

13Priviţi ce ţesătură bogată este dragostea (στοργή) 
faţă de copii, care trage toate spre tandreţea faţă 
de rodul pântecelui ei. 14Și animalele necuvântătoare 
au aceeaşi tandreţe şi aceeaşi dragoste (στοργὴν) 
ca şi oamenii pentru fiinţele pe care le nasc. 15[De 
pildă,] la păsări: cele îmblânzite îşi fac cuibul sub 
acoperişurile caselor, pentru a-şi ocroti puii, 
16celelalte, pe culmile munţilor, pe râpile din văi, 
în scorburile şi pe vârfurile copacilor îşi clocesc 
ouăle, îşi scot puii şi alungă pe oricine se apropie 
de ei; 17iar dacă nu pot să-l alunge, zboară de jur 
împrejur, suferind, chemându-şi cu dragoste (τῇ 
στοργῇ) puii pe limba lor, cât poate, le vine în 
ajutor. 

„Dragoste mai mare nu să află, nice nu să poate 
numi supt ceriu ca între părinţi şi între feciori. 
Care pre lesne putem cunoaşte de vom socoti ce 
fac dobitoacele, jivinile pămîntului şi pasările 
(aerului) ceriului cu puii lor. 
Vedeţi, creştinilor, ce fac păsările? Ca şi când 
ară avea înţelepciune mare, aşea îşi tocmăsc 
cuiburile lor în laturi, în loc ascuns, unde şi 
oaole şi puii să păzască. O, cu cîtă osteneală şi 
preveghére hrănesc şi cresc puii săi!  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



15 David Pareus, In Genesin (1609) și 4 Macabei 441

Prezenţa simultană în acelaşi context a termenului στοργή şi a ideii că 
legătura sentimentală dintre părinţi şi copii se întâlneşte în egală măsură la 
necuvântătoare şi la oameni ne îndreptăţeşte să credem că 4 Macabei este sursa 
ideilor din textul lui Zoba, chiar dacă protopopul din Vinţ nu era conştient de 
originea lor. În spaţiul protestant, cărţile numite „Apocrife”, deşi nu au fost 
considerate canonice de către Reformatori (aşadar, nu pot fi folosite pentru a 
articula dogme de credinţă), pot servi ca sursă pentru îndemnuri morale sau 
exemple de conduită edificatoare. Un alt autor antic care conţine idei similare celor 
din 4 Macabei 14 este Plutarh. Lucrarea sa Περὶ τῆς εἰς τὰ ἔγγονα φιλοστοργίας 
(cunoscută în latină cu titlul De amore prolis) ilustrează cu multe exemple relaţiile 
„afective” din lumea animalelor, însă nu întrebuinţează niciodată termenul στοργή, 
ci numai φιλόστοργον sau φιλοστοργία22. 

CONCLUZII 

Studiul nostru confirmă ceea ce se ştia deja, anume că citatele veterotestamentare 
folosite de Zoba (cu excepţia celor din Psaltire, publicată încă din 1651) urmează 
versiunea Károlyi Gáspár, chiar şi în acele situaţii în care versiunile latineşti 
produse în sec. XVI–XVII ofereau deja un text mult mai fidel originalului ebraic. 
Concluzia noastră, în urma studiului întreprins, este că Zoba nu a avut acces direct 
la comentariul lui Pareus; altminteri, ne-am fi aşteptat ca pericopa biblică de la 
începutul „propovedaniei” să nu aibă erorile de traducere pe care le-am constatat în 
BIBL.VIZS. 

Dacă lăsăm deoparte problema textului biblic şi evaluăm conţinutul omiliei, 
descoperim asemănări izbitoare cu textul lui David Pareus. Cea mai evidentă 
similitudine ţine de segmentarea textului biblic în secvenţe logice, numerotate 
uneori ca atare. În plus, Ioan Zoba preia din comentariul lui Pareus o anumită 
viziune morală asupra faptelor (interpretate adesea prin grila celor Zece Porunci). 
În ciuda faptului că nu are la dispoziţie o terminologie consacrată (de ex., στοργή 
va fi tradus prin „dragoste” în Biblia de la Bucureşti), Zoba reuşeşte să transmită 
prin parafrază acele noţiuni complexe care necesită explicaţii. 

Identificarea acestor noi surse ale omiliilor din colecţia Sicriul de aur antrenează 
o întrebare legitimă: Câte noi izvoare ar mai putea fi descoperite în viitor? Până la 
studierea exhaustivă a acestei probleme, trebuie să privim cu rezerve atât judecata 
nedreaptă rostită de Iorga în 1925, cât şi evaluarea diametral opusă făcută de Ana 
Dumitran şi Dumitru Vanca, potrivit cărora Ioan Zoba „a apelat la modelele maghiare 
doar pentru formă”, nu şi pentru conţinut. 
                                                           

22 Textul grec al lucrării: Plutarch, Moralia, vol. VI, with an English translation by W. C. Helmbold 
(Loeb Classical Library 337), Cambridge, MA, Harvard University Press, 1939. Pentru o analiză mai 
detaliată a textelor din Plutarh şi 4 Maccabei, vezi David DeSilva, „The Perfection of ‘Love for Offspring’: 
Greek Representations of Maternal Affection and the Achievement of the Heroine of 4 Maccabees”, 
New Testament Studies 52.2 (2006), pp. 251–268. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei



 Emanuel Conţac 16 442 

SIGLE 

BIBL.HEB. = Biblia Hebraica Stuttgartensia, eds K. Elliger, W. Rudolph, editio quinta 
emendata opera A. Schenker, Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart, 1997. 

BIBL.VIZS. = Szent Biblia, az az Istennec Ô es Wy testamentvmanac prophétác es apostoloc 
által meg iratott szent könyuei. Magyar nyelwre fordittatott [Károlyi Gáspár és 
mások által] egészben és wijonnan az Istennec Magyar országban való anya szent 
egyházánac épülésére, Visolban, MDXC, Mantskovit. 

PAREUS = David Pareus, In Genesin Mosis Commentarivs, Francofvrti, 1609. 
SA = Ioan Zoba din Vinţ, Sicriul de aur, ediţie îngrijită şi studiu introductiv de Anton 

Goţia, Bucureşti, Editura Minerva, 1984. 
SEPT.IAŞI = Septuaginta, vol. 3: 1-2 Paralipomene, 1-2 Ezdra, Ester, Iudit, Tobit, 1–4 

Macabei, Iaşi, Colegiul Noua Europă / Polirom, 2005. 

DAVID PAREUS, IN GENESIN (1609) ȘI 4 MACABEI, SURSE DE INSPIRAȚIE 
PENTRU „PROPOVEDANIIA A CINCEASPRĂZÉCEA”  

DIN SICRIUL DE AUR (1683) 

(Abstract) 

The present paper sets out to analyze the extent to which the fifteenth funeral 
homily printed by Ioan Zoba in his sermon collection titled The Golden Casket (1683) is 
indebted to David Pareus’ commentary on Genesis printed in 1609 in Frankfurt. Far from 
being an original work, the sermon is suffused with exegetical observations which were made 
by the Heidelberg-based Reformed scholar, whose works were hugely influential among 
the Hungarian religious intelligentsia. The last section of the paper probes the influence 
which 4 Maccabees might have had on Zoba’s notion of στοργή. 

 
Cuvinte-cheie: David Pareus, Ioan Zoba din Vinţ, Sicriul de aur, predici funebre, 

4 Macabei. 
 
Keywords: David Pareus, Ioan Zoba of Vinţ, The Golden Casket, funeral homilies, 

4 Maccabees. 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:31:29 UTC)
BDD-A32994 © 2020 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

