
 

 
Analele Bucovinei, XXIII, 1 (46), p.  93–98, Rădăuți–Bucureşti, 2016 

 
 

NUANȚE  ALE  SOCIOLOGIEI  CREȘTINE  A  LUI  

TRAIAN  BRĂILEANU. CRITICA  ÎNTREPRINSĂ  

ÎMPOTRIVA  RAȚIONALISMULUI  ILUMINIST 
 

 

ALEXANDRU-OVIDIU  VINTILĂ 

 

 
Keys of the Christian Sociology of Traian Brăileanu. 

The Criticism against the Illuminist Rationalism 

 

 
(Abstract) 

 
This work proposes, by taking into account the theory of Antoine 

Compagnon referring to the anti-modernists, to analyse Traian Brăileanu’s criticism 

against the illuminist rationalism. In this study we will discuss about Christian keys 

of his sociology, very important in our opinion, if we are taking into account his 

position concerning the illuminist philosophy. We will also demonstrate that Traian 

Brăileanu had a communitarian theory and he couldn’t agree with the Rationalism 

that implies the social contract. But we must notice that Traian Brăileanu is not an 

enemy of the modernity, the theory of the community being by itself a modern one. 

Finally, all the structure of Traian Brăileanu’s criticism, an anti-modernist in 

Compagnon’s vision, is situated against illuminist rationalism, which is, in his vision, 

a cause of the fundamental evil that corrupted the world scene: the individualism, the 

embarrassing exacerbation of self, solipsism, the breaking from the community that 

equilibrates the individual etc.  

 

Key-words: Traian Brăileanu, Antoine Compagnon, Christian sociology, 

criticism, illuminist rationalism, philosophy, modernity, individualism. 

 

 

Antoine Compagnon identifică principalul sprijin ontologic al spiritului 

antimodern în creştinism. Din această perspectivă, dublată de situarea făţişă a lui 

Traian Brăileanu în contra raţionalismului iluminist, afirmat în secolul al XVIII-

lea, filosoful şi sociologul bucovinean poate fi considerat un antimodern.     

Orientat structural către un ethos creştin, acest aspect fiind mai lesne 

recognoscibil în opera sa de maturitate, Traian Brăileanu va sublinia că învăţătura 

lui Iisus Hristos reprezintă o contribuţie de netăgăduit, uriaşă, la istoria umanităţii. 

De la principiile doctrinei creştine este necesar să pornească toate legile, a căror 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:10 UTC)
BDD-A32802 © 2016 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Alexandru-Ovidiu Vintilă 

 

menire este să asigure „dăinuirea şi înaintarea spre perfecţiune a unei comunităţi 

omeneşti”
1
. „Teoriile sociale, vechi şi noi, ne arată cum s-ar putea organiza o 

societate umană echilibrată şi funcţionând ca un mecanism, ca o maşină. Dar ele 

uită că acest mecanism nu se poate închega, nu poate funcţiona fără o forţă care să-

l pună şi să-l ţină în mişcare. Această forţă este dragostea, înlănţuirea sufletelor 

într-o comunitate cât mai desăvârşită”
2
, specifică profesorul cernăuţean, adept, fără 

doar şi poate, al unei concepţii de factură noologică. În acest sens, Traian Brăileanu 

a încercat să indice necesitatea adoptării unei poziţii care să pună în echilibru 

raţiunea şi sentimentul, apărând, utilizând o sintagmă a lui Compagnon, „o altă 

ordine a cunoaşterii”
3
, ambivalentă, fără să respingă raţiunea, ci valorizând inclusiv 

latura intuitivă sau sensibilă. Şi asta, deoarece, după cum a precizat şi Theodor 

Codreanu în volumul Eminescu incorect politic, „de la Renaştere la Iluminism s-a 

progresat către un intelectualism literar, pentru ca în plan filosofic şi social să se 

ajungă la materialism, la marxism şi revoluţie […]. Taine va observa că secolul al 

XVIII-lea a coborât tradiţia la rangul al doilea, înălţând raţiunea la rangul întâi, 

surpând regalitatea şi Biserica. Mişcarea raţionalistă pleacă de la material, omul şi 

societatea sunt reduse la maşină, la o schemă ideală, la credinţa în legi fixe, 

biologice, sociale, economice etc. (François Quesney, Adam Smith, J. B. Say ş.a.). 

Turgot a încercat să aplice «legile matematicii» la societate şi a eşuat. Revoluţia 

Franceză s-a derulat sub cultul raţiunii. La început, Kant şi Fichte au privit cu 

simpatie mişcările din Franţa, dar ororile au venit curând. Ele s-au produs pe 

fondul căderii raţionalismului în materialism în sânul societăţilor secrete”
4
.   

Fără să respingă raţiunea, ci raţionalismul, care i se părea a fi reducţionist, 

Traian Brăileanu va pune semnul egal între dragoste şi adevăr, la fel ca 

antropologul francez René Girard, însă mult înaintea acestuia.  

Atât Brăileanu, cât şi Berdiaev se întâlnesc în punctul în care vorbesc la 

unison de faptul că raţionalismul exacerbat, congruent cu izgonirea lui Dumnezeu 

din cadrul istoriei, promovat printre alţii şi de marxişti, l-a făcut pe om să-şi piardă 

calitatea de persoană, fiind redus la statutul de individ dominat de instincte.  

În antinomie cu Nietzsche, despre care susţine că a săvârşit marea eroare a 

veacului al XIX-lea, a secolului individualismului lipsit de principiul dragostei şi 

comuniunii sufleteşti, plin de propovăduitori ai revoltei şi urii, sociologul şi 

filosoful bucovinean va formula următoarele: „Om superior, zicem noi, întoarce-te 

către mulţime, dezvăluie-i sufletul tău plin de dragoste şi milă pentru suferinţele ei, 

                                                 
 1 Traian Brăileanu, Principiul ordinei sociale, în „Însemnări sociologice”, București, anul 

IV, nr. 1, 1 septembrie 1940, p. 14. 

 2 Ibidem. 

 3 Antoine Compagnon,  Antimodernii. De la Joseph de Maistre la Roland Barthes, 

Bucureşti, Editura Art, 2008, p. 12. 

 4 Theodor Codreanu, Eminescu incorect politic, Bucureşti, Editura Scara Print, 2014,  

p. 145. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:10 UTC)
BDD-A32802 © 2016 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Nuanțe ale sociologiei creștine a lui Traian Brăileanu 

 

îndeamn-o să te urmeze pe drumul spre mântuire şi fericirea eternă; spune-i că 

Dumnezeu e viu, a tot bun şi iertător; şi, dacă mulţimea te va prigoni şi ucide, să 

ştii că sângele tău va vorbi peste veacuri şi va face iarăşi să răsară între oameni 

floarea dragostei şi a păcii. Acesta e adevărul veşnic pe care ni l-a revelat 

Dumnezeu prin învăţătura şi jertfa supremă a Mântuitorului nostru Iisus Hristos”
5
. 

Pentru afirmaţia că „Dumnezeu e mort; acuma noi vrem – ca să trăiască 

Supraomul”, Brăileanu îl va critica aspru pe Nietzsche, fiind convins că o aserţiune 

de acest gen îl aruncă pe autorul ei într-o fundătură ireprimabilă. Soluţia oferită de 

cărturarul bucovinean pentru limpezirea şi eliberarea de sub influenţa haosului 

constă într-o investire umană în logosul iubirii, îndemnându-ne să reflectăm intens 

asupra valorilor creştinismului. Aşa a înţeles să ia poziţie faţă de secularizarea 

generată de raţionalismul iluminist, în opinia sa, excesiv, fundamentat pe principiul 

„materia-înaintea-minţii” (Jonathan Black). Dintr-o gândire de acest tip, sinonimă 

cu o reală „anarhie a ideilor”, care a determinat apariţia unor teorii sociologice 

eronate, s-a ajuns, deduce gânditorul bucovinean, la „neliniştea timpurilor 

noastre”
6
. Sociologul Ilie Bădescu va ţine să scoată în evidenţă faptul că Traian 

Brăileanu a definit „cu o incredibilă claritate temeiul sociologic al «crizei 

modernităţii»”
7
. 

Mai mult, invarianţii, în accepţiunea lui Antoine Compagnon, şase la număr, 

ai antimodernismului îi regăsim, în forme diverse, şi în opera profesorului 

bucovinean. Aceştia sunt, din punct de vedere politic, spiritul contrarevoluţionar şi 

reacţionar, în plan filosofic, anti-iluminismul, în ceea ce priveşte morala, 

pesimismul, în religie, păcatul originar, în estetică, sublimul, iar sub raport stilistic, 

vituperaţia.  

Înzestrat cu „geniul celor care au o privire de ansamblu” (Barbey  

d'Aurevilly
8
), Brăileanu, la fel ca Eminescu, nu va fi de acord cu egalitarismul 

Revoluţiei Franceze. Brăileanu concluzionează că structura formei generale a 

societăţii este întemeiată pe diferenţierea în elită şi mulţime. Opoziţia dintre elite şi 

mase rezidă din ideea conform căreia orice societate este ierarhizată şi că existenţa 

unei societăţi strict egalitare, cum propun stângiştii, este imposibilă în societatea 

reală, concretă. Dintr-o astfel de formulare rezultă că în orice grupare socială, fie că 

este mai mult sau mai puţin organizată, anumite persoane deţin o putere mai 

însemnată decât altele, indiferent de unde provine această forţă sau de modalităţile 

de exercitare a ei. Aşadar, o idee ca aceasta a ierarhiei imuabile este îmbrăţişată şi 

                                                 
 5 Traian Brăileanu, op. cit. 

 6 Idem, Teoria comunităţii omeneşti,  Bucureşti, Editura Cugetarea – Georgescu Delafras, 

1941, p. 2. 

 7 Ilie Bădescu, Teoria comunităţii omeneşti – un sistem de sociologie noologică (Studiu 

introductiv), în Traian Brăileanu, Teoria comunităţii omeneşti, Bucureşti, Cluj-Napoca, Editura 

Albatros – Clusium, 2000, p. XXIV. 

 8 Apud Antoine Compagnon, op. cit., p. 25. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:10 UTC)
BDD-A32802 © 2016 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Alexandru-Ovidiu Vintilă 

 

de Traian Brăileanu. În acest sens, spre exemplu, Le Play preamăreşte societatea 

franceză tradiţională observabilă în Vechiul Regim (Ancien Régime) din Franţa. Şi 

Mosca surprinde această distincţie dintre guvernanţi şi guvernaţi, care se suprapune 

opoziţiei elite-mase. Astfel, Mosca vorbeşte despre noţiunea de clasă politică, care 

se aseamănă mai mult sau mai puţin cu cea de elită guvernamentală a lui Pareto. În 

tot cazul, teoreticieni precum Pareto, Mosca sau Michels vor fi numiţi 

„machiavellieni” de către Brăileanu, la fel cum îi va cataloga, printre alţii, şi 

politologul american James Burnham. Cu toate acestea, „trăiristul” bucovinean va 

evidenţia meritul celor trei, deci a direcţiei realiste, acela că au desprins „din 

varietatea fenomenelor şi proceselor sociale, legea fundamentală a structurii formei 

politice, eliminând din ştiinţa socială toate categoriile egalitariste şi umanitariste, 

considerându-le ceea ce sunt: forme de acţiune sau, după terminologia lui Pareto, 

derivaţii, adică justificări verbale ale unor acţiuni în procesul circulaţiei elitelor”
9
.  

Cert este că teoria elitelor, inclusiv cea elaborată de Traian Brăileanu, se află 

în contrast cu optimismul scientist al secolului al XIX-lea, distanţându-se de ideea 

de progres, moştenită din filosofia iluministă. Jacques Coenen-Hunther este de 

părere că, măcar dintr-un anumit punct de vedere, teoria elitelor este mai în 

concordanţă cu concepţiile actuale, fiind apropiată de o viziune ciclică asupra 

istoriei, care pune în evidenţă unele constante ale vieţii în societate: „Pentru clasicii 

teoriei elitelor, nu există o finalitate a istoriei din care să apară o lume egalitară şi o 

omenire eliberată de adversităţile trecutului”
10

. 

Revenind strict la Traian Brăileanu, este cunoscut faptul că, imediat după  

23 august 1944, întreaga sa operă a fost trecută de bolşevici la Index, în timp ce lui 

i s-a pus eticheta de reacţionar. Trebuie să spunem că, încă din vremea lui 

Eminescu, termenul era utilizat în chip peiorativ, pentru a discredita o anumită 

persoană, un adversar, în general, politic, aflat în tabăra adversă. Răspunzând la o 

acuză de acest tip, marele poet va afirma că prin reacţie înţelege „o mişcare de 

îndreptare a vieţii noastre publice, o mişcare al cărei punct de vedere să fie ideea de 

stat şi ideea de naţionalitate, sacrificate până astăzi sistematic principiilor abstracte 

de liberalism american şi de umanitarism cosmopolit”
11

. Şi Brăileanu îşi dorea 

acelaşi lucru şi de aici reacţia sa. Din punct de vedere al concepţiei istorice, dintre 

cele trei categorii de antimoderni exemplificate de Compagnon, conservatori, 

reacţionari şi reformişti, credem că sociologul bucovinean ar putea să intre în toate, 

însă, cu precădere, în ceea de-a doua, şi asta, mizând pe nuanţe, nu pe judecăţi 

dihotomice, maniheiste. 

                                                 
 9 Traian Brăileanu, Curs de istoria ştiinţei politice (1929–1930), Iaşi, Editura Tipo 

Moldova, 2012, p. 275. 

 10 Jacques Coenen-Hunther, Sociologia elitelor, Iaşi, Editura Polirom, 2007, p. 202. 

 11 Mihai Eminescu, Opere (Publicistica), vol. X, Bucureşti, Editura Academiei R.S.R., 

1989, p. 189. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:10 UTC)
BDD-A32802 © 2016 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Nuanțe ale sociologiei creștine a lui Traian Brăileanu 

 

Autor al lucrării Teoria comunităţii omeneşti (Bucureşti, Cugetarea – 

Georgescu Delafras, 1941), Brăileanu se poziţionează într-un teritoriu anti-

iluminist. Ideea de comunitate separă net gândirea socială a secolului al XIX-lea de 

cea a precedentei Epoci a Raţiunii. Daca ideea contractului social pentru iluminişti 

a fost esenţială, ceva mai târziu spiritul comunitar, în care gândea şi profesorul 

cernăuţean, i-a luat locul. Robert Alexander Nisbet consideră că cele două idei sunt 

la fel de importante pentru epocile în care au apărut. În perioada iluministă, 

iterează Tudor Pitulac părerea lui Nisbet, „[..] filosofii au folosit raţionalitatea 

contractului pentru a da legitimitate relaţionării sociale. Contractul era modelul 

pentru tot ce era bun şi merita a fi apărat în societate. În secolul al XIX-lea, vedem 

contractul pălind în faţa simbolismului redescoperit al comunităţii. În multe sfere 

de gândire, legăturile specifice comunităţii – reale sau imaginate, tradiţionale sau 

născocite – vin să formeze imaginea bunei societăţi. Comunitatea devine mijlocul 

pentru a denota legitimitatea în asociaţii diverse precum statul, Biserica, 

sindicatele, mişcările revoluţionare sau grupările profesionale. În tradiţia 

sociologică, de la Auguste Comte la Max Weber, contrastul conceptual,  format de 

structurile caracterizate de spiritul comunitar, respectiv cele în care acesta lipseşte, 

este viu şi articulat. Chiar dacă abia spre finalul secolului, Ferdinand Tönnies a dat 

terminologia ce rezistă, contrastul nu este mai puţin prezent la ceilalţi de dinainte şi 

după, mai puţin la Karl Marx”
12

. Acelaşi cercetător american completează că ideea 

comunităţii este cu bătaia cea mai lungă dintre toate noţiunile de bază ale 

sociologiei: „Redescoperirea comunităţii este fără îndoială cea mai distinctivă 

evoluţie a gândirii sociale a secolului al XIX-lea, o dezvoltare care se extinde mult 

dincolo de teoria sociologică spre arii ca filosofia, istoria şi teologia, pentru a 

deveni într-adevăr una dintre temele majore ale scriiturii imaginative în acel secol. 

Este greu să te gândeşti la orice altă idee care separă atât de clar gândirea socială a 

secolului al XIX-lea de cea a epocii precedente, Epoca Raţiunii”
13

. Deşi o teorie, 

cum este aceasta a comunităţii, nu o putem bate în cuiele unei definiţii strâmte, 

conceptul înregistrând o perpetuă dinamică, existând anumite diferenţe de la un 

teoretician la altul, ideea a câştigat foarte mult în audienţă, prinzând şi fiind 

dezbătută pe larg, inclusiv în secolul al XX-lea, de sociologi renumiţi, precum 

Émile Durkheim, Talcott Parson ş.a. Una peste alta, se poate spune că ideea 

comunitară are reverberaţie chiar şi în contemporaneitate. 

Tudor Pitulac susţine că, odată cu modernitatea, şi-a făcut simţită prezenţa o 

nouă problematică esenţială: păstrarea coerenţei acţiunii colective, a coerenţei 

sociale în condiţiile evoluţiei istoriei: „Problema, căreia trebuie să îi facă faţă 

studiul comunităţilor, nu este dacă limitele structurale ale acesteia au reuşit să ţină 

                                                 
 12 Tudor Pitulac, Sociologia comunităţii, Iaşi, Editura Institutul European, 2009, p. 20.   

 13 Robert A. Nisbet, The Sociological Tradition, New Brunswick, New Jersey, Transaction 

Publisher, 1993, p. 47, apud  Tudor Pitulac, op. cit., p. 19–20.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:10 UTC)
BDD-A32802 © 2016 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Alexandru-Ovidiu Vintilă 

 

pasul cu schimbările sociale, ci dacă membrii ei sunt în stare să infuzeze propria 

cultură cu vitalitate şi să construiască o comunitate simbolică, care oferă 

semnificaţie, identitate şi, mai ales, unitate”
14

.      

De remarcat că Traian Brăileanu nu este un duşman al modernităţii, din 

contră, ideea comunitară pe care o dezvoltă este una cât se poate de modernă, o 

asemenea situaţie potrivindu-se cu atenţionarea lui Antoine Compagnon: 

„Antimodernii – aşadar, nu tradiţionaliştii, ci antimodernii autentici – n-ar fi alţii 

decât modernii, adevăraţii moderni, cei care nu se mai lasă înşelaţi, care nu îşi mai 

fac mari iluzii cu privire la modernitate”
15

. 

Prin urmare, nu putem omite că relaţia dintre moderni şi antimoderni este 

indisolubilă. În mod paradoxal, ruptura ideatică îi menţine alături chiar şi peste 

timp. Alexandru Matei afirmă: „Or, dacă antimodernii sunt sarea modernităţii, cum 

i se pare lui Compagnon în timp ce-i savurează bucatele, trebuie admis că, fără 

sare, mâncarea nu mai e aşa de gustoasă, chit că face mai bine la inimă”
16

. Pe de 

altă parte, Dan Dungaciu completează că Peter Wagner, în lucrarea sa, A Sociology 

of Modernity. Liberty and Discipline, „face o distincţie care a făcut carieră: există, 

spune el, două moduri de a nara modernitatea, unul accentuând pe dimensiunea 

liberatoare a ei, altul, din contră, pe dimensiunea constrângătoare (de disciplinare) 

a modernităţii. În prima categorie intră, cu nuanţele de rigoare, toţi legatarii 

Iluminismului: Marx şi marxismul, liberalismul, social-democraţii etc., etc., până 

în zilele noastre, la Jürgen Habermas. De cealaltă parte s-ar plasa, eclectic, aceia pe 

care astăzi îi numim «reacţionari», adică criticii Iluminismului şi ai Revoluţiei 

Franceze, de formula lui Bossuet, Burke, De Maistre, Sturdza, Bonald, Tocqueville 

etc.; se adaugă aici o bună parte, dacă nu toată, a sociologiei clasice, mulţi străluciţi 

gânditori interbelici, dar şi, astăzi, postmodernismul sau poststructuralismul, care 

se ceartă neostoit cu raţiunea atotputernică, adusă în scenă de veacul al XVIII-lea. 

Traian Brăileanu se plasează, indubitabil, în al doilea tronson. Chiar dacă nu o 

numeşte aşa, acolo se plasează critica modernităţii pe care o întreprinde.”
17

 Practic, 

întregul eşafodaj al criticii întreprinse de filosoful şi sociologul bucovinean, un 

antimodern, se situează împotriva raţionalismului iluminist, cauză, în viziunea sa, a 

răului fundamental care a pătruns pe scena lumii: individualismul, exacerbarea 

penibilă a eu-lui, solipsismul, ruptura de comunitatea care echilibrează insul etc.  

 

 

                                                 
 14 Tudor Pitulac, op. cit., p. 277. 

 15 Antoine Compagnon, op. cit., p. 12. 

 16 Alexandru Matei, Antimodernii sau „reacţionarii şarmanţi”, în „România literară”,  

nr. 44, 2006, ediţia electronică, pe http://www.romlit.ro/antimodernii_sau_reactionarii_armani 

(accesat la 10 octombrie 2015).  

 17 Dan Dungaciu, Traian Brăileanu: Omul şi opera – Trepte către o monografie, în Traian 

Brăileanu, Memorii. Statul şi Comunitatea morală, Bucureşti, Editura Albatros, 2003, p. 33–34. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:10 UTC)
BDD-A32802 © 2016 Institutul „Bucovina” al Academiei Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

