
 

Analele Bucovinei, XXIV, 1 (48), p.  –  , Rădăuţi – Bucureşti, 2017 

 

EDITORIAL 

 

 

 
 

MOLDOVA  ȘI  EPISCOPIA  VADULUI  ÎN 

SECOLELE  XIV–XVII 

 

 
Acad. IOAN-AUREL  POP 

 

 
Moldavia and the Bishopric of Vad throughout the fourteenth and 

seventeenth centuries 

 
(Abstract)* 

 
This paper focuses on the relationship between the Bishopric of Vad and Moldavia throughout 

the fourteenth and seventeenth centuries. This bishopric, along with the one from Feleac (Cluj county) is 
considered to be a traditional Transylvanian symbol of Stephen the Great and its entire history is 
connected to the past of the Eastern Romanian province of Moldavia. 

As the Romanian Church in Transylvania has evolved during the Middle Ages and at the 
beginning of the Modern Era under difficult conditions, the institutional structures and hierarchies were 

quite fragile at the time, being supported by the Romanian Churches in Walachia and Moldavia. In all this 
process, despite harsh circumstances, the bishoprics of Feleac and Vad have played a binding role for the 
Romanian spirituality in Transylvania. 

 
Key words: Bishopric of Vad, Romanian Church, Moldavia, Transylvania. 
 

Episcopia de la Vad este considerată, ca și Feleacul, un simbol tradițional 

transilvănean al lui Ștefan cel Mare, poate și datorită faptului că satul Vad se afla pe 

domeniul Ciceului, stăpânit efectiv de către pomenitul domn al Moldovei. Dincolo de 
această tradiție, însă, întreaga istorie medievală a regiunii Bistriței – și cu atât mai mult 

istoria bisericească – se leagă de trecutul Moldovei.  

                                                             
 * Traducere: Acad. Ioan Aurel-Pop. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:52 UTC)
BDD-A32754 © 2017 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Acad. Ioan-Aurel Pop 

Episcopia Vadului se plasează, în linii mari, pe teritoriul vechii Stravropighii 

de la Peri, ctitoria familiei maramureșene a Drăgoșeștilor, recunoscută ca atare de către 

Patriarhia ecumenică de la Constantinopol în 1391. În momentul fondării, Stavropighia 
Perilor (cu autoritate episcopală) își împărțea jurisdicția asupra teritoriului 

Transilvaniei cu Mitropolia Ungrovlahiei (de la Argeș) și cu Mitropolia Severinului 

(care, conform vechii unități politice a Văii Jiului oltean și ardelean, de pe vremea lui 

Litovoi I, oblăduia și aria Țării Hațegului). Decizia Patriarhiei ecumenice de întemeiere 
a Stavropighiei de la Peri, cerută de frații Drag și Baliță (fiii lui Sas, voievodul 

Moldovei) și susținută de regalitatea ungară (prin Sigismund de Luxemburg) și de 

domnia Țării Românești (prin Mircea cel Bătrân), avea să confere egumenului Perilor 
autoritatea de locțiitor patriarhal și atribuții pe măsură. Situația aceasta de jurisdicție 

canonică, statornicită la 1391, asupra ținutului Maramureșului, Transilvaniei nordice și 

Crișanei avea să dureze până spre jumătatea secolului al XV-lea. Cu puțini ani înainte 
de semnarea actului unirii religioase de la Florența (1439), în timpul desfășurării 

complicatului conciliu de la Basel–Ferrara–Florența–Roma (1431–1445), papa 

Eugeniu al IV-lea, în contextul negocierilor unioniste din epocă, încredința 

mitropolitului Moldovei, Grigore (atras la catolicism și numit „arhiepiscop al 
Moldovlahiei”), la 1436, misiunea de atragere la unire a ortodocșilor („grecilor”) din 

țara sa, numiți „moldovalahi”, dar și a „vlahilor” și „bulgarilor” din Ungaria și de la 

hotarele sale1. Cum se știe, unirea s-a semnat la Florența, în 1439, dar transpunerea sa 
în practică nu a fost de lungă durată, reducându-se la câteva decenii. Nu se cunosc acte 

din care să reiasă exercitarea efectivă a oblăduirii Mitropoliei Moldovei asupra 

bisericilor românești din Transilvania în anii imediat următori evenimentelor din 1436–

1439. O adevărată autoritate moldovenească s-a exercitat în regiunea Bistriței abia spre 
finalul domniei lui Ștefan cel Mare, când, prin 1488–1489, se restabilesc (la intervenția 

papei Inocențiu al VIII-lea, care pregătea o nouă cruciadă) relațiile bune dintre Matia 

Corvin și Ștefan cel Mare. În acest context, principele Moldovei primea domeniile 
Ciceului și Cetății de Baltă.  

În privința autorității religioase, însă, lucrurile sunt mai complexe. 

Stavropighia Perilor era încă în plină activitate în anii 1490, funcționând în cadrele 
Mitropoliei de la Feleac, cu centrul pe domeniul regal al Feleacului, la mică distanță de 

                                                             
1 Acta Eugenii Papae IV (1431–1447) et Vaticanis aliisque regestis, collegit notisque illustravit, 

G. Fedalto (ed.), Romae, p. 229–230 (nr. 421); p. 230 (nr. 422). În două documente papale din 1436 este 

pomenit un mitropolit Grigore al Moldovalahiei, recunoscut drept arhiepiscop al Moldovei, în urma 
acceptării autorității pontifului roman. În documentul din 10 martie 1436, se vorbește despre unirea 
românilor și bulgarilor (Valahos, Vulgaros et Moldovlahos), „aflați în țară sau la hotarele Ungariei” (in 
regno seu confinibus Hungarie existentes). Din salvconduct reiese că mitropolitul Grigore făcuse drumul 

la Roma și trecuse la unire în prezența papei. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:52 UTC)
BDD-A32754 © 2017 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Moldova şi Episcopia Vadului în secolele XIV–XVII 

Cluj. Înalta instituție cu sediul în satul Feleac poate fi numită „Arhiepiscopia din 

Transilvania” sau „Mitropolia Severinului și a Transilvaniei”, în condițiile în care, în 

funcție de emitent, și titlul întâi stătătorului său oscilează între arhiepiscop și 
mitropolit2. Subordonarea – necanonică – prin decizia lui Vladislav al II-lea, regele 

Ungariei, a Stavropighiei din Peri față de Arhiepiscopia din Transilvania s-a produs la 

1494, la o lună după congresul jagiellon de familie de la Lewocza, unde se decisese 

detronarea lui Ștefan cel Mare și înlocuirea sa cu Sigismund Jagiello, fratele regelui 
Ungariei (Vladislav al II-lea) și al regelui Poloniei (Jan Albert), cu toții fiii lui Cazimir 

al IV-lea. Subordonarea aceasta a Stavropighiei din Peri poate să fi fost gândită ca o 

mască a adevăratelor intenții ale Jagiellonilor față de Ștefan cel Mare și față de 
Alexandru, fiul și moștenitorul acestuia, decedat în condiții neclare, „la oaste”, în 1496 

și căsătorit la 1489 cu Maria, fiica lui Bartolomeu Dragffy (urmașul legal al 

Drăgoșeștilor, co-voievod, din 1493 și voievod, din 1495, al Transilvaniei). În anii 
1497–1498 s-a produs conspirația împăratului romano-german și a lui Ștefan cel Mare 

contra Jagiellonilor, mai ales împotriva lui Vladislav al II-lea al Ungariei. În acest 

context, marcat și de campania lui Jan Albert contra Moldovei, Bartolomeu Dragffy, ca 

și o bună parte din nobilimea ungară, a acționat împotriva intereselor coroanelor 
jagiellone, împiedicând detronarea lui Ștefan cel Mare. Pe fondul acesta, oamenii de 

încredere ai domnului Moldovei, logofătul Ioan Tăutul și vistiernicul Isac, fac donații 

importante la Peri și, respectiv, la Feleac (1498). Este posibil ca gesturile de 
munificență ale celor doi înalți demnitari moldoveni să fie și o răsplată pentru 

susținerea de care beneficiase Ștefan cel Mare din partea Perilor și Feleacului în timpul 

campaniei polone din Moldova, din toamna anului 1497. 

Din moment ce, din punct de vedere al administrației ecleziastice, Episcopia 
Vadului s-a plasat peste teritoriul Stavropighiei Perilor, este de presupus că fondarea 

Vadului să fi fost ulterioară acestor evenimente, când scaunul maramureșean era încă 

atât de activ. După cunoștințele actuale, apariția Vadului, în ciuda tradiției, se poate 
plasa între anii 1500 (moartea lui Bartolomeu Dragffy) și 1531 (menționarea certă a lui 

Anastasie ca episcop de Vad). La rigoare, limita superioară poate coborî cu doi ani, în 

1529, când se produce intervenția militară a lui Petru Rareș în Transilvania, de partea 
grupării lui Ioan Zapolya (filootoman) și contra intereselor Casei Habsburgice și când 

Anastasie, starețul Putnei, menționat drept episcop, acționează ca un adevărat căpitan 

de oști. În intervalul 1500–1531, sunt câteva momente care ar fi putut favoriza 

fondarea episcopiei de la Vad și anume: tensiunile din 1500–1501, pricinuite de 
moartea lui Bartolomeu Dragffy; tensiunile și conflictele ungaro-moldave din anii 

1504–1506/1507, cauzate de moartea lui Ștefan cel Mare și de ridicarea la domnie a 

                                                             
2 În documentele latine catolice, mitropoliții ortodocși sunt numiți cel mai adesea arhiepiscopi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:52 UTC)
BDD-A32754 © 2017 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Acad. Ioan-Aurel Pop 

fiului său, Bogdan; tensiunile și conflictele ungaro-moldave din anii 1517–1518, legate 

de succesiunea dintre Bogdan al III-lea cel Orb și Ștefan al IV-lea (Ștefăniță), când 

cardinalul Toma Bakócz, arhiepiscopul de Strigoniu, a încercat s-o căsătorească pe 
fiica lui Alexandru și a Mariei, adică pe nepoata lui Ștefan cel Mare și a lui Bartolomeu 

Dragffy, cu unii dintre baronii Regatului Ungariei (pentru ca întinsele ei drepturi 

transilvane și moldovenești să ajungă sub controlul ambițiosului prelat, care acționa ca 

un suveran); tensiunile și conflictele ungaro–polono–moldave din 1523, când domnul 
moldovean, cu suportul Casei de Habsburg, elimină partida projagiellonă și 

prootomană (condusă de hatmanul Luca Arbure) de la putere din Moldova3. Cel mai 

prielnic moment pare să fi fost, totuși, intervenția militară a moldovenilor de la 1529 
sau cei doi ani imediat următori. 

Ridicarea bisericii de piatră, păstrate până astăzi (cu transformări), nu se poate 

plasa, se pare, înainte de 15044. Din punct de vedere arheologic, cercetările încă inedite 
(nepublicate integral) de la începutul anilor 1970, ale Marianei Beldie-Dumitrache, 

așează zidirea bisericii episcopale de la Vad prin anii 1520. Primii reprezentanți ai 

domniei Moldovei apar pe domeniul Ciceului, ca și pe cel al Cetății de Baltă (pe 

Târnave), abia după 1490. De aceea, în acord cu datele disponibile, Vadul se 
înfățișează mai mult ca o eparhie în componența unei mitropolii transilvane (așa cum 

ajunseseră să fie și Perii, pe care-i substituise), decât ca o creație moldavă de sine 

stătătoare. De asemenea, spre deosebire de Feleac, Vadul nu este numit niciodată 
arhiepiscopie (în documente latine) sau mitropolie (în acte moldovene slavone). Totuși, 

amprenta Moldovei rămâne și la Vad incontestabilă, mai întâi prin așezarea sa pe un 

domeniu al domnului Moldovei și apoi prin cel dintâi episcop cunoscut în mod sigur, 

Anastasie, fost egumen al Putnei. Episcopia Vadului avea (conform unei mărturii din 
1553) satele Vad și Suarăș (deținute ab antiquo), la care s-au adăugat, grație lui Petru 

Rareș, Bogata de Jos, Bogata de Sus și o moară în Câțcău. Cel dintâi vlădică5 cert a 

fost amintitul Anastasie (până la 1546), care înzestra la 1531 biserica episcopală cu o 
icoană ferecată în argint aurit. Prin urmare, Anastasie a fost contemporan cu toată 

perioada de domnie a lui Petru Rareș, domnul și suveranul său, pe care l-a slujit cu 

                                                             
3 În același an, 1523, este menționat un episod demn de notat: comunitatea sau adunarea cnezilor 

din Valea Rodnei, în frunte cu preoții Matei, Șandru și Petru, cere voie magistratului Bistriței să 
reînnoiască vechea mănăstire dintre satele Hordou (azi George Coșbuc) și Telciu. În documentul care 
atestă această deputăție nu apare menționat niciun for episcopal, iar legătura (făcută în istoriografie) cu un 
pretins episcop Ilarion este pur ipotetică. 

4 M. Porumb, Vechi biserici românești din secolele XIII–XVI, în vol. Șt. Pascu ș.a., Monumente 

istorice și de artă religioasă din Arhiepiscopia Vadului, Feleacului și Clujului, Cluj-Napoca, Editura 

Arhiepiscopiei Ortodoxe a Vadului, Feleacului și Clujului, 1982, p. 91–92. 
5 Se pomenește, în anumite contexte, și un episcop Ilarion, neconfirmat ca rezidând la Vad. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:52 UTC)
BDD-A32754 © 2017 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Moldova şi Episcopia Vadului în secolele XIV–XVII 

credință. El a dobândit un mare prestigiu și o autoritate sporită, intitulându-se pentru o 

perioadă (circa 1534 – circa 1537) „episcop de Vad si Feleac”. Următorul ierarh este 

Tarasie (1546–1550), tot din Moldova. În 1546, la instalarea lui Tarasie, Petru Rareș le 
scria bistrițenilor că l-a desemnat pe Tarasie drept episcop al Vadului și că „oriunde ar 

fi preoți ai românilor” (ubique fuerint presbyteri Walachorum), aceștia trebuiau să 

asculte de numitul ierarh, așa cum fusese și înainte6. La 1550, Iliaș Vodă îl recomanda 

bistrițenilor pe „prea cucernicul” Gheorghe, episcop de Vad (1550–1557)7. Este cert că 
după donarea Ciceului și apoi a Bistriței, Ungurașului și Rodnei, oblăduirea mitropoliei 

și a domniei Moldovei era o prezență vie în nordul Transilvaniei (și nu numai aici).  

Cum se ajunsese la această situație, în condițiile exarhatului tradițional „al 
Plaiurilor și a toată Ungaria”, deținut din vechime de mitropoliții Ungrovlahiei? Cu 

alte cuvinte, cunoscut fiind faptul că biserica transilvană se afla sub oblăduirea 

mitropoliților Țării Românești, în ce împrejurări și cum se impusese în aceste regiuni 
autoritatea mitropoliților de la Suceava? Răspunsul nu este simplu, dar el se leagă cu 

siguranță de raporturile celor două țări române extracarpatice cu Ungaria, de relațiile 

dintre aceste două țări românești și de stăpânirile multor zeci de sate de către domnii de 

peste munți în Transilvania. Era tot mai clar, în a doua jumătate a secolului al XV-lea, 
că „cea de-a doua libertate românească” (așa cum numise Nicolae Iorga Moldova) 

dobândise un prestigiu și o putere mai mari decât voievodatul sud carpatic. Ștefan cel 

Mare (născut din mamă munteancă), dacă nu dorea să domnească el însuși la 
Târgoviște, a fost mereu preocupat să impună acolo un domn credincios, supus lui, 

aflat sub tutela sa, gata să îndeplinească politica sa. Această superioritate a domniei 

Moldovei față de cea a Țării Românești trebuia să se manifeste cumva și în raport cu 

patronajul spiritual exercitat asupra ortodocșilor (românilor) din Transilvania și 
Ungaria. Este ceea ce a făcut Ștefan cel Mare, profitând și de raporturile sale speciale 

cu Matia Corvin și de cele două mari domenii primite în Transilvania. Astfel, prin 

ridicarea centrului arhiepiscopal (mitropolitan) de la Feleac, Moldova își impunea 
oblăduirea asupra ortodoxiei transilvane, bănățene și din părțile vestice în general, 

lipsind Țara Românească de acest atribut. Mărimea ariei de autoritate a eparhiei 

Feleacului se vede din așezarea egumenului de la Peri (odinioară subordonat direct 
patriarhului ecumenic de la Constantinopol) sub ascultarea arhiepiscopului de 

Transilvania (actul din 1494) și din supunerea pe care i-o datorau până și brașovenii. 

Cu alte cuvinte, înainte de 1500, ortodoxia românească transilvană era supusă aceluiași 

                                                             
6 Eudoxiu Hurmuzaki, Documente privitoare la istoria Românilor, volumul XV, partea I, 1358–

1600, publicate de Nicolae Iorga, București, 1911, p. 453. 
7  Șt. Pascu, Istoricul Arhiepiscopiei Vadului, Feleacului și Clujului, în vol. Șt. Pascu ș.a., 

Monumente istorice și de artă religioasă din Arhiepiscopia Vadului, Feleacului și Clujului, Cluj-Napoca, 

Editura Arhiepiscopiei Ortodoxe a Vadului, Feleacului și Clujului, 1982, p. 18. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:52 UTC)
BDD-A32754 © 2017 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Acad. Ioan-Aurel Pop 

arhiepiscop (recunoscut și de autoritatea Regatului Ungariei) de la Carpații Păduroși 

până la Carpații Meridionali (sau Alpii Transilvaniei). Mai concret, spațiile istorice 

care vin să susțină deschiderea românească a „arhiepiscopiei” Feleacului erau 
Mărginimea, cu Săliștea Sibiului, regiunea Brașovului, Severinul, Moldova, Țara 

Hațegului, Banatul și Maramureșul 8 . Vadul, ridicat de Ștefan cel Mare ori, mai 

probabil, de Petru Rareș, a fost creat ca episcopie nu împotriva Mitropoliei de la Feleac, 

ci, dimpotrivă, spre susținerea sa și cu acordul autorităților locului. De aceea, este 
posibil să vedem la începutul funcționării Vadului o etapă a sa, în care avea statutul de 

episcopie sufragană a Mitropoliei Feleacului. 

Totuși, în jurul anilor 1530, lucrurile aveau să se schimbe9. O mărturie directă, 
alături de altele, este drumul lui Petru de Feleac (ruda lui Danciu) spre hirotonire, nu la 

Suceava, după obiceiul mai nou, ci la sud de Carpați, în Țara Românească (la 1537), 

după cutuma mai veche. O ruptură între Moldova și Feleac se va fi produs între 1529 și 
1536, odată cu marile schimbări politice din Ungaria, cu rivalitățile și luptele dintre cei 

doi regi, Ioan Zapolya și Ferdinand de Habsburg, cu alianțele schimbătoare făcute de 

Petru Rareș cu aceștia, de raporturile acestor regi cu ambii principi români, de la sud și 

est de Carpați. Sub moldoveanul Anastasie, Vadul – de pe domeniul lui Petru Rareș – 
are deja preeminență asupra Feleacului, episcopul, cu reședința la Vad, intitulându-se, 

la 1536, cum s-a văzut, „de Vad și de Feleac” (profitând probabil de vacanța de trei ani 

de după moartea lui Danciu).  
Firește, istoricii au încercat să explice în sensuri variate aceste avataruri, ca și 

unele „libertăți” (sub formă de privilegii, de fapt oficializări ale unor realități vechi) 

acordate românilor ortodocși din Transilvania și Ungaria, în a doua jumătate a 

secolului al XV-lea, de la recunoașterea expresă de către puterea centrală catolică a 
arhiepiscopului ortodox de Transilvania, până la scutirile acordate preoților și 

enoriașilor români. Toate trebuie puse și sub semnul cruciadei târzii, când toți creștinii 

erau chemați să lupte împreună în numele Crucii, pentru apărarea civilizației europene 
asaltate de Islam, în contextul atmosferei post-florentine. Decizia de unire religioasă, 

luată la 1439, de către cele mai înalte autorități ale lumii latine (papa și împăratul) și 

bizantine (patriarhul și basileul) –, în ciuda a ceea ce se spune și se crede, uneori prea 
grăbit –, lăsase urme de oarecare durată în Europa Centrală și Orientală. Nu trebuie 

uitat că semnătura lui Damian, mitropolitul Moldovei (altul decât Grigore, numit 

mitropolit al Moldovlahiei și atras spre Roma încă din 1436), se afla depusă pe actul de 

unire de la Florența, nici că mănăstirea din Peri, aflată apoi în arhiepiscopia Feleacului, 
primise unirea oficial (înainte de 1442, fără să se cunoască data respingerii sale), nici 

                                                             
8 Al. Simon, Feleacul (1367–1587), Cluj-Napoca, Presa Universitară Clujeană, 2004, p. 98. 
9 Ibidem, p. 106–108. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:52 UTC)
BDD-A32754 © 2017 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Moldova şi Episcopia Vadului în secolele XIV–XVII 

că episcopul Macarie de Halici venise în Transilvania, sprijinit de autorități, să predice 

unirea. Toate acestea au creat, deopotrivă printre români și printre autoritățile ungaro-

transilvane, o anumită atmosferă de moderație și de acceptare a celuilalt, de 
recunoaștere limitată a ortodoxiei printre latini și de orientare timidă prounionistă 

printre bizantini. Speranța acestora din urmă era, desigur, traiul mai suportabil printre 

stăpânii străini, într-o lume în care modelul bizantin pălea tot mai mult, iar sprijinul 

acestui pol de putere bizantin era tot mai slab, în condițiile captivității islamice a Marii 
Biserici. 

După 1550, se stingea și gloria medievală a Feleacului mitropolitan. Următorul 

mitropolit, Ioan de Peșteana, provenea din Țara Hațegului, adică din sudul 
Transilvaniei. Treptat, avea să se impună, după Feleac, reședința mitropolitană de la 

Alba Iulia (Bălgrad). Faptul se va fi petrecut și datorită stabilirii capitalei princiare în 

acest oraș de pe Mureș. Primul mitropolit care a rezidat acolo a fost, din câte se știe, 
Eftimie (1571–1574), sfințit la Ipek. El a avut jurisdicția, consemnată pentru prima 

oară în chip explicit, asupra întregii Transilvanii, Bihorului și Maramureșului („toată 

Țara Ardealului și părțile ungurești”), inclusiv asupra Vadului. Eftimie a ajuns apoi, 

între 1574–1576, poate din pricina bătrâneții, numai episcop de Vad, ceea ce înseamnă 
păstorirea unui fost mitropolit în scaunul vlădicesc al Vadului. 

În legătură cu statutul mitropolitan, contestat încă de unii, al bisericii ortodoxe 

a Transilvaniei din acel timp, există și mărturia unui iezuit italian, din perioada 
Contrareformei, anume Antonio Possevino, într-o scriere a sa, intitulată Transilvania, 

din 1583–1584. Aici este detaliată, între altele, organizarea bisericească a românilor 

transilvăneni: aceștia aveau – spune Possevino – un mitropolit cu reședința la Alba-

Iulia, întărit de principe în această demnitate, după sfințirea sa ca episcop de către 
forurile ecleziastice; mai aveau, apoi, un episcop în ținutul Dejului (adică la Vad) și un 

altul la Șimleu; liturghia era slujită în limba slavonă (in lingua rasciana o serviana), 

dar preoții români, numiți poppi, aproape nu înțelegeau ceea ce citeau10. Alte detalii 
sunt, de asemenea, pline de interes: românii țin foarte strict posturile și sărbătorile; nu 

acceptă presiunile nobililor de a trece la „erezia” lor (calvină) și fac plângeri în acest 

sens la principe; pricinile spirituale (le cause spirituali) sunt decise de către episcopii 
lor; ceremoniile și liturghia sunt aproape aceleași ca la catolici, deși comit erorile 

                                                             
10 Antonio Possevino (della Compagnia di Giesů), Transilvania (1584), editată de Andrei Veress, 

în ,,Fontes rerum Transylvanicarum”, tom III, Budapest, 1913, p. 64 (în continuare se va cita Antonio 
Possevino, Transilvania). O altă ediție a lui Veress a apărut la Cluj, la aceeași dată. Folosind un alt 
manuscris, cu foarte mici diferențe, Giacomo Bascapé a publicat din nou lucrarea lui Possevino, sub titlul 
Le relazioni fra Italia e Transilvania nel secolo XVI, Roma, 1935, p. 63–163. În românește au apărut doar 
fragmente din amintita lucrare a lui Possevino, cele mai consistente fiind cuprinse în volumul al II-lea din 
seria Călători străini despre Țările Române, volum îngrijit de Maria Holban (redactor responsabil), M. M. 

Alexandrescu-Dersca Bulgaru, Paul Cernovodeanu, București, Editura Ştiinţifică, 1970.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:52 UTC)
BDD-A32754 © 2017 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Acad. Ioan-Aurel Pop 

semnalate și la ceilalți „schismatici”11. Dincolo de anumite clișee, exprimate aici în 

spiritul prozelit al Contrareformei în caracterizarea ortodocșilor, Antonio Possevino 

(prezent în Transilvania și situat între organizatorii învățământului superior la Cluj) 
detaliază, pentru mediile papale și catolice, organizarea bisericii ortodoxe transilvane, 

cu rangul său mitropolitan, cu centrul stabilit deja la Alba Iulia și cu cele două scaune 

sufragane, dintre care unul la Vad. 

Tradiția Alba Iuliei – capitală princiară – se va consolida apoi, mai ales grație 
lui Mihai Viteazul, care, în urma tratatului din mai 1595, a restatornicit oficial vechea 

oblăduire munteană asupra bisericii transilvane și a ridicat catedrală mitropolitană în 

cetate. Continuă, însă, existența Episcopiei Vadului, sub a cărei oblăduire se va afla 
satul Feleac între 1576 și 1627. Episcopii următori de Vad au fost: Marcu (1557–1574), 

Eftimie (1574–1576), Spiridon (1576–1614, cu o întrerupere, în timpul căreia a păstorit, 

până în 1605, Ioan de Cerna), Teofil (1615–1620), Augustin (circa 1621), Dosoftei 
(circa 1622) și Eftimie (1623–1627)12. 

Feleacul s-a prăbușit, ca putere ecleziastică, în momentul în care era 

oficializată Reforma protestantă în Transilvania și când Clujul devenea el însuși o 

citadelă calvină și unitariană. Din 1628, Vadul intra în titulatura mitropolitului 
Ghenadie al II-lea (1627–1640), mitropolitul de Alba Iulia, acela pe care principele 

Gabriel Bethlen (1613–1629) a visat în van să-l atragă spre calvinism, cu voia tacită a 

patriarhului ecumenic Chiril Lukaris13.  
Oricum, ortodoxia transilvăneană revenea în mare parte, în jurul anilor 1530, 

în aria de autoritate a mitropolitului Ungrovlahiei de la Târgoviște, după vechea tradiție. 

Excepția avea să fie, pentru un timp, spațiul dintre Feleac și Peri, păstorit de episcopii 

de Vad, sfințiți în Moldova și susținuți de aceasta. Ultima mare încercare moldavă de a 
readuce gloria de odinioară s-a făcut de către vlădica Spiridon de Vad, urmașul și 

predecesorul lui Ioan de Cerna (cel mort la 1605), care-și revendica autoritatea asupra 

Ardealului, Maramureșului și a celorlalte părți din Țara Ungurească. Dincolo, însă, de 
orice oblăduire superioară, de orice orientare a ierarhilor și de orice presiune din partea 

autorităților, cu sau fără sprijinul prețios al domnilor și mitropoliților de la sud și est de 

Carpați, din țările românești libere ori autonome, românii din aceste părți nordice ale 
Transilvaniei, din Maramureș, Crișana ori Sătmar, și-au păstrat vechea lor credință 

bizantină. 

                                                             
11 Antonio Possevino, Transilvania, p. 64–65. 
12 Șt. Pascu, op. cit., p. 18. 
13 I. A. Pop, Il Patriarca Kiril Lukaris sull’unità etno-confessionale dei romeni, în vol. Etnia e 

confessione in Transilvania (secoli XVI–XX), a cura di Francesco Guida, Roma, 2000, p. 19–28. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:52 UTC)
BDD-A32754 © 2017 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



Moldova şi Episcopia Vadului în secolele XIV–XVII 

Teritoriile oblăduite de vechile episcopii (arhiepiscopii) ale Feleacului și 

Vadului au fost în secolul al XVII-lea sub ascultarea mitropoliților Ghenadie al II-lea 

(din 1628, cum s-a văzut), Ilie Iorest (1640–1643), Simion Ștefan (1643–1656), Sava 
Brancovici (1656–1680) și a altora, în ale căror diplome de confirmare apar și 

comitatele Cluj, Turda, Dăbâca, Solnocul Interior, Solnocul Mijlociu, Bistrița, 

Maramureșul. În titulatura lor se menționa întotdeauna și „scaunul Vadului și 

Maramureșului”14. Politica de intensă calvinizare din acest timp a pus adesea în pericol 
tradiția răsăriteană a bisericii românești transilvane. Românii și biserica lor, supusă 

unor reguli calvine, rămân nerecunoscuți de către actele cu valoare constituțională ale 

Transilvaniei, fiind lipsiți de dreptul de a participa la exercitarea puterii în principat. 
Fortificarea acestui edificiu exclusivist, în cadrul căruia românii erau locuitori de grad 

inferior, s-a făcut în chip oficial și explicit. Primul document cu valoare constituțională 

din istoria modernă a Transilvaniei, numit chiar Approbatae constitutiones Regni 
Transilvaniae (Constituțiile aprobate ale Ţării Transilvaniei), adoptat în Dietă, în 1653, 

stipulează clar în partea I, titlul al VIII-lea, la articolul I, că „neamul românilor nu a 

fost socotit în această țară nici între stări și nici între religii, nefiind între religiile 

recepte”15. Cu alte cuvinte, confesiunea românilor și națiunea lor nu se aflau la putere 
și nici nu existau oficial în viața publică, ci erau doar „răbdate” în țară – cum se spune 

în alte locuri ale „constituțiilor” – „pentru binele public” sau „până când va dura bunul 

plac al principilor și cetățenilor”. 
Biserica românilor din Transilvania a evoluat și s-a afirmat în finalul Evului 

Mediu și la începuturile perioadei moderne în condiții dificile, neprielnice, datorate 

lipsei din regiune a unei puteri politice ortodoxe. De aceea, structurile instituționale și 

ierarhiile erau destul de firave, susținute din Țara Românească și Moldova, dar supuse 
arbitrariului autorităților catolice și apoi protestante din Ungaria și Transilvania. În 

acest context, în ciuda vicisitudinilor, scaunele episcopale, arhiepiscopale și 

mitropolitane de la Feleac și Vad au jucat un rol coagulant pentru spiritualitatea 
românească transilvană.  

 

 
 

 

 

                                                             
14 Șt. Pascu, op. cit., p. 18. 
15  L. Marcu (ediție de), Constituțiile aprobate ale Transilvaniei (1653), traducere, studiu 

introductiv şi note de Al. Herlea, V. Șotropa, R. Pop, I. Nasta, I. N. Floca, Cluj-Napoca, f.ed., 1997, p. 58. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:52 UTC)
BDD-A32754 © 2017 Institutul „Bucovina” al Academiei Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

