
 

 
Analele Bucovinei, XXVI, 1 (52), p. 203–215, Rădăuţi – Bucureşti, 2019 

OBICEIURILE  TRADIȚIONALE  DE  ÎNMORMÂNTARE  
ÎN  COMUNITĂȚILE  POLONEZE  DIN  BUCOVINA 

MAGDALENA  POKRZYŃSKA 

Traditional Burial Customs  
in the Polish Communities in Bukovina 

 
(Abstract)* 

 

The article is devoted to the issues of the death and cultural customs associated 
with the human corps practiced in the Polish communities in Bucovina. In the first part 
of the text the author presents relationships between death, culture and social life. There 
are aimed the social functions of funeral, as well as durability and changes in terms of 
attitudes toward human death and human corps, that are happened in the modern and 
postmodern societies. In the main part of the article, the author follows the traditional 
“last way” of human being – from his/her dying, through caring for the corps and 
burial, to the habits expressing individual or collective memory about a died person. 
The article is based on the empirical data collected during field research 2016–2018 
among Polish people who are living in two parts of the historical region of Bucovina: 
both in Romania (Suceava County) and in Ukraine (Chernivtsi Oblast). 
 

Keywords: death, funeral customs, tradition, Bucovina, Polish people in Bucovina. 

Trecerea timpului, moartea sunt lucruri care ating fiecare ființă vie. Problema 
morții și a trecerii într-o altă lume se înscrie printre acele aspecte importante care 
apar în orice cultură – indiferent de timp și spațiu. Moartea e un motiv important 
care se încadrează în identitatea umană. În imaginile și acțiunile legate de moarte 
se reflectă modul de înțelegere a lumii, construcția acesteia, locul persoanei respective 
în structura acesteia și sensul existenței sale, „relațiile dintre atitudinea față de 
moarte, în cea mai generală și mai comună formă a ei, și modificările în conștiința 
de sine și în relațiile față de alți oameni, sentimentul destinului individual și al 
destinului colectiv”1. 

Din perspectiva abordărilor antropologice tradiționale, dezvoltate pe baza 
perspectivei antropoceSntrice postiluministe, adeseori moartea este asociată cu 
 

* Traducere: Magdalena Pokrzyńska. 
1 Philippe Ariès, Rozważania o historii śmierci (în continuare se va cita: Philippe Ariès, 

Rozważania), trad. Katarzyna Marczewska, Warszawa, Wydawca „Oficyna Naukowa”, 2007, p. 15. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Magdalena Pokrzyńska 2 

 

 

204 

activități legate de ritualul de trecere – acțiune colectivă având ca scop excluderea 
rituală a persoanei decedate din structura socială sau mai exact integrarea ei în 
„lumea cealaltă”2.  Desfășurarea și sensul înmormântării într-o anumită comunitate 
sunt direct legate de modul cum își imaginează lumea de dincolo. Este un ritual 
practicat nu numai din motive igienice și sanitare (necesitatea de a se debarasa de 
corp), dar (poate, mai presus de toate) de a facilita celui decedat trecerea în cealaltă 
lume/inexistență/o altă formă a existenței (în funcție de convingerile acceptate în 
cultura respectivă). Ceremoniile de înmormântare îndeplinesc și o serie de funcții 
tainice. Din perspectiva experienței și a vieții individului, acestea constituie un fel 
de tratament terapeutic, menit să amelioreze șocul produs de moartea membrului 
respectivului grup, oferă posibilitatea de descărcare a emoțiilor cauzate de moarte, 
creează un cadru pentru exteriorizarea sentimentelor legate de aceasta, organizează 
activitățile persoanelor celor mai afectate de moartea respectivului om (fiind un fel 
de indicator pentru cei care pot fi dezorientați de moartea cuiva apropiat). Înmor-
mântarea marchează și procesul de reintegrare a acelor persoane în societate 
(adeseori îndeplinind un nou rol social, de exemplu nu de soție, ci de văduvă). Din 
perspectiva vieții colective, înmormântarea este o activitate colectivă care are rolul 
unei funcții de integrare, confirmând existența ordinii sociale și obligându-i pe 
membrii comunității să se confrunte cu propria mortalitate3. 

Atitudinile față de moarte se manifestă în relația cu persoana muribundă, în 
relația cu corpul/cadavrul și în strategiile de a face față propriei mortalități4. 
Concepțiile culturale și activitățile sociale legate de moarte se schimbă foarte 
încet5. Cu toate acestea, în secolul al XX-lea, în societățile industrializate și 
urbanizate ale Occidentului, atitudinea față de moarte se modifică rapid: dacă în 
secolele de demult era un eveniment social cu o semnificație publică, atitudinea 
contemporană față de moarte constă în ascunderea ei în sfera privată, separând-o în 
instituții specializate în acest sens6. Cercetătorii afirmă că printre factorii cei mai 
importanți care determină schimbări în atitudinea față de moarte sunt: secularizarea, 
urbanizarea și modificările familiei legate de aceasta, precum și dezvoltarea 
medicinii7. Noile descoperiri și realizări tehnologice duc la apariția unor noi 
 

2 Arnold van Gennep, Obrzędy przejścia. Systematyczne studium ceremonii. O bramie i progu, 
gościnności i adopcji, o ciąży i porodzie, o narodzinach, dzieciństwie, dojrzewaniu i inicjacji, o 
święceniach kapłańskich i koronacji królów, o zaręczynach i zaślubinach, o pogrzebie i porach roku 
i o wielu innych rzeczach, trad. Beata Biały, introd. Joanna Tokarska-Bakir, Warszawa, Wydawca 
„Państwowy Instytut Wydawniczy”, 2006, p. 151. 

3 Antonina Ostrowska, Śmierć w doświadczeniu jednostki i społeczeństwa, Warszawa, Wydawca 
„Wydawnictwo IFIS PAN”, 1997, p. 233–234. 

4 Ibidem. 
5 Philippe Ariès, op. cit., p. 17. 
6 Idem, Człowiek i śmierć, trad. Eligia Bąkowska, Warszawa, Wydawca „Państwowy Instytut 

Wydawniczy”, 1992, p. 549–590. 
7 Józef Baniak, Desakralizacja kultu religijnego i świąt religijnych w Polsce. Studium socjologiczne, 

Kraków, Wydawca „Zakład Wydawniczy NOMOS”, 2007, p. 438–439.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



3 Obiceiurile tradiționale de înmormântare în comunitățile poloneze din Bucovina 

 

205 

întrebări și la căutarea unor noi soluții. Împreună cu noile tendințe ale gândirii din 
umanismul înțeles în linii largi sau la granițele acestuia (de exemplu, sub forma 
transumanismului, postumanismului și al noului mod de abordare a subiectivismului 
și a agentivității) se modifică perspectiva prin care este privită existența umană. 
Limitele umanității, relațiile dintre homo sapiens și animale și restul naturii, 
mortalitatea individului, supraviețuirea lui biologică și viitorul sunt văzute într-o 
nouă lumină8. 

Cu toate acestea, în viața modernă a locuitorilor din Bucovina se găsesc 
multe comportamente tradiționale și credințe legate de moarte. ,,În trecut, în special 
la sate (atât în casele țăranilor, cât și în conace) și în micile comunități locale era un 
eveniment și o experiență care, după cum afirmă M. Wańkowicz, avea o notă 
amplă și profundă”. Ritualul funerar avea „maiestuozitatea, splendoarea și celebrarea 
sa – un ritual lung, complicat, plin de semnificații pentru persoana decedată și 
apropiații acesteia” – scria despre cultura poloneză de demult cercetătoarea poloneză 
Maria Ogrodowska9. Maiestuozitatea, splendoarea și celebrarea amintite însoțesc în 
mare parte în continuare ritualul de trecere „în cealaltă lume” în comunitățile 
poloneze din Bucovina. Ritualul funerar din a doua jumătate a secolului al XX-lea 
și începutul secolului al XXI-lea păstrează aici multe dintre elementele sale 
tradiționale, fie în domeniul obiectivelor culturale ale acțiunilor întreprinse, fie în 
sensul modurilor de realizare a acestor obiective (tipologia atitudinilor – R. Merton).  

Subiectul acestei lucrări constituie activitățile culturale privind contextul 
morții umane în comunitățile poloneze din Bucovina. Lucrarea este rezultatul 
cercetărilor pe teren realizate între anii 2015 şi 2018 de către o echipă interdisci-
plinară polono-ucraineană în cadrul proiectului „Graiul polonez în Bucovina 
Carpatică. Documentarea unui patrimoniu național pe cale de dispariție”, proiect 
condus de către Helena Krasowska, de la Instytut Slawistyki din Polska Akademia 
Nauk (Academia Poloneză de Științe). În timpul cercetărilor, au fost efectuate 
interviuri detaliate pe mai multe teme cu persoanele care au declarat că sunt de 
origine poloneză. Printre subiectele discutate au fost chestiunile referitoare la 
obiceiurile legate de moarte. Au fost intervievate 358 de persoane (190 de persoane 
în Ucraina și 168 în România), în diferite forme ale limbii polone, în limba 
ucraineană sau în limba română. Partenerii de discuție au fost persoane de ambele 
sexe, de vârstă matură (60+), care locuiau fie la sat, fie la oraș, reprezentând 
niveluri diferite de educație și diverse grupuri profesionale. Majoritatea dintre cei 
intervievați (254 de persoane, ceea ce constituie peste două treimi din toți 
participanții la cercetare) s-au născut între anii 1924 și 1956. Cercetările au fost 
făcute în 58 de localități: 39 în Ucraina  (partea nordică a Bucovinei) și 19 în 
România (partea sudică a Bucovinei). 
 

8 Ewa Domańska, Nekros. Wprowadzenie do ontologii martwego ciała, Warszawa, Wydawca 
„Wydawnictwo Naukowe PWN”, 2017, passim. 

9 Barbara Ogrodowska, Polskie tradycje i obyczaje rodzinne, Warszawa, Wydawca „Sport i 
Turystyka – MUZA SA”, 2008, p. 232. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Magdalena Pokrzyńska 4 

 

 

206 

 
Harta cu localitățile unde au fost făcute cercetările. 

 
Încă din perioada austro-habsburgică din istoriei Bucovinei, în pofida trecerii 

timpului, a comunismului și a migrațiilor, cultura bucovineană este în continuare 
una transfrontalieră, iar locuitorii acestei zone, atât în România, cât și în Ucraina 
sunt diversificați din punct de vedere etnic. Conform datelor ultimelor recensă-
minte generale (2001 – Ucraina, 2011 – România), persoanele care s-au declarat de 
naționalitate poloneză constituie: în regiunea Cernăuți – 0,4% (3 367 de persoane) 
din totalul locuitorilor (adică 919 028 de persoane)10 și în regiunea Sucevei – 0,3% 
(1 922 de persoane) din totalul locuitorilor (634 810 de persoane)11. Polonezii din 
 

10 Національний склад населення чернівецької області та його мовні ознаки (за даними 
Всеукраїнського перепису населення 2001 року). Частина 1, за редакціею В. Каміньскої, 
Чернівці, Editura „Державний Комітет Статистики України. Чернівецьке Областне Управління 
Статистики”, 2003, p. 4–5. 

11 http://www.recensamantromania.ro/rezultate-2/ (accesat la 7 februarie 2019). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



5 Obiceiurile tradiționale de înmormântare în comunitățile poloneze din Bucovina 

 

207 

Bucovina se caracterizează prin diversitate, care se manifestă nu numai prin 
diferențele tipice legate de sex, vârstă, educație, profesiunea practicată sau locul de 
domiciliu (sat/oraș). Trăsăturile caracteristice care diferențiază comunitatea poloneză 
din Bucovina sunt, de asemenea, experiența și amintirile comunismului, altele în 
zona nordică – ucraineană, altele în zona sudică – românească. Mediul este 
diversificat și din punctul de vedere al cunoașterii limbii, inclusiv al graiurilor12. 
Cercetările demonstrează că, în pofida schimbării de generații în cultură și limbă, 
sunt în continuare vizibile modelele vechi, cu care populația a venit în Bucovina la 
trecerea dintre secolele al XVIII-lea și al XIX-lea și în secolul al XIX-lea. Pe 
fondul întregii comunități poloneze din Bucovina, datorită graiului specific și 
obiceiurilor tradiționale, merită o atenție specială muntenii polonezi, ale căror 
colonii compacte pot fi întâlnite în satele Pătrăuții de Jos, Stara Huta, Tereblecea 
(din Ucraina) și Solonețu Nou, Poiana Micului și Pleșa (din România). 

La fel ca în cazul altor comunități post-migrație și în Bucovina, încă de la 
începutul colonizării organizate la sfârșitul secolului al XVIII-lea și începutul 
secolului al XIX-lea, biserica și religia au constituit elemente importante în 
integrarea socială, au creat o legătură nu numai cu lumea transcedentală, dar și în 
relațiile interpersonale și în continuarea tradițiilor familiale și naționale. Credincioșii 
romano-catolici constituiau una dintre minoritățile religioase din Bucovina multietnică. 
Adeseori, religia comună era un factor de legătură care depășea granițele etnice.   

După al Doilea Război Mondial, întreaga zonă a Bucovinei istorice a fost 
afectată de influența puternică a ideologiei comuniste, ostilă religiei tradiționale. În 
partea sudică, în ciuda diferitelor restricții impuse de către autoritățile statului și a 
atitudinii nefavorabile față de credincioșii practicanți, catolicii au avut ocazia să 
participe sistematic la viața liturgică și sacramentală, precum și la tradițiile 
familiale și vecine care cultivă obiceiurile legate de ciclul vieții umane și de anul 
liturgic. Situația credinței religioase individuale și a vieții socio-culturale în 
domeniul apartenenței confesionale a fost extrem de dificilă în partea nordică, 
sovietică, a regiunii, unde, până la Perestroika, singura biserică activă în care avea 
loc regulat Sfânta Liturghie era Biserica Înălțarea Sfintei Cruci din Cernăuți. Se 
poate afirma că întregul voievodat, împreună cu periferiile din zonele Pocuția și 
Podolia reprezentau, informal vorbind, o mare comunitate parohială. Aproape toate 
sacramentele care au fost primite de către membrii comunității poloneze de la 
sfârșitul războiului și până în anii ’90 ai secolului al XX-lea au fost acordate fie de 
preotul Józef Jędrzejewski (care a fost paroh între anii 1961 şi 1970), fie de preotul 
Franciszek Krajewski (paroh în perioadele: 1939–1961 și 1970–1990). Activităților 
ferme ale celor doi preoți din Bucovina nordică, activități mereu șicanate de 
autoritățile statului și adeseori chiar periculoase, li se datorează existența unuia 
dintre puținele sanctuare din Uniunea Sovietică unde exista serviciu religios 
 

12 Helena Krasowska, Magdalena Pokrzyńska, Lech Suchomłynow, Świadectwo zanikającego 
dziedzictwa. Mowa polska na Bukowinie: Ukraina-Rumunia, Warszawa, Wydawca „Wydawnictwo 
Instytutu Slawistyki PAN”, 2018. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Magdalena Pokrzyńska 6 

 

 

208 

permanent. Situația religiei în statul sovietic influența considerabil viața membrilor 
comunităților poloneze din Bucovina, tradițiile lor familiale și obiceiurile din 
imediata vecinătate. Unele dintre ele au fost parțial abandonate, o parte au suferit 
modificări (de exemplu înmormântări în spirit creștin, însă fără participarea 
preotului, care fără o aprobare specială de la autorități nu avea dreptul să efectueze 
niciun fel de alte activități legate de cultul religios în afara zidurilor bisericii din 
Cernăuți). Totodată au apărut noi practici care aparțineau  curentului oficial al 
vieții în comunism și erau în contradicție cu formele tradiționale (de exemplu, 
înmormântare laică). 

Trăsătura tradițională a ritualului înmormântării este caracterul său casnic, 
familial și local. Aceste caracteristici reies din interviurile realizate în Bucovina. 
Atât în partea ucraineană, cât și în cea românească, persoana moare cel mai des 
acasă și până la înmormântare corpul ei rămâne înconjurat de familie, de rude și de 
vecini. Premoniția morții iminente presupune luarea rămasului bun de la cel care 
trece pe lumea cealaltă. Muribundul este vizitat de familie, prieteni și vecini. În 
România, interlocutorii aminteau de obicei și despre vizita preotului și ultima 
spovedanie. În Ucraina, una dintre persoanele (Panca) care a crescut în realitățile 
sovietice și nu a avut niciodată ocazia de a participa la primirea preotului cu 
viaticul, povestea despre faptul că, în anii ’90, pe patul de moarte, soacra a instruit-
o despre felul în care trebuie să se comporte într-o asemenea situație. Lângă 
muribund întotdeauna veghează cineva. În acele clipe grele nu este lăsat singur. În 
timpul cercetărilor a ieșit la iveală că mulți dintre cei intervievați au fost martori, 
într-un anume fel au participat, la moartea cuiva din casă. Momentul tranziției către 
lumea cealaltă nu rămâne neobservat. În prezența morții iminente, anturajul este 
obligat să păstreze o atmosferă de rugăciune solemnă, trebuie să domine pacea și 
liniștea. Motivul prezent inevitabil în timpul morții, dar mai ales după constatarea 
decesului, este lumina – focul viu, reprezentat de flacăra lumânării. Conform tradiției, 
ar trebui să fie „gromnica”13 – o lumânare mare sfințită în biserică. În biserica 
romano-catolică această lumânare se sfințește pe 2 februarie, de sărbătoarea 
Întâmpinării Domnului, numită popular în Polonia „Matki Boskiej Gromnicznej” 
(Maica Domnului, păzitoarea împotriva furtunilor). Însă, în realitățile sovietice 
existente în nordul Bucovinei, acest lucru nu era întotdeauna posibil. Atunci era 
utilizată orice altă lumânare. Lumânarea era pusă în mâna muribundului. Adeseori 
cineva dintre cei apropiați îl ajută pe muribund să o țină sau lumânarea se pune în 
imediata apropiere a acestuia. Multe povestiri despre moartea cuiva apropiat 
demonstrează existența unui presentiment care o anunță (trezire bruscă, o durere 
bruscă în piept etc.). Imediat după deces, începe agitația legată de pregătirea 
înmormântării. Comunitatea locală este informată despre moartea vecinului. 
Moartea se anunță prin tragerea clopotelor în fiecare zi, până în ziua înmormântării 
(în zona sovietică acest lucru se întâmpla foarte rar, întrucât chiar dacă biserica nu 
 

13 În Polonia – o lumânare specială, dedicată Maicii Domnului, despre care se credea că ferește 
de furtuni și fulgere; grom în limba polonă înseamnă fulger. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



7 Obiceiurile tradiționale de înmormântare în comunitățile poloneze din Bucovina 

 

209 

a fost distrusă și clădirea a rămas, clopotele erau cel mai adesea confiscate de stat). 
Am mai notat practici legate de oprirea ceasului la ora morții și de acoperirea 
oglinzilor și a televizoarelor cu pânză neagră. 

Comunitatea formată din familie și vecini se ocupa de pregătirea corpului și a 
locului unde acesta va fi ținut până la înmormântare, timp de trei zile. De obicei, de 
spălat se ocupă o persoană dintre vecini, adeseori se aplică regula că bărbatul e 
spălat de un bărbat, femeia de o femeie (Solonețu Nou). Există și persoane care au 
fost de nenumărate ori rugate să facă acest lucru, devenind un fel de specialiști 
locali în acest domeniu. Din povestirile lor reiese că pentru spălat se folosește apă 
caldă și un prosop proaspăt sau tifon. O practică des întâlnită este să i se vorbească 
persoanei decedate în timpul spălării, dar mai ales al îmbrăcării (când corpul, care 
devine tot mai rigid, nu se supune activităților care sunt realizate). Îmbrăcatul este 
însoțit și de rugăciuni. Se întâmplă să fie păstrat obiceiul arhaic de vărsare a apei 
într-un loc retras, pentru ca cei vii să nu intre în contact cu ea. Acest lucru se 
explică prin faptul că se încearcă evitarea utilizării ulterioare a acesteia în scopuri 
magice (Crasna-Ilschi). Însă, acest obicei nu este cunoscut și practicat pretutindeni. 
La fel de diferite sunt modurile de debarasare a materialului utilizat pentru spălarea 
corpului. Acesta este ars (Solonețu Nou) sau este păstrat (circula convingerea despre 
puterile sale magice și era utilizat ulterior pentru diverse activități de protecție – de 
exemplu pentru „a trece cu bine” frontiera de stat) (Cernăuți). Și în acest caz am 
constatat diferențierea caracteristică pentru comunitatea poloneză din Bucovina: 
obiceiul dăruirii unui prosop persoanei care s-a ocupat de spălarea decedatului 
există printre polonezii din exteriorul enclavei poloneze, care trăiesc înconjurați de 
populația ucraineană (de exemplu, în Bănila pe Siret). În alte localități era un 
serviciu pentru care nu exista obiceiul de a oferi ceva (de exemplu, în Pătrăuții de 
Jos). Toate persoanele mature decedate au cu ele pe ultimul drum ceva de acoperit 
capul. Femeia poartă batic, iar bărbatului i se pune lângă cap o pălărie. Conform 
obiceiului, decedatul e îmbrăcat în lenjerie nouă. Celelalte haine (costumul și cămașa 
pentru bărbat, rochia sau fusta și bluza pentru femeie) și încălțămintea pot fi deja 
purtate. De obicei, persoanele în vârstă au pregătită ținuta pentru ultimul drum. 
Demult, la sate, cei decedați erau îmbrăcați în costume tradiționale. În acest caz, 
aceeași îmbrăcăminte era purtată în timpul a două ritualuri: la nuntă și la înmor-
mântare.  

În conformitate cu tradiția, persoanele tinere decedate erau îmbrăcate ca 
pentru nuntă – fetele purtau rochie albă de mireasă, iar băieților li se punea un mic 
buchet la butonieră. De asemenea, desfășurarea înmormântării este și ea aparte. 
Dacă persoana decedată era logodită, atunci logodnicul/logodnica însoțește sicriul 
în procesiunea funerară (ca la nuntă). Sicriul este purtat atunci de către tineri. Tot 
ei, în timpul înmormântării, joacă rolul cavalerilor de onoare. Copiii decedați sunt 
și ei îmbrăcați în alb – dar în acest caz înmormântarea nu face nicio referire la 
motivele de nuntă.  În sicriu se pune întotdeauna o iconiță cu Maica Domnului sau 
cu Isus Cristos, rozariul (care se împletește pe palme) și o carte de rugăciuni. Decedatul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Magdalena Pokrzyńska 8 

 

 

210 

este echipat și cu obiecte de folosință zilnică, precum pieptene, ac și ață, batistă, 
uneori chiar și cremă de ras sau pastilele pe care persoana decedată le lua. Unii mai 
adaugă bani simbolici și o mică sticlă de votcă. Dacă bărbatul decedat era mai în 
vârstă, i se punea în sicriu și un baston. De obicei, decedatului i se leagă picioarele 
și maxilarul – pentru ca picioarele să fie apropiate, iar gura închisă. Înainte de 
înmormântare, legăturile sunt scoase. Ele fie rămân în sicriu, fie se ard, ca să nu 
intre pe mâna persoanelor de rea credință. Există convingerea că pot fi utilizate 
pentru vrăji. Sicriul se decorează cu flori. În România există obiceiul înmormântării cu 
flori artificiale și nu naturale. Florile naturale se scot din sicriu înainte de înmor-
mântare, conform principiul delimitării lumii vieții de cea a morții. Pe vremuri se 
puneau în sicriu frunze de nuc, ouă de găină proaspete și var, lucruri care ar fi 
trebuit să împiedice descompunerea corpului și mirosurile neplăcute (Crasna-
Ilschi). Întotdeauna în sicriu se pune o pernuță. În Ucraina a fost menționat vechiul 
obicei de a umple perna cu așchiile rămase după rindeluirea sicriului (Pătrăuții de 
Jos). În România este menționat obiceiul de a pune sub cap plantele sfințite de 
Rusalii (Coborârea Duhului Sfânt) sau de a umple cu ele perna (Solonețu Nou). De 
obicei, corpul pus în sicriu este acoperit. Pe vremuri era acoperit cu pânză, în 
prezent se acoperă cu un tul. Corpul este expus în partea reprezentativă a casei, 
într-o cameră special amenajată pentru aceasta, unde este vizitat de către rudele 
apropiate sau mai îndepărtate, vecini, cunoscuți. Statutul social contează și după 
moarte. Persoanele importante din comunitate sunt tratate cu mai mult respect, fapt 
care se manifestă prin prezența unui număr mai mare de persoane care își iau un 
ultim rămas bun din ziua morții și până la înmormântare. Practic, oricine are acces 
la rămășițele trupești ale defunctului. Copiii nu sunt izolați de moarte.  

Interlocutorii relatează că până nu demult sicriul era făcut de către tâmplarul 
local imediat după deces (numai în situațiile în care cineva se aștepta la o moarte 
iminentă, sicriul era comandat mai devreme). Până când era gata, decedatul – după 
ce era spălat și îmbrăcat – era pus pe masă, pe perne. Deși în limbajul popular – 
atât în Ucraina, cât și în România – există în continuare expresia „a sta întins pe 
perne”, obiceiul acesta dispare. Actualmente, sicriul nu este făcut la comandă, ci se 
cumpără în punctele specializate. Imediat după spălarea și îmbrăcarea defunctului, 
acesta este pus direct în sicriu, iar sicriul este plasat pe masă sau pe catafalc. După 
cum am amintit deja, este în continuare actual obiceiul de a priveghea lângă corpul 
celui decedat – din momentul morții, timp de trei zile (ziua și noaptea), până la 
înmormântare. Toată lumea se roagă, dar femeile joacă rolul principal. Ele cântă 
„Îngerul Domnului”, „Serdeczna Matko”14, conduc rozariul și alte rugăciuni pentru 
cel răposat. Familia roagă pe cineva dintre vecini să conducă rugăciunile. În fiecare 
localitate există persoane care au îndeplinit acest rol de nenumărate ori. Această 
funcție este privită ca un serviciu de onoare, pentru care nu se încasează bani. 
 

14 Cântec religios foarte important pentru polonezi, prin care păcătoșii o roagă pe Sfânta 
Fecioară să aibă grijă de vii și de morți. Melodia aparține, de fapt, unui vechi cântec patriotic polonez, 
„Boże coś Polskę”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



9 Obiceiurile tradiționale de înmormântare în comunitățile poloneze din Bucovina 

 

211 

În comunitățile muntenilor polonezi, atât în nordul, cât și în sudul Bucovinei, 
există obiceiul ca seara să se meargă la așa-zisul lubek (acum începe să se utilizeze 
și „la rozariu” –  Pătrăuții de Jos). Se poate spune că înainte de înmormântare, 
lubek este perioada când se adună cele mai multe persoane în jurul răposatului. Vin 
și femei și bărbați de diferite vârste. Familia apropiată pregătește ceva de servit 
pentru vecinii și cunoscuții care îi vizitează în aceste zile – prăjituri, învârtită 
(un fel de cozonac) cu mac, apă, sucuri, vin; bărbații sunt serviți chiar și cu vodcă. 
Nu întotdeauna întâlnirile au un caracter înălțător și trist. Bineînțeles că domina 
seriozitatea și atmosfera de rugăciune. Însă, noaptea, pentru a nu adormi, oamenii 
discută diverse lucruri, pe teme foarte diferite și nu numai legate de cel răposat, de 
moarte și de cele veșnice etc. Dintre obiceiurile legate de lubek, sunt cunoscute 
jocuri precum kotas, studnia, róża, care erau cândva practicate de către tinerii 
adolescenți. Aceste jocuri aveau o ușoară conotație sexuală, ilustrând, de fapt, 
eterna luptă dintre viață și moarte. În schimb, de obicei bărbații maturi sunt cei care 
rămân să privegheze noaptea, după ce femeile pleacă acasă. Aceştia joacă șah, cărți 
și adeseori beau alcool. 

Pe vremuri, tot priveghiul, cu toate întâlnirile pe care le presupunea, avea loc 
în aceeași încăpere unde era expus sicriul cu cel răposat. Din motive sanitare, acum 
întâlnirile au loc în camera de alături. Interlocutorii afirmă că inclusiv preoții 
propun o asemenea soluție (în cazul în care nu există încăperi frigorifice sau capele 
la cimitir). În unele localități locuite de către populația de origine poloneză, preotul 
intenționează să construiască o asemenea capelă la cimitir, în care să poată fi expus 
trupul răposatului până în momentul înmormântării. Sicriul se scoate din casă în 
ziua înmormântării. Tot mai des în Bucovina se ocupă de acest lucru angajații unei 
firme de servicii funerare (mai ales la oraș). Pe vremuri, după cum își amintesc cei 
intervievați, sicriul era scos de vecini și cunoscuți. Există comportamente tradiționale 
asociate cu scoaterea sicriului din casă. În primul rând se bate cu el de trei ori de 
prag, spunând de trei ori formula de rămas bun (de exemplu, în Pătrăuții de Jos: 
,,Rămâneți sănătoși!”). În curte, o persoană vorbește cu voce puternică în numele 
celui răposat, cerând iertare pentru greșelile făcute în timpul vieții față de 
Dumnezeu, de vecini, de soț/soție și de anumiți membri ai familiei. Sicriul se 
închide în curte (spre deosebire de obiceiul ortodox, unde se pune capacul la sicriu 
abia înainte de coborârea lui în groapă). De asemenea, se închide ușa. Familia 
apropiată rămâne pentru o vreme în încăperea unde a fost răposatul, uitându-se unii 
la alții sau în direcția opusă celei în care a fost scos sicriul. Există și obiceiul ca 
după scoaterea sicriului, unul dintre participanții la înmormântare să strige tare 
(Rakowiec). Se crede că aceste activități ajută la ruperea legăturilor celui răposat 
cu această lume. În unele localități, pe masa unde a fost sicriul se pun pâine, sare și 
apă sfințită. Sunt alimente simbolice pentru suflet. După șapte zile, după ce s-a 
comandat o liturghie pentru sufletul celui răposat, familia apropiată împarte această 
pâine. Fiecare primește câte o bucățică, o „înmoaie” în sare și o mănâncă. Acest 
obicei este un fel de ultimă masă comună împărțită cu cel decedat, ultimul rămas 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Magdalena Pokrzyńska 10 

 

 

212 

bun înainte de plecarea în lumea de dincolo. Interlocutorii au mărturisit că acesta a 
jucat un rol important în viața lor, îndeplinind o funcție foarte importantă în sfera 
emoțională, aducându-le alinare și ajutându-i să accepte moartea persoanei apropiate.  

Există convingerea că sufletul părăsește treptat această lume. După moarte 
sufletul rămâne aproape de corp, însoțindu-l până la înmormântare. Conform cre-
dinței tradiționale, sufletul este prezent printre cei vii și după înmormântare, timp  
de patruzeci de zile, după care trece pe lumea cealaltă. A fi pe moarte în zilele 
Triduumului Pascal și a muri în Duminica Paștelui se consideră a fi o participare 
directă la patimile și învierea Domnului15. Un semn bun referitor la soarta ulterioară a 
sufletului celui răposat este desfășurarea priveghiului până la înmormântare. Când 
rugăciunea e „ușoară”, se cântă și se roagă cu ușurință lângă trup, înseamnă că 
sufletul merge în rai. 

În mod tradițional, sicriul era dus la cimitir de o căruță trasă, de obicei, de doi 
cai. Dacă răposatul era fierar, atunci erau înhămați patru cai. În ultimele decenii au 
avut loc schimbări. În orașe, mai ales în cele mai mari, Cernăuți și Suceava, de 
transportul sicriului se ocupă mai degrabă firmele de servicii funerare, care 
utilizează autoturisme. Treptat, și la sate sunt introduse noutățile de acest tip, deși 
mai putem întâlni un convoi tras de cai, de acasă până la biserică și apoi la cimitir. 
În cele mai multe cazuri a fost alegerea conștientă a celui decedat, care și-a 
exprimat această dorință înainte de a muri. Se acordă o mare atenție faptului că 
răposatul trebuie așezat în așa fel încât, în timpul transportului, să aibă picioarele 
înainte, în direcția bisericii unde este dus sicriul, iar în biserică, în direcția altarului. 
După liturghie, sicriul se întoarce, pentru ca, la părăsirea bisericii, să iasă din nou 
„cu picioarele înainte” către locul de înmormântare. 

Comparativ cu bogatele obiceiuri ortodoxe, procesiunile poloneze arată modest. 
În față este crucea însoțită de două steaguri, iar sicriul este acoperit. În unele 
localități există în cimitir morminte zidite (Cernăuți, Bulai). Însă, cel mai des sunt 
întâlnite mormintele săpate direct în pământ, de către vecinul care a fost rugat să 
facă acest lucru. De asemenea, acoperirea mormântului se face și ea tot manual, în 
prezența participanților la înmormântare. Toți așteaptă, rugându-se cu voce tare, 
cântând pentru sufletul celui răposat, până când mormântul este acoperit în 
întregime cu pământ. În mod tradițional, în timpul ceremoniei de la cimitir, fiecare 
participant la înmormântare ține în mână o lumânare aprinsă după scoaterea 
sicriului din biserică (Pătrăuții de Jos). La Pleșa, acest obicei se păstrează până 
astăzi. Fiecare lumânare este aruncată de participantul la înmormântare în groapă. 
Abia atunci se încheie înmormântarea. Pe mormânt se pun flori și lumină – pe 
vremuri lumânări, acum, de obicei, candele. 

De cele mai multe ori se urmărește ca răposatul să fie înmormântat în 
mormântul familiei, „ca să aibă cine să vină la mormânt” – moștenitorii, foștii vecini și 
copiii lor, pentru a păstra vie amintirea celui decedat. În acest mod se păstrează în 
 

15 Se spune: „wybawiuny, je kolo samego Jezusa, bo wtedy niebo jest roztworiune” – „omul 
este mântuit, este lângă însuși Isus, pentru că atunci cerul se deschide” (Rakowiec). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



11 Obiceiurile tradiționale de înmormântare în comunitățile poloneze din Bucovina 

 

213 

continuare contactul dintre lumea celor morți și a celor vii. Legătura are un alt 
statut, însă este resimțită în continuare și exprimată prin diverse practici. Lumea 
trăită cuprinde orizonturi mult mai largi decât cele care pot fi direct observate. 
Totodată este și o cale, prin includerea celor decedați în viața de aici și acum, de a 
conferi vieții sociale un caracter supranatural. Comunitatea celor vii este văzută de 
către membrii săi ca un element al ordinii cosmice, care depășește dimensiunea 
fizică măsurabilă a timpului și spațiului. Mormintele respective se vizitează regulat, 
mai ales în timpul sărbătorilor religioase. De 1 noiembrie se rostesc rugăciuni 
colective pentru sufletele celor răposați. La Solonețu Nou există obiceiul de a-i 
pomeni pe cei răposați în ajunul Coborârii Duhului Sfânt (Rusaliilor). În această zi, 
în sat are loc procesiunea tradițională de la biserică la cimitir. În nordul Bucovinei, 
există obiceiul de a lăsa un loc liber la masa din Ajunul Crăciunului și de a păstra 
mâncarea pe masă după luarea cinei de ajun pentru nevoile sufletelor rudelor 
moarte. Tinerii care se căsătoresc vizitează, adeseori chiar în ziua nunții, îmbrăcați 
în costumele de miri, mormintele părinților morți. Totodată, biserica, întrucât joacă 
un rol primordial în viața cotidiană a polonezilor din Bucovina, recomandă 
rugăciuni dese pentru sufletele celor răposați.  

După înmormântare, toți participanții merg la praznic. Până nu demult, acesta 
era pregătit acasă, acum, tot mai des, în funcție de locul de domiciliu (sat/oraș) și 
de posibilitățile financiare, se comandă acest prânz la restaurant. Cu câțiva ani în 
urmă, prânzul era pregătit cu ajutorul vecinilor, care organizau o clacă. Aceste 
tradiții sunt în continuare cultivate în anumite comunități (de exemplu, în Pleșa). În 
timpul praznicului, toți cei adunați se roagă nu numai pentru sufletul persoanei care 
tocmai a fost îngropată, ci și pentru sufletele din familia răposatului și pentru toate 
acele suflete necunoscute pentru care nu se roagă nimeni și de care nimeni nu își 
aduce aminte. Abia după rugăciune se începe consumarea mâncărurilor. În funcție 
de perioada liturgică, în timpul praznicului sunt servite mâncăruri cu carne sau de 
post. Mâncăruri populare sunt: sarmalele, supa de pui, peștele, cârnații, brânza, 
diverse salate. În Bucovina nordică atrage atenția obiceiul de a pregăti grâu – 
colivă (în Polonia această mâncare este cunoscută cu denumirea împrumutată de la 
ucraineni – kutia), o mâncare asociată ca fiind una de bază pe masa din Ajunul 
Crăciunului și fără de care în multe case, inclusiv în cele ale polonezilor din 
Bucovina, e greu de imaginat masa din Ajunul Crăciunului. În Bucovina nordică 
încă se mai pot asculta povestiri despre amintirea celor răposați în Ajunul 
Crăciunului. Această tradiție, aproape uitată în Polonia, este încă vie printre 
locuitorii Bucovinei. Conform vechiului obicei, la praznicul de după înmormântare, 
la fel ca la masa din Ajunul Crăciunului, grâul este prima mâncare servită. 
Praznicul nu încheie relația cu cel răposat. După moartea cuiva apropiat, familia 
poartă doliu. Durata și modul cultural de exprimare a acestuia depind de sex și de 
gradul de rudenie. Semnul vizibil este culoarea neagră, denumită doliu. Dacă 
moare cineva apropiat din familia logodnicilor, atunci fie se amână nunta pentru o 
altă dată, fie mirii nu dansează și nu cântă la nunta proprie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 Magdalena Pokrzyńska 12 

 

 

214 

În mediul în care trăiesc polonezii din Bucovina au apărut elemente ale 
obiceiului ortodox numit pomană, asociat cu dăruirea și rugăciunea pentru sufletul 
celui răposat. În practică, pomana înseamnă  un mic cadou oferit, mai ales sub 
forma unor pachete de mâncare sau a unui prosop nou, câteodată chiar obiecte de 
uz, iar cel care le primește trebuie să se roage pentru sufletul răposatului. Trebuie 
menționată dimensiunea socială a acestui obicei. Se bazează pe schimb și presupune 
crearea unor legături puternice. Donatorul, beneficiarul și răposatul încep să fie 
legați printr-un fir subtil, care depășește dimensiunea lumii sociale actuale. Pomana 
se oferă în ziua înmormântării, patruzeci de zile mai târziu și la aniversările ulte-
rioare ale decesului. Adeseori este practicată la cimitir. Se obișnuiește ca mâncarea 
dăruită, sucurile și alcoolul să fie consumate pe loc la cimitir. Astăzi, interlocutorii 
polonezi justifică datul de pomană prin chestiuni practice (ca participanții la 
înmormântare care au venit de departe să nu se întoarcă flămânzi acasă). Demult, 
inclusiv în comunitățile poloneze, exista obiceiul de a da de pomană la cimitir; 
invitarea la prânz la restaurant este o practică apărută în ultimii zece-douăzeci de 
ani. Obiceiul de a da de pomană este binecunoscut în comunitățile poloneze din 
Bucovina și practicat mai ales în afara enclavelor poloneze – în localitățile unde 
polonezii formează o comunitate mică sau trăiesc disparat (câteva zeci de familii în 
toată localitatea). 

Caracterul și desfășurarea ritualului de înmormântare în Bucovina secolului 
al XX-lea au fost puternic influențate de contextul istoric, de situația socială și 
politică, de procesele largi de modernizare, care au fost consecința dezvoltării 
medicinii, tehnicii, sistemelor de comunicații ș.a.m.d. În secolul al XX-lea, în viața 
polonezilor din Bucovina au apărut noi forme de luare a ultimului rămas bun, care 
au modificat modelul tradițional sau au constituit o alternativă la acesta. Un factor 
decisiv care a influențat nu numai ritualul de înmormântare, dar și întreaga viață 
religioasă a locuitorilor Bucovinei (mai ales în partea nordică, sovietică) a fost 
comunismul. Au apărut noi ceremonii funerare, care nu aparțineau niciuneia dintre 
tradițiile bucovinene și care celebrau amintirea răposatul în conformitate cu ideile 
ateiste. Una dintre caracteristici era prezența muzicii. Analiza interviurilor și a 
fotografiilor făcute la înmormântare, care ocupă o mare parte din albumele de 
familie, indică prezența incidentală a muzicii în timpul înmormântării. Conform 
tradiției, muzica îl însoțea pe muzicant pe ultimul drum. În afară de aceasta, 
prezența muzicii la înmormântare este asociată de membrii comunității poloneze 
din Bucovina ca fiind unul din elementele înmormântării laice. Ceremoniile laice 
introduse în secolul al XX-lea în viața socială imitau într-o anumită măsură 
înmormântările tradiționale16. Muzica era cea care crea o anumită stare de spirit și 
ajuta la implicarea spirituală, dintr-un anumit punct de vedere înlocuind rugăciunea. 
Însă, ceremoniile respective nu sunt considerate de către interlocutori ca fiind 
tradiționale pentru comunitățile lor. Un alt factor care a influențat atitudinea față de 
 

16 Tadeusz Maciej Ciołek, Jacek Olędzki, Anna Zadrożyńska, Wyrzeczysko. O świętowaniu w 
Polsce, Warszawa, Wydawca „Ludowa Spółdzielnia Wydawnicza”, 1976, p. 242–245. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



13 Obiceiurile tradiționale de înmormântare în comunitățile poloneze din Bucovina 

 

215 

moarte și obiceiurile funerare este biserica romano-catolică. Credințele și practicile 
care nu sunt conforme cu doctrina acesteia dispar treptat. Printre ele se numără 
obiceiurile împrumutate de la vecinii ortodocși sau obiceiurile populare arhaice 
(de exemplu, obiceiul de a arunca bani în mormânt, pomana la cimitir, prezența 
alcoolului la ultimul rămas bun, lubek). 

Alți factori care au modificat semnificativ obiceiurile funerare ale polonezilor 
din Bucovina sunt progresul tehnologic și dezvoltarea cunoștințelor. În ultimele 
decenii, la fel ca în alte părți ale Europei, moartea este formalizată și instituțio-
nalizată. Treptat, în viața de familie și a comunității locale intră noi elemente ale 
scenariului legat de pregătirile de înmormântare. În jurul persoanei muribunde sau 
deja decedate apare, de obicei, medicul. În ultimii ani acesta îndeplinește și rolul unui 
funcționar public, care trebuie chemat pentru a constata decesul fără participarea 
terților. Până la sosirea acestuia, corpul nu trebuie mișcat (fapt aflat în contradicție cu 
tradiția de a se ocupa de trup imediat după deces). Adeseori, anumite aspecte legate 
de organizarea înmormântării sunt încredințate firmelor profesionale (de exemplu, 
realizarea sicriului, transportul răposatului, organizarea pomenii). În comunitățile 
studiate a apărut ideea de construire a unei capele la cimitir, unde corpul celui răposat 
ar putea fi ținut până la înmormântare.  Acest tip de activități măreşte distanța dintre 
cel decedat și lumea celor vii17. Moartea și obiceiurile legate de ea își pierd treptat 
caracterul tradițional, familial. Moartea, la fel ca în Occident, încetează să fie un 
eveniment local, este separată de viața socială și transferată în sfera privată. Însă, 
formele tradiționale ale obiceiurilor legate de aceasta pot fi observate în continuare în 
practicile polonezilor care locuiesc în Bucovina. 

 
17 Philippe Ariès, Rozważania, p. 34. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române



 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:52 UTC)
BDD-A32681 © 2019 Institutul „Bucovina” al Academiei Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

