
 

 

LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : 
REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  

DE LA LANGUE FRANÇAISE 
 

Marius N’GOU KESSI  
maruisngou@gmail.com 

Emmanuel BINI KOUAME  
etudkbini.unifhb2014@gmail.com 

Université Félix Houphouët-Boigny Cocody-Abidjan (Côte d’Ivoire) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Abstract : The language considered as a system of signs constitutes the domain of definition of linguistics. We 
often hear of young people that they speak a loose, fanciful language, that they distort and undermine the French language. 
Verlan, to speak slang as a variant of French used by Ivorian youth, obsessed with novelties and in search of an identity 
mark, seems to be the object of growing interest among linguists. It is almost unimaginable that a playful process of a 
keyed language consisting, at first sight, in a simple inversion of the syllables, could become a phenomenon beyond simple 
child’s play. The cryptic function, the symbolic power and the rhetorical figures of this talk reflect the remodeling and 
destructuring that young people impose on the language of the colonizer who has long imposed his diktat on them.  

Keywords : verlan, identity, youth, slang, playful, remodeling, destructuring. 
 
 

Introduction 
Les productions discursives des jeunes, ou ce que les observateurs spécialistes du 

terrain urbain s’accordent à étiqueter aujourd’hui (plus largement) comme des pratiques 
urbaines de « jeunes » posent plus que jamais la question du changement langagier. Cela 
concerne, entre autres, la déstructuration, la création, la néologie ou bien encore le calque 
(littéral) de mots/expressions d’une autre langue que celle initialement disponible. Alors y 
a-t-il un changement linguistique/langagier ou pas et (plus important encore), à quelles 
finalités communicatives, sociales, voire sociologiques ce type de productions socio-
langagières nous renvoient-il (à fortiori, en contexte ivoirien vu la pluralité linguistique qui le 
caractérise) ? Et si l’on inversait le raisonnement, on se poserait alors la question du 
pourquoi de l’existence d’une nouvelle/autre façon de pratiquer la langue et surtout pour 
traduire quel malaise social (si malaise social il y a) ?  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 170 

Le langage argotique de notre époque est souvent condamné : certains adultes 
demandent aux plus jeunes de soigner leur vocabulaire. Les gens sont ahuris par la manière 
dont les jeunes s’expriment et pensent que la langue française est « massacrée ». Pourtant, il 
faut avoir une bonne connaissance de la langue pour pouvoir employer le verlan. La variété 
est conciliable avec les notions de langue et de communauté. Elle peut être fonction de 
divers facteurs extralinguistiques dont l’importance varie selon les contextes. En effet, dans 
toutes les sociétés, les individus diffèrent les uns des autres par leurs pratiques langagières. 
Il s’agit dans ce cas, de différences essentiellement biologiques mais dans la plupart des 
sociétés, les variations langagières vont au-delà de ces dimensions et relèvent de 
conventions et de symboles sociaux.  

En Côte d’Ivoire, le verlan constitue une variété en vogue dans le parler des 
jeunes. Certes, ce phénomène argotique est avant tout lié à certains facteurs sociologiques 
tels que l’âge, le statut social, le lieu de résidence, le niveau d’étude…, mais on observe une 
certaine consolidation lexicale qu’on pourrait associer à l’ « argot commun des jeunes » ou, 
sur le plan encore plus général, à l’argot commun tout court. Nous ne prétendons pas 
affirmer que le verlan est représentatif à cent pour cent de la réalité langagière de l’époque, 
mais il apporte quand même une certaine lumière sur la langue parlée par la jeunesse et sur 
les problèmes d’actualité. Par quels moyens le verlan manifeste-t-il donc sa fonction 
identitaire ? Pourquoi est-ce particulièrement le verlan qui a été choisi par les jeunes 
Ivoiriens pour exprimer leur identité hybride ? Étant donné sa cohabitation avec d’autres 
variétés qui préexistaient sur le sol ivoirien, quels sont les changements dans la langue des 
locuteurs à l’égard des fonctions de ce parler argotique voilé ? Voilà, entre autres, les 
questions auxquelles, nous tenterons de répondre dans cet article relevant de la 
sociolinguistique. Toute connaissance étant située, il n’est pas inutile, avant de se lancer 
dans un état des lieux des savoirs construits, d’en examiner les fondations et les éléments 
constituants. Les supports de cristallisation des représentations sociales que constituent les 
désignations ne doivent pas échapper à ces interrogations. C’est particulièrement le cas des 
catégories extralinguistiques « jeunisme », « modelage » et « déstructuration » auxquelles 
leur caractère d’évidence confère une essence quasi naturelle. 

 
1. Le verlan, origine et formation des mots 
1.1. Les origines du verlan 
Le mot verlan résulte de la métathèse de « (à) l’envers ». Il s’agit d’un « argot à 

« clef », tout comme « le loucheron », le « français des jeunes au Burkina-Faso » ou le 
« franlof au Sénégal », « le largon ». Quoi qu’on dise, ce célèbre phénomène argotique 
semble beaucoup plus ancien. Jeannot du Chapiteau dit au sujet de ce parler : « J’ai introduit 
le « verlen » en littérature dans « « Rififi chez les hommes » en 1954. « Verlen » avec un « e » comme « 
envers » et pas « verlan » avec un « a » comme ils l’écrivent tous ... Le verlen, c’est nous qui l’avons créé 
avec Jeannot du Chapiteau, vers 1940-41, le grand Toulousain, et un tas d’autres » proclame Auguste Le 
Breton en 1985 dans Le Monde. Citation reprise par Colin, Jean-Paul ; Mével, Jean-Pierre ; 
Leclère, Christian. Dictionnaire de l’argot français et de ses origines. Paris : Larousse, 2002, p. 657. 
Le dictionnaire de l’argot note sa première apparition en Bonbour pour Bourbon daté de 
1585 déjà. (Pierre, G. 1973 : 45) atteste la première apparition du verlan en argot 
traditionnel en 1842 avec le toponyme Lontou utilisé pour dénommer en argot « le bagne 
de Toulon » et il ajoute que le verlan n’a jamais cessé d’être parlé depuis. Sans être connues 
sous le nom de verlan, les formes de métathèses en français les plus anciennes remontent 
au Moyen âge et ont commencé à être utilisées par le peuple à partir du XVIe siècle mais 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 171 

l’usage du verlan s’est particulièrement développé à partir de la Seconde Guerre mondiale 
(Hilary, W. 1997 : 212). Initialement utilisé comme langage cryptique dans les milieux 
ouvriers et immigrés de la banlieue parisienne, il s’est rapidement répandu à toutes les 
classes de population, (Nathalie J. Lefkowitz, 1989 : 312-322) et même au monde entier 
notamment grâce à son usage au cinéma et en musique.  

Le verlan actuel s’est répandu en français depuis la deuxième moitié du XXe siècle, 
mais l’inversion de lettres ou de syllabes, utilisée afin de créer un effet de style en 
littérature, date de plusieurs siècles. Cependant, les premières occurrences de verlan utilisées 
à l’oral afin de créer un langage cryptique, uniquement compréhensible par les initiés, sont 
difficiles à établir car peu de références historiques existent dans la littérature. Les plus 
anciennes formes de métathèses et autres jeux de mots attestés remontent au XXe avec Le 
Roman de Tristan et Iseut où Béroul transforme le prénom de Tristan en Tantris. Cependant, 
il n’est pas établi si de telles formes étaient utilisées dans le langage courant (Lefkowitz. 
1991 : 50). C’est ensuite aux XVIe et XXVIIe siècles que ces anagrammes et jeux de mots 
se sont multipliés. Le verlan a un mode de formation qui lui est propre.  

 
1.2. Formation des mots en verlan 
À, l’accoutumée, le processus propre au verlan se simplifie par la dégradation de ce 

sociolecte à une simple inversion de syllabes. Dans ce cas, le verlan serait essentiellement 
phonétique. Il y a cependant d’autres procédés qui sont : 
 

• Ajout ou suppression de la dernière voyelle. 

• Découpage du mot. 

• Troncation ou élision de la dernière syllabe du néologisme formé. 
 
Seule la troisième opération (inversion) est présente dans tous les mots de verlan. 

Elle est caractéristique de cet argot.  
 
1.2.1. Ajout ou suppression de la dernière voyelle 
Sur certains mots, on peut considérer qu’un -e muet a été ajouté ou bien que la 

dernière voyelle a été soustraite avant de commencer le processus. C’est loin d’être 
systématique, mais on peut constater la tendance d’une transformation des mots mono- et 
trisyllabiques en des mots dissyllabiques.  

 
Exemples : fier → fiereu, déforcé→déforc’, ras→rasu, tic→tikeu, celer→ cel’.  

 
1.2.2. Découpage 
Le mot ou expression est découpé en deux parties. C’est l’usage et la facilité à 

prononcer le mot final qui semblent être les principaux facteurs déterminant l’endroit de 
cette coupure. On peut trouver quelques règles, qui ne sont pas toujours vérifiées : la 
séparation se situe en général avant la syllabe accentuée sur les mots de plus de deux 
syllabes ; les deux parties sont de taille approximativement égale. Sur les mots de deux 
syllabes, la séparation se situe presque toujours entre les deux syllabes.  

 
Exemples : fiè-reu →fier, dé-forc’→défoncer, ra-su→ras, ti-keu→tic, ce-

l’→celer… 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 172 

1.2.3. Inversion 
Une fois le mot découpé, on intervertit les deux parties. Cette inversion caractérise 

le verlan, en ce sens qu’elle est présente dans toute construction d’un mot de verlan, et 
qu’un mot formé au moyen de cette inversion est un mot de verlan.  

 
Exemples : lèb-belle, meuf-femme, keum-mec, yif→fille, foub→bouffe, 

sormo→morceau, kusim→musique, semieu→monsieur, vreli→livre, feub→bœuf, 
kima→maquis, mifa→famille, vonou→nouveau. 

 
1.2.4. Troncation du mot 
Pour des raisons de prononciation, on peut retrancher la voyelle finale du mot, ou 

même parfois la changer (mais le cas "garette-ci→ garo" ne semble pas spécifique au verlan 
mais plutôt analogue à des diminutifs comme "apéritif→apéro" par exemple). Le terme 
"garo" peut également venir de l’arabe dialectal "garro" signifiant cigarette.  

 
Exemples : reuché - reuche/reuch, keufli -keuf, meufa - meuf, mekano-

mécanicien, manip-manipulation. 

 
Les procédés décrits ci-dessus ne sont pas utilisés systématiquement. Un non-

verlanisant pourrait se poser, par conséquent, la question de savoir quelle variante est utilisée 
dans quel cas et lesquels sont les procédés corrects. Selon Méla (1991 : 82), les verlanisants ne 
cherchent pas à simplement « appliquer [l]es règles, il y a la recherche du mot qui sonne bien 
et qui sera adopté ». Dépendant de l’époque, de la mode et de l’environnement auquel on 
appartient, on utilisera l’une ou l’autre variante. Ces influences externes constituent, entre 
autres, des raisons pour l’émergence du phénomène de la reverlanisation. Mais pourquoi ce 
parler est-il prisé chez cette frange de la population. Une enquête menée auprès des jeunes 
« Gnambros » du grand carrefour de Marcory nous y aidera. 

 
2. Présentation de l’enquête constitutive du corpus 
L’enquête a ciblé un groupe de sept jeunes étudiants respectivement titulaires de 

licence et de maîtrise issus des universités Félix Houphouët-Boigny et Nangui-Abrogoua. 
Ces enquêtés jeunes avaient été retenus du fait de leur hygiène corporelle, leur manière de 
s’adresser aux passagers. Nous avons donc choisi d’approcher ce groupe, via des 
représentations socio-langagières, pour voir comment s’effectuerait la « mise en mots » de 
leur façon de faire usage du langage des jeunes, autrement dit, tenter d’étudier ce qui 
ressort de leur discours épilinguistique comme indice de leur conscience linguistique en 
relation avec la structure d’appartenance commune qui est le groupe des pairs. Nous avons 
fréquenté le groupe durant plusieurs années afin de tenter de dresser son réseau relationnel. 
Notre contact avait été facilité grâce à « Abouss », un des leurs plein d’humour qui a 
énormément permis notre intégration parmi eux, en dépit de quelques réticences au départ 
des membres qui nous prenaient pour des clifs→flics. Les autres enquêtés se nomment E2 
Jojo la brèche, E3 Djakiss, E4 Tonton Mannequin, E5 Tonton l’Amour, E6 La faveur et 
E7 Tonton jeton 

La partie du corpus que nous retenons ici (les entretiens) a été recueillie par la 
technique de l’entretien semi-directif technique adoptée parce qu’elle permet de faire parler 
au maximum le sujet informateur. Les entretiens se sont tous déroulés à la gare-routière du 
grand carrefour de Marcory, lieu de travail de ces jeunes. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 173 

Questionnaire  
Le questionnaire porte sur quatre questions à savoir : 
 
Question 1 : Qu’est-ce qui est spécifique dans votre façon de parler ? 
Question 2 : Pourquoi faites-vous usage du verlan à outrance dans toutes vos 

conversations ? 
Question 3 : Arrivez-vous à vous comprendre ? 
Question 4 : Quand faites-vous usage de ce parler ? 
 
2.1. Résultats 
Question 1 : Qu’est-ce qui est parait spécifique dans votre façon de parler ? 
Déclarations des enquêtés : E1 : « C’est le fait de de renverser les mots. E2 : « Nous 

nous bornons à nous exprimer dans un français seulement en usage dans le jargon des jeunes ». 
E3 : « C’est prot êgb êd boukantouba de léla »→ [C’est plein de phrases en français des gens à 
la page]. E4 : « C’est la joie que ça me procure de m’exprimer sans me soucier des règles de 
grammaire », E5 : « C’est la mode », E6 : « C’est la langue du bara » et E7 : « C’est silfa de tchapa 
dans sa quoi »→ [Il est beaucoup facile de s’exprimer dans cette langue]. 

 
Question 2 : Pourquoi faites-vous usage du verlan à outrance dans toutes vos 

conversations ? 
Déclarations des enquêtés : E1 : « Nous usons du verlan à outrance, parce que 

nous nous y plaisons. En tant que jeunes, on doit dompter le colonisateur en manipulant sa 
langue selon notre vouloir. », E2 : « La langue française est rigide. Donc on veut l’assouplir 
et montrer que c’est nous ! », E3 : « iévê pere of béton cheesp sa là démon sa là c’est roup 
soun, no av tremon ek ês soun »→ [Vieux-père, laisse tomber ce discours ‘‘emprunt à 
l’anglais’’. Ce monde est nôtre, donc on doit montrer que c’est pour nous.], E4 : « on n’est 
pas teube et c’est pas bebar cheblan ik wad sidédé nantemain »→[ On n’est pas bête et ce 
n’est plus barbe blanche qui doit décider], E5 : « C’est as ik nedo genha »→[C’est ça qui 
donne l’argent], E6 « à l’heure-là out est kéblo, ienr gébou cond of telu te es prancon ne 
kresé »→[ A l’heure actuelle, rien ne bouge, tout est bloqué donc il faut lutter et se 
comprendre en se secret], E7 « Nous charclo wad lepar nue guelan roup treno demon »→[ 
Nous autres clochards, on doit parler une langue pour notre monde] 

 
Question 3 : Arrivez-vous à vous comprendre ? 
Déclarations des enquêtés : E1 : « no ê ripou te no tensan nebi ans meblepro 

rôkô »→ [On est pourri et on s’entend bien sans problème. », E2 : « treno guelan est rot 
nebi roup soun. no la kebrifa rouj cond ay pa meblepro. »→ [Notre langue est trop bien 
pour nous. On la fabrique chaque jour, donc il n’y a pas de problème. E3 : « ya pa la adr on 
s’entend fikéli »→ [Il n’y a pas la dra ‘‘llikéfi’’ et teur, un emprunt au baoulé], E4 : « On 
vend les skeud devant les fleuk et ce sont des nullos »→ « On vend les disques devant les 
flics et ce sont des nuls », E5 : « Pour les autres, on parle nin ouac alors qu’on s’entend 
bien »→[Pour les autres, nous parlons du n’importe quoi. », E6 : « chteuss on se 
dreprancon » pour dire « je te signale » (je t’informe qu’on se comprend », E7 : « steupl » 
pour « s’il te plaît, c’est comme zic » pour « musique » (verlan de « zic –mu »). 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 174 

Question 4 : Quand faites-vous usage de ce parler ? 
Déclarations des enquêtés : E1 : « Nous parlons verlan, lorsque nous ne 

voulons pas nous faire comprendre des autres. », E2 : « C’est lorsque le message à véhiculer 
est secret », E3 : « Le verlan c’est quand on veut couper un client ou le conducteur », E4 
: « C’est quand les ‘‘Boss’’ veulent nous minimiser que nous usons de ce parler pour leur 
montrer que nous ne sommes pas des ventrées vauriennes », E5 : « C’est souvent donner 
l’impression qu’on est à part , C’est de la demer grave ça! = C’est vraiment de la merde (→ 
demer = merde) Eh, ovais trou d’uc. (→ trou d’uc = trou du cul) Guedin → dingue Teubé → 
bête =idiot, stupide Teuchi → shit », E6 : « Ça se parle lorsqu’autour de nous les gens parce 
qu’étant en béze (veste) n’ont pas d’égard pour nous, alors nous nous en servons pour leur 
montrer que l’école-là, on a fait un peu », E7 : « Nous usons des tournures vernalesques à 
donf, pour montrer que ce monde appartient à la jeunesse. C’est elle qui dicte les lois 
linguistiques. On ne veut plus se laisser marcher dessus. »  

 
2.2. Analyses 
La façon de parler le verlan se résume (rait), à une action davantage sur des mots 

que sur une langue avec une véritable grammaire. Et cela se traduit, entre autres, à travers 
le procédé de la déformation lexicale (voir les énoncés ci-dessus) qui revêt une dimension 
essentiellement ludique pratiquée par les jeunes. Apparait aussi l’aspect de « l’humour » qui 
s’attache à la prise de parole (le but étant de ne jamais se faire remarquer ou ne jamais se 
faire comprendre). Nous retrouvons aussi la stratégie de la « verlanisation », technique qui 
sert une finalité de dérision entre pairs (Enoncé 3). A travers les déclarations, on dégage un 
regard épilinguistique (discours sur le discours) sur la façon de parler à l’intérieur du groupe 
(les garçons), sous-tendu par une conscience des indices de catégorisation sociolinguistique 
(voir les énoncés). Parler la langue correctement signifie parler un langage classique, c’est-à-
dire perçu comme trop européanisé voire déraciné et modelé. Ce qui est important à dire 
est que le mélange de codes constitue pour ces jeunes une ressource langagière 
supplémentaire en plus de l’usage séparé des deux codes. Poser la question (à ces jeunes) 
du regard sur la façon de parler bilingue nous permet d’abord de « matérialiser » la langue et 
par là-même, de pouvoir noter les différentes représentations qui se dégagent à travers 
cette « mise en mots » de l’acte langagier. En fait, ce sont des pratiques langagières plutôt 
qu’une nouvelle langue.  

Cette (première) catégorisation « pratiques jeunes » pose d’autant plus problème 
qu’il s’agit non pas d’une langue propre ou bien d’un langage codifié au sens traditionnel de 
la définition (davantage de chercheurs en la matière tendent désormais à l’affirmer : Bulot, 
2012, Caubet et Miller, 2011) mais de termes, d’expressions isolées pour la plupart dans des 
séquences qui appartiennent à la langue admise de tous les jours. La structure reste le 
français, la syntaxe n’est pas véritablement concernée, mais il y a une intonation différente 
et surtout une fécondité lexicale remarquable. L’essentiel de ce jargon, c’est le vocabulaire. 
À noter, la profusion et l’abondance de la création lexicale où, le français est largement 
présent ce qui fait que nous obtenons en fin de compte une production lexicale innovante 
par « association linguistique » qui viendrait beaucoup plus du contact entre une langue 
hybride et le français standard (langue seconde apprise à l’école).  

Le mélange de codes devient de ce point de vue, un registre qui souligne pour ces 
jeunes la spécificité de leur parler jeune. Mais il convient de décliner au pluriel le parler jeune 
attesté dans l’espace ivoirien, puisque les locuteurs exploitent des procédés sémantiques 
variés pour jouer avec les mots et ce parler n’est pas dominant. Ils n’inventent pas 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 175 

forcément de nouveaux vocables, mais empruntent aux langues locales « fikéli= rien » 
emprunt verlanisé au baoulé et « boukantouba=français » emprunt verlanisé au dioula. Ils 
recourent à la métaphore, jouent aussi beaucoup avec la forme en coupant des syllabes. Par 
exemple, association devient mécanicien devient « mékano » par apocope (troncation du 
suffixe, ndlr) et chanteur devient teur par aphérèse (troncation de la première syllabe, ndlr). Dans 
le même genre, il y a aussi l’acronyme « osef », qui est l’abréviation de « on s’en fout ». Le 
verlan, qui a une longue tradition historique, inverse les syllabes à l’infini : meuf pour meuf, 
qui est déjà une version verlanisée de femme. Le verlan traduisant le jeunisme ivoirien est 
une langue composée d’éléments qui bougent, qui évoluent, qui se renouvellent sans cesse. 
Ce parler est fréquent chez les jeunes. Parce qu’ils sont dans une situation de transition 
sociale, qui les incite à un fort investissement sur le plan de l’activité symbolique, que ce 
soit à travers les vêtements, la musique ou le langage. Or, la jeunesse est une période de la 
vie qui tend à s’allonger, mais qui est de moins en moins encadrée par les rites de passage 
traditionnels. Les jeunes se retrouvent donc plus longtemps dans une « identité nomade ». 
Le jargon jeune leur permet de se démarquer des deux pôles repoussoirs : d’un côté, 
l’enfance qu’ils ont quittée et, de l’autre, l’âge adulte qu’ils n’ont pas encore atteint ou qu’ils 
ont atteint, mais l’insertion sociale tarde ou fait défaut. Sur ce, parler autrement permet 
d’affirmer son identité de jeune, entre pairs, de marquer son appartenance groupale. Mais 
pas seulement. Il y a derrière ce code langagier particulier, une fonction cryptique : utiliser 
des mots pour ne pas être compris, pour cacher l’information. À qui ? Aux parents, aux 
autres jeunes, aux enfants à la société. Dans cette façon de remodeler la langue, il y a à la 
fois une dimension ludique, le pur plaisir de jouer avec les mots, et aussi économique : c’est 
un parler qui, formé de mots tronqués et d’abréviations, va plus vite. On pourrait 
mentionner encore la fonction cathartique de ce langage : une injure extrême en verlan 
permet de se soulager, de mieux sortir sa colère. En tout cas, ce sont des pratiques 
langagières que l’on observe dans le milieu des « gnambros », « jeunes-gens qui aident les 
passagers à retrouver leurs gares ou à charger les véhicules des transports communaux 
(wôrôwôrô, gbakas et autres) » … 

 
3. Le verlan : marqueur d’identité 
Les jeunes ont à leur actif un certain nombre de formes symboliques particulières 

qui leur permettent de s’attester réciproquement, dans leurs activités de communication, de 
leur appartenance à un groupe social qu’ils instituent en reconnaissant l’existence de liens 
sociaux de solidarité et de sociabilité. Sans doute peut-on définir la jeunesse comme l’âge 
de la vie au cours duquel l’identité, en cours de construction symbolique, ou, mieux encore, 
en cours d’institution, fait l’objet de mises en scène théâtralisées. L’identité des jeunes est 
encore un rôle par rapport auquel ceux qui en sont porteurs s’inscrivent à la distance d’une 
situation temporaire, provisoire. Parler du verlan, c’est parler d’une génération qui « vit à 
donf » (à fond) (Bortot, 1998 : 128). Il y a une distanciation du sujet « jeune » par rapport à 
son identité, ne serait-ce que parce qu’il la sait temporaire, en cours d’institution et de 
formation. On peut citer, en particulier, quatre formes symboliques d’identification.  

Cette théâtralisation de l’identité caractérise les « jeunes » et permet d’expliquer la 
signification de leurs pratiques dans la vie active et les modalités de leur présence au 
monde. Les jeunes, quelle que soit leur classe sociale, disent qu’ils n’abandonneront pas ce 
langage en grandissant, mais qu’ils ne l’utiliseront pas en famille par exemple. C’est un 
lexique spécialisé, une langue secondaire, qui est très connotée et qui pourrait les desservir 
si elle était utilisée dans un mauvais contexte. Mais ceux qui en font usage sont des 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 176 

locuteurs à pogne. Oui, le parler de la rue, s’il est magnifié, discuté, il sera un jour légitimé 
et reconnu. Il gagnera ses lettres de noblesse en quelque sorte un jour. Et les adultes, que 
ce soit des réalisateurs, des publicitaires ou des animateurs, s’en serviront aussi parce qu’ils 
auront compris que c’est intéressant. Nous sommes dans une société où la jeunesse est un 
objet de « gourmandise », tout le monde a envie d’en faire partie. C’est le culte du jeunisme 
! Par contre, on stigmatise les personnes âgées dans la vie publique et politique. Prenez les 
figures des hautes fonctions en Côte d’Ivoire, ce sont tous des hommes d’entre 30, 40 
voire 50 ans. C’est la fin de la gérontocratie. Cela dit, pour en revenir au langage des jeunes, 
ces derniers apprécient modérément que l’on se serve de leur lexique.  

Ces « parlers » jeunes représentent une forme générationnelle, c’est-à-dire qu’ils 
sont identifiés essentiellement et nécessairement comme appartenant au public des jeunes 
sous la double étiquette, celle de la valorisation comme celle de la minoration sociale. Mais 
aussi cette matérialisation (discours) de la façon de parler marque clairement une frontière 
par rapport au parler ordinaire qu’ils jugent le plus souvent « trop correct », et dans le 
même mouvement cherchent à introduire une dimension de dérision d’abord vis-à-vis 
d’eux-mêmes, et c’est en soi une façon de parler la langue, de jouer aussi avec les mots et 
leur sens. Il apparait donc une nette conscience des indices d’appartenance sociale ; en 
traçant clairement la frontière entre « ce qui est correct » et du coup acceptable du point de 
vue linguistique de leur point de vue, et « ce qui ne l’est pas » (ou « ne le serait pas » 
surtout), ces jeunes assignent à leur parler une fonction et une dimension purement 
sociologique voire « hiérarchisante » à l’intérieur du paysage urbain. Le cryptage du langage 
fonctionnerait donc de façon consciente chez ces jeunes, même s’il n’intervient pas de 
manière systématique ; mais c’est précisément cette action volontaire qui donne au verlan 
toute sa dimension « nécessairement » identitaire puisqu’elle cherche à construire une 
différence sociale/sociétale. Mais de quelle utilité est cet argot ? Si l’argot est « le signe 
d’une révolte, un refus et une dérision de l’ordre établi incarné par l’homme que la société 
traque et censure » (Encyclopédia Universalis, 1990 : 934), le verlan, comme variété argotique, 
manifestelui aussi sa forte dimension sociale. Les exercices de mutilation de la langue 
proviennent de la « fracture linguistique » des locuteurs, générée par la « fracture 
sociale comme le suggère Goudaillier (2002 : 11). D’une part, il s’agit d’une médiation dont 
les formes et les modes de représentation évoluent avec les pratiques sociales engagées 
dans l’espace public. Il y a une très forte corrélation entre la spécificité d’un langage 
identitaire et des pratiques sociales qui sont, elles-mêmes, considérées comme 
caractéristiques de cette identité.  

La question du « parler jeunes » nous oblige, sans doute, à une réflexion sur ce que 
l’on peut appeler la dimension langagière des institutions et des médiations en usage dans 
cet espace public propre de la jeunesse. Le fait institutionnel propre à la jeunesse-
associations, mouvements de jeunesse, clubs de toute nature – se caractérise par une très 
grande continuité entre les deux formes majeures de la sociabilité : la quotidienneté et 
l’organisation des institutions. L’importance de la fonction identitaire du verlan dans les 
conditions actuelles de la fracture sociale et linguistique a été menacée par l’intérêt des 
médias pour cette particularité linguistique. « La pub leur a piqué [aux verlanophones] leur 
patrimoine linguistique », constate L.-J. Calvet. L’emploi conséquent du verlan dans les 
lycées parisiens et la profusion de lexèmes verlanisés dans l’argot commun n’assume que la 
fonction ludique et conniventielle auprès des « Français de souche », sans avoir besoin de 
s’identifier par le biais du verlan avec la culture des rues. La sociabilité propre aux 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 177 

« jeunes » s’inscrit dans des pratiques institutionnelles qui sont en continuité avec les 
formes linguistiques et culturelles de la quotidienneté.  

Les structures propres à la sociabilité des jeunes articulent étroitement ce que l’on 
peut appeler les pratiques quotidiennes de la sociabilité (repas, voyages) et les pratiques 
proprement institutionnelles de la sociabilité (vie associative, responsabilités, élaboration et 
mise en œuvre de projets collectifs). Ce langage révèle bon nombre de traits spécifiques 
appartenant à ce niveau identitaire. L’identité linguistique est liée de manière très forte à 
l’identité ethnique grâce à l’utilisation de termes empruntés aux langues des cultures 
d’origine des locuteurs. C’est ainsi que l’inclusion des mots dialectaux dans le parler des 
personnages témoigne plutôt d’une volonté de transformer le français en lui ajoutant une 
touche de complicité et d’identité, souvenir de leurs racines. Selon Goudaillier (2002 : 10), 
les termes régionaux et les formes linguistiques créées par les locuteurs d’origines diverses 
et de cultures différentes fonctionnent comme marqueurs, « voire des stéréotypes 
identitaires ; [ils] exercent de ce fait pleinement leurs fonctions d’indexation ». L’identité 
sociale revendiquée par les jeunes qui s’expriment dans ce « parler » (ce que tous ne font 
pas) relève, finalement, sans doute, d’une identité imaginaire, d’un imaginaire social et culturel 
partagé, fondé sur des références communes et sur des usages symboliques communs. Le 
« parler jeunes » représente la matérialisation de ce que l’on peut appeler un imaginaire 
institutionnel. Il s’agit, pour ceux qui le mettent en œuvre, de mettre en scène dans l’espace 
public de la communication une sociabilité et une appartenance imaginaires. C’est ce qui 
explique, d’ailleurs, que le « parler jeunes » puisse être mis en œuvre par des locuteurs que 
l’âge ne classe pas dans la catégorie des jeunes, mais qui, en l’employant, donnent aux 
autres l’illusion de ce que l’on pourrait appeler leur jeunesse symbolique, à moins qu’ils ne 
cherchent à se la donner à eux-mêmes.  

Le verlan représente une permanence dans les formes linguistiques de 
segmentation d’une communauté culturelle. On peut interpréter le verlan de trois façons 
complémentaires, qui permettent d’en faire une pratique symbolique identitaire de la 
langue, plutôt qu’une langue particulière. D’une part, l’inversion des signifiants construit 
une autre linéarité de la langue, ce qui reconnaît à l’ordre des signifiants une fonction 
majeure de reconnaissance. D’autre part, l’inversion ne représente pas l’apparition de 
signifiants nouveaux, mais une autre organisation des signifiants existants, ce qui représente 
linguistiquement le même type de distanciation que la distanciation par rapport à la loi et à 
l’institution. Enfin, le « verlan » représente un véritable travail sur la langue, comparable à 
l’investissement identitaire par ailleurs engagé sur la forme et l’esthétique. Ce parler fraie le 
chemin non seulement au mélange culturel, mais aussi à la tolérance langagière. En d’autres 
termes, les habitants de la capitale devaient communiquer les uns avec les autres. En raison 
du contact des différentes cultures, des calques, des modes ou des influences langagières 
ont pénétré la langue courante en la dénaturant. Par rapport au français normatif, la nature 
insolente du verlan bouscule les valeurs établies par la société, les règles du français 
académique, ce qui répond à un certain état d’esprit des jeunes des cités qui s’en servent 
pour manifester leur appartenance à une nouvelle culture ainsi que pour exprimer leur 
identité bien distincte. C’est ainsi que l’argot branché des cités révèle non seulement des 
traits linguistiques marquants, mais aussi sa forte dimension sociale. Le verlan, appelé 
autrefois une langue « de filles plutôt que de malfaiteurs » (Esnault, 1965 : 633), est 
considéré depuis quelques années comme la marque indicielle des jeunes.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 178 

4. Le verlan, double moyen d’expression  
Ce parler représente le jeu de la volonté raisonnable. Il dit son histoire la plus 

secrète, il peint chaque mouvement, chaque élan, chaque action de la volonté, tout ce qui 
est enveloppé par la raison sous ce concept négatif si vaste qu’on nomme le sentiment, tout 
ce qui refuse d’être intégré sous les abstractions sociales. Il est dans la nature de l’homme 
de former des vœux, de les réaliser, d’en former aussitôt de nouveaux, et ainsi de suite 
indéfiniment. La langue par essence reproduit tout cela. Il erre par mille chemins, et 
s’éloigne sans cesse de la norme fondamentale. Tous ces écarts de ce parler étrange 
représentent les formes diverses du désir des jeunes et son fonctionnement symbolise leurs 
aspirations. Inverser un mot, c’est éclairer par-là, le fond le plus secret de la volonté et des 
désirs humains, telle est l’œuvre du génie ; ici plus que partout, il agit manifestement en 
dehors de toute réflexion. Nous avons évoqué plus haut l’emploi fréquent de la métaphore. 
La langue de la rue exprime en effet la pensée, l’esprit d’un groupe de locuteurs, sa façon 
d’être et sa vision du monde. Nous rejoignons à ce titre, les propos de George Lakoff et de 
Mark Johnson (1998 :39) selon lesquels la métaphore imprègne la vie quotidienne, non 
seulement le langage mais aussi la pensée et l’action. Notre système conceptuel ordinaire, 
selon lequel nous pensons et agissons, est fondamentalement métaphorique. Ainsi le 
système conceptuel joue un rôle essentiel dans la définition de la réalité quotidienne au sein 
des communautés de la banlieue. Cette dernière, étant envisagée comme sous-culture de la 
culture française, le choix des valeurs auxquelles on accorde la priorité relève donc de la 
sous-culture à laquelle on appartient et partiellement aussi des valeurs personnelles. Les 
métaphores employées dans ce parler ne font donc que révéler la vision du monde de la 
banlieue, ses valeurs, sa pensée. Pour conclure ces quelques considérations, nous 
soulignerons qu’en dépit des multiples condamnations dont a été victime et continue de 
l’être ce parler argotique, à la fois cible des puristes de la langue française et source de leurs 
véhémentes imprécations, ce phénomène linguistique tend de plus en plus à dépasser ses 
sphères d’origine et s’érige en prédilection des moyens de communication, avides 
d’expressions proprement « argotiques ». L’inclusion du verlan dans la vie des jeunes 
débrouillards est une sorte de marquage identitaire […] qui constitue un fait quasiment 
universel. Ces jeunes parlent tout simplement leur français, comme les autres. Pour sa part, 
Caubet (2002 : 129) souligne que du point de vue langagier, « l’apport verlanesque est là 
pour marquer une appartenance, une complicité, une intimité que le français ne peut pas 
assurer ». Or, certains chercheurs soulignent qu’à part des critères d’appartenance et au-
delà de la fonction identitaire, l’emploi des mots ethniques dans la langue des cités doit être 
traduit à un autre niveau du sens, celui d’exclusion et d’isolation socioculturelle de cette 
jeunesse. À cet égard, Worms (dans Aitsiselmi, 1997 : 51) suggère que le développement 
des identifications ethniques, confirmé par la langue, soit « un réflexe de survie face aux 
effets dissolvants de l’exclusion ». Begag (2000 : 5) ne dissocie pas «les pratiques langagières 
des jeunes des banlieues de la problématique générale de leur exclusion de la société 
française ». Aitsiselmi (1997 : 51) résume la situation en affirmant que l’émergence 
dramatique des processus identitaires au sein de la société témoigne de l’échec « à assurer 
l’intégration, par l’uniformisation et l’assimilation, des communautés diverses qui 
constituent le tissu social.  

Les rapports entre les sujets-locuteurs et les réalités sociales ne peuvent être 
compris à partir seulement des critères esthétiques linguistiques. Car le verlan est un 
langage qui met en jeu des structures et des formes inscrites dans des rapports d’homologie 
avec d’autres registres d’expression. Se placer dans cette perspective, ce n’est pas 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 179 

rechercher un mieux-être individuel, mais plutôt profondément inscrire les contraintes 
sociales et politiques dans ce processus de création de l’intériorité qui est le propre de la 
création linguistique et par-là penser autrement le rapport à l’altérité. A l’instar de la 
musique qui « lie et délie le sonore, qui lie et délie les corps, lie et délie, qui lie et délie les 
pensées et les passions, le verlan lie et délie les hommes. C’est ainsi que cette sorte de 
violence langagière devient une manifestation de l’exclusion socioculturelle. Le verlan 
pourrait attirer l’attention de la société sur cette jeunesse, exclue de la vie sociale du pays, 
du monde du travail et de la langue circulante et étant confrontée à l’écart entre les valeurs 
dominantes de la société et la réalité morne et brutale vécue au quotidien. Diplômés, 
demandeurs d’emploi, chômeurs d’origines diverses, les locuteurs semblent bien connaître 
l’exclusion, le mépris et la haine sociale, bref tous les problèmes qu’une minorité ethnique 
éprouve au sein d’une société dite homogène. Pour Méla, le verlan est « la langue miroir 
dans laquelle se reflètent les multiples tensions de la société, la diversité des références des 
verlanisants » (1991 : 73).  

Au niveau langagier, l’épisode analysé montre comment l’image des jeunes 
habitants des jeunes est liée à leur parler qui devient, à son tour, une marque reconnaissable 
et stigmatisante dans l’imaginaire des classes aisées de la société. Cependant, on note 
actuellement que ce parler argotique, étrange et agaçant est devenu la mode. Ce langage 
apparaît sur la scène sociale en faisant partie du divertissement qui à la fois amuse et 
terrorise. Selon Valery Debov, (2015 : 444) : « Le verlan a permis aux amateurs de rap et 
aux rappeurs à la fois de se démarquer par leurs différences culturelles et sociales et 
d’apporter une nouvelle identité plus marginale. Les textes rappés sont parfois des 
laboratoires du verlan. »  

Le parler argotique codé s’est développé aujourd’hui en manifestation de 
sentiments collectifs du rejet et de l’isolation des déscolarisés, des débrouillards. Les mots 
désignant les lieux et les vêtements surpassent ceux de la nourriture et la boisson où nous 
avons seulement trouvé six mots. Pour voir si l’argot dans les chansons est aussi « 
lexicalement pauvre quand il s’agit de parler de valeurs morales reconnues, de sentiments, 
de pitié, d’altruisme, de bonté, de tolérance, d’humanité » (Muller, 1985 : 218) Leur langue 
prend racine dans leur réalité et témoigne à la fois du lieu dans lequel ils vivent et de celui 
d’où ils viennent, c’est-à-dire le groupe linguistique. Il s’agit dans ce cas de différences 
essentiellement biologiques mais dans la plupart des sociétés, les variations langagières vont 
au-delà de ces dimensions et relèvent de conventions et de symboles sociaux. Ainsi les 
aspects sociosymboliques du langage quant à son usage ont une fonction emblématique de 
sorte qu’ils identifient le locuteur à un groupe particulier ou lui accordent une identité 
sociale. Au sein de la société certaines de ces divisions sociolinguistiques sont directement 
mises en relation avec les différences de prestige social et de pou- voir. Citons à ce propos 
Pierre Bourdieu : 

 
« On doit se garder d’oublier que les rapports de communication par excellence que 

sont les échanges linguistiques sont aussi des rapports de pouvoir symbolique où s’actualisent 
les rapports de force entre les locuteurs ou leurs groupes respectifs » (1982 : 14).  

 
La dénaturation de la langue française qui est une fracture linguistique, née de la 

« fracture sociale », se manifeste tout d’abord par l’échec de l’insertion sociale que subit la 
majorité des jeunes. Selon Begag (2000 : 6), cette « zone de confusion [devient] un espace 
de malaise et de brouillage ». C’est « dans cette zone d’interférence [de deux registres 
linguistiques] que se nourrit le parler argotique. C’est le moyen d’exprimer le ras-le-bol 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 180 

contre un système corrompu. Le verlan et la musique s’assignent les mêmes objectifs. La 
musique, plus profondément, procure une connaissance « immédiate, simultanée et 
sensible » de rapports numériques qui manifestent non des idées mais la volonté elle-même 

ou l’âme du monde  Le fantasme de transparence absolue apparaît bien comme une 
chimère, comme la marotte du sultan, sur laquelle il ne faut pas fonder son espoir. Il y a 
donc par son moyen, affirmation de la capacité du langage à la fois poétique et bizarre à 
recomposer la densité du réel et à recréer la simultanéité des sensations.  

Le caractère symbolique dû à ce parler devient dès lors un moyen d’éveiller les 
esprits, plus efficace qu’un traité ou que des arguments, car il s’adresse à l’homme dans 
toute sa complexité, à la fois à sa raison et à ses sens. Le vocabulaire utilisé par les critiques 
puise au registre de la violence et de l’anormalité parce que l’œuvre du compositeur 
confesse elle-même une position politique révolutionnaire en transgressant les lois 
fondamentales de l’univers sonore. Et, si la musique apparaît garante de l’intersubjectivité 
qui fonde le lien social, ici menacée par la nouveauté du langage dodécaphonique, c’est 
parce qu’elle est régie par des lois physiques et manifeste dans son organisation un certain 
ordre objectif du monde. La « légalité » de la musique tient ainsi au caractère « naturel » du 
phénomène sonore dont on suppose qu’il est inscrit dans les structures les plus 
fondamentales de l’être au monde, inaccessibles à la volonté et à l’artifice. Schopenhauer 
(1814 ; 2003 : 328) dit de la musique comme « la copie d’un modèle qui lui-même ne peut 

jamais être représenté », il veut signifier par-là que la musique, indépendante du monde 
phénoménal, n’est pas la reproduction des idées mais l’incarnation immédiate de la volonté. 
Il en est de même du verlan. Le vocabulaire utilisé par les critiques puise au registre de la 
violence et de l’anormalité parce que confessant lui-même une position politique 
révolutionnaire en transgressant les lois fondamentales de l’univers linguistique. Et, si le 
verlan apparaît garant de l’intersubjectivité qui fonde le lien social, ici menacé par le 
français standard, c’est parce qu’il n’est pas régi par des lois grammaticales et ne manifeste 
dans son organisation aucun ordre objectif du monde. 

 
Conclusion 
De cette étude, il ressort que le verlan est un langage presque méconnu d’une 

grande partie de la population ivoirienne. Il n’y a aucune rigueur grammaticale et la 
morphologie (troncation, apocope, aphérèse, inversion des mots) reste à désirer. Ceci 
répond à un souci de remodelage et de déstructuration de la langue française. Ce qui 
importe, chez ses locuteurs, les verlanisants, c’est plutôt le message, ou les paroles d’autres 
manifestations qui montrent les valeurs du groupe qui ont un effet provocateur à plus 
grande échelle. Pour les personnes amies du bon usage qui s’appliquent à soigner leur 
vocabulaire et souhaitent que le français reste le même, le libre jeu avec les mots, comme le 
verlan, et les nouvelles expressions peuvent aussi être provocateurs. Même si les frontières 
entre les différents niveaux de langue ont tendance à s’effacer, elles restent effectivement 
vivantes pour certains et elles varient également selon les locuteurs.  

Le verlan choque certes, mais c’est peut-être parce qu’il est évocation, 
dénonciation des réalités sociales que certains de ces auditeurs ne veulent pas reconnaître. 
Cette réalité est en partie exprimée par l’usage de ce parler qui donne un sentiment 
d’identité et qui reflète la vie de tous les jours pour les jeunes qui en font usage. Cet argot à 
l’allure métaphorique n’est pas enseigné à l’école et ce n’est pas un des premiers objectifs 
non plus quand on apprend une nouvelle langue mais une suggestion est que cela pourrait 
se faire avec le but d’enthousiasmer les élèves. Avec le verlan comme point de départ, les 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava



LE VERLAN ET LE JEUNISME IVOIRIEN : REMODELAGE ET DÉSTRUCTURATION  
DE LA LANGUE FRANÇAISE – Marius N’GOU KESSI, Emmanuel BINI KOUAME 

 
 

 181 

Ivoiriens peuvent apprendre des choses non seulement sur la langue mais également sur la 
société, la politique, la culture et l’histoire du pays.  

 
 
 
Bibliographie : 
 

BEGAG, Azouz, (2000), « L’Enfermement linguistique ou la langue des banlieues comme facteur 
d’assignation sociale » en Farid Aitsiselmi (dir), Black, Blanc, Beur. Youth Language and Identity 
in France. Interface, 5, pp.5-9, Bradford, University of Bradford. 

BORTOT, C. (1998). « Le français, langue de Molière ? », en Fremdsprachenunterricht, 42/51 (2), pp. 
127-128. 

BOURDIEU, Pierre, (1982), Ce que parler veut dire, Paris, Fayard. 
BULOT, Thierry, CAUBET, Dominique, MILLER, Catherine, (2004), « Introduction. Parlers 

jeunes et jeunes urbains : le nécessaire inventaire », en Parlers jeunes, Ici et Là-bas (Pratiques et 
représentations), Paris, l’Harmattan, pp. 7-16. 

CAUBET, Dominique, (2002), « Métissages linguistiques ici (en France) et là-bas (au Maghreb) », en 
Ville-Ecole-Intégration Enjeux, 130, pp. 117-132.  

ESNAULT, Gaston, (1965), Dictionnaire historique des argots français, Paris, Larousse. 
GOUDAILLER, Jean-Pierre, (2002), « De l’argot traditionnel au français contemporain des cités », 

La Linguistique, 38 (1), pp. 5-23. 
GUIRAUD, Pierre, (1973), L’argot. Que sais-je ? No 700, Paris, PUF. 
LAKOFF, George, MARK Johnson, (1998): Metáforas de la vida cotidiana, Traducción de Carmen 

González Marín, Madrid, Catédra.  
MELA, Vivienne. (1991), « Le verlan ou le langage du miroir », Langages, 101, pp. 73-94. 
MULLER, Bodo, (1985). Le français d’aujourd’hui. Éditions Klincksieck, Paris. 
NATHALIE, Lefkowitz, (1989), « Verlan : Talking Backwards in French », en the French review 

American Association of Teachers of French, vol. 63, no 2, pp. 312-322. 
SCHOPENHAUER, Arthur, (2003), Le monde comme volonté et comme représentation, trad. en français 

par Auguste Burdeau, (coll. « Quadrige »), Paris, PUF.  
VALERY, Debov, (2015), Glossaire du verlan dans le rap français, Paris, L’Harmattan. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:59:18 UTC)
BDD-A32358 © 2021 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

