
105 

Csilla Mihály  
Szeged  
 
 
 

„[W]o die himmlischen Zauber der Töne wohnen“.  
Bemerkungen zu E. T. A. Hoffmanns Don Juan1 

 
 
Abstract: The affinity of romantic literature to music is well known. This is especially true 
for E. T. A. Hoffmann, who was not only a writer, but also a music critic, conductor and 
composer. Music is often a theme in his literary work and the texts are often based on 
musical structures. The paper examines a single narrative in greater detail, which is 
relatively seldom treated in the rich and varied Hoffmann research. It will be explained 
how the individual sound effects and the musical experience are connected to the various 
states of consciousness of the recipient and how they put him in a state of artistic creativity. 
At the same time, by analyzing the structures of repetitions, it can be shown how the 
enthusiast ultimately identifies with what he believes is the ideal Don Juan figure, thereby 
realizing the structural principle of the work, the mutual interpenetration of reality and 
imagination. 
Keywords: E. T. A. Hoffmann, Don Juan, romanticism, interpretation, structures of 
repetitions 
 
 
Die weitverzweigte praktische und theoretische Tätigkeit E. T. A. 
Hoffmanns im Bereich der Musik ist allgemein bekannt (vgl. u. a. Kaiser 
1988: 109 –112 und 128 – 132, Steinecke 1997: 189 – 201). Eine solide 
Instrumentalausbildung, das beherrschte Handwerk und die umfassenden 
Werkkenntnisse ermöglichten es ihm, bereits in frühen Jahren eigene 
Klavierstücke und Lieder zu komponieren. Regelmäßig schrieb er auch 
Rezensionen für die Allgemeine Musikalische Zeitung und Berliner 
Tagesblätter, außerdem war er ein erfolgreicher Klavier- und Gesangslehrer 
und geachteter Kapellmeister. Sein musikalisches Werk „umfasste mehr als 
80 Kompositionen, unter anderem Opern, Singspiele, Messen und Kammer-
musikwerke, deren Großteil als verschollen gilt“ (Steinecke 1997: 194). 
Auch wenn seine musikalische Karriere gegenüber dem literarischen 
Schaffen weniger Beachtung fand (vgl. Keil 2010: 447; Achermann 2010: 
546), lässt sich sein Lebenswerk in vieler Hinsicht durch die enge 

                                                            
1 Die vorliegende Arbeit ist eine erweiterte Fassung meines Vortrags, der auf der 
Konferenz Inspirationen – Klänge 2019 in Budapest gehalten wurde. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



106 

Beziehung von Literatur und Musik bestimmen. „[M]usikalische Ideen, 
Figuren und Praktiken“ (Nieberle 2015: 401) waren immer wieder von 
großer Bedeutung und spielten eine besondere Rolle in Hoffmanns 
literarischem Schaffen. Davon zeugt auch das frühe Prosawerk Don Juan. 
Eine fabelhafte Begebenheit, die sich mit einem reisenden Enthusiasten 
zugetragen, in dem sich die inspirierende Wirkung der Musik auf den 
Protagonisten als Schriftsteller ebenfalls beobachten lässt. 

Die Erzählung, die auch als Paraphrase von Mozarts Don Giovanni 
interpretiert wird (vgl. u. a. Barótiné Gaál 1977: 43; Schmidt 2006: 56), 
entstand 1812 und wurde erstmals 1813 in der Allgemeinen Musikalischen 
Zeitung publiziert, für die Hoffmann seit 1809 vorwiegend zeitgenössische 
Kompositionen rezensierte (vgl. Steinecke 1997: 75). Im darauffolgenden 
Jahr wurde sie in den ersten Band der vierbändigen Sammlung 
Fantasiestücke in Callots Manier aufgenommen, in deren Titel die 
Gattungsbezeichnung ebenfalls eng mit der Musik verknüpft ist.2 
Verglichen mit dem zweiten Stück des Bandes, mit Ritter Gluck, das als 
Hoffmanns erste gelungene literarische Arbeit gilt,3 konstatiert Liebrand in 
ihrer Monographie bezüglich des Don Juan eine „interpretative Zurück-
haltung“ (Liebrand 1996: 45). Die Gründe dafür sieht sie einerseits im 
Vorbehalt der Forschung, „sich mit einem als ‚Fehldeutung’ kategorisierten 
Text zu beschäftigen“ (ebd.), zugleich bemerkt sie aber, dass diese 
Interpretationen Hoffmanns Erzählung nicht als fiktionalen Text 
behandeln.4 Andererseits meint sie, das künstlerische Schaffen und die 
                                                            
2 Der Titel des Bandes zeugt nach Lubkoll von Hoffmanns „intermedial ausgerichete[r] 
Poetik“, die das Programm der frühromantischen Universalpoesie aufgreift, indem durch 
Musik und bildende Kunst „als ästhetische Vorbilder für seine Schreibweise“ heterogene 
Teile zu einem Ganzen zusammengefügt werden (Lubkoll 2015: 9-10). Die Bezugnahme 
auf den Maler Jacques Callot aus dem 17. Jahrhundert erläutert Orosz wie folgt: 
„Hoffmann entdeckt bei Callot […] solche Konstruktionsprinzipien, die das Werk zu einem 
scheinbar chaotischen Gebilde […] machen, in denen aber ein spannungsvolles Verhältnis 
zwischen Teil und Ganzem, Element und Struktur, also doch eine gewisse Ordnung zu 
entdecken ist […]. Es gibt hier keine ‚reine’ Gattung, sondern vielmehr eine 
Gattungsmischung bzw. eine Aufhebung der Grenzen einer Kunstart. Diese Züge bilden die 
Grundlage dazu, daß Hoffmann Callot in eine romantische Kunstauffassung integrieren 
kann. Callot wird zum romantischen Künstler, der in seinen Werken eine eigene 
(phantastische) Welt, eine Welt des Kunstwerks als Produkt ‚seiner überregen Fantasie’ 
erschafft“. (Orosz 2001: 53–54) 
3 Wie u. a.  Kaiser feststellt, handelt es sich bezeichnenderweise auch in diesem Fall um 
eine „Musikergeschichte“ (vgl. Kaiser 1988: 110). 
4 So nennt u. a. auch Kreutzer die Opernauslegung in Hoffmanns Werk eine „Fehldeutung“ 
(Kreutzer 1986: 13). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



107 

Frage der Genialität in Ritter Gluck zu untersuchen, sei für die Interpreten 
interessanter, als sich mit rezeptionsästhetischen Problemen des Don Juan 
zu beschäftigen.  

Die Erzählung besteht aus zwei etwa gleichlangen Teilen und folgt 
auch „in ihrer groben Struktur der zweiaktigen Anlage des Referenzwerks“ 
(Nieberle 2015: 21). Im ersten Teil beschreibt der Ich-Erzähler, der reisende 
Enthusiast, das Erlebnis der Aufführung von Mozarts Don Giovanni, der er 
in einer „mittelmäßigen“ (Hoffmann 1986: 17) deutschen Stadt zufällig 
beiwohnt. Nach einem Abendessen mit anderen Opernbesuchern verfasst er 
im zweiten Teil eine Interpretation zu der „Oper aller Opern“ (Hoffmann 
1986: 23), der erneut ein kurzes Gespräch an der Wirtstafel des Hotels 
angeschlossen wird.5 Während also die Erzählung die Aufführung darstellt, 
setzt sie sich vor allem mit dem Einfluss der Musik auf den Rezipienten 
auseinander. Doch ist zu betonen, dass es sich dabei nicht allein um den 
Prozess der Rezeption handelt, sondern vielmehr um die befruchtende 
Wirkung der Oper, die den Zuschauer und Zuhörer zu einem eigenen 
literarischen Kunstwerk inspiriert. Dementsprechend geht der vorliegende 
Beitrag von der Annahme aus, dass der reisende Enthusiast unter der 
Einwirkung der Musik selbst zum schaffenden Dichter wird.6  

Die im Untertitel des Fantasiestücks angedeutete „fabelhafte 
Begebenheit“ (Hoffmann 1986: 16), nimmt ihren Anfang – wie bei 
Hoffmann auch sonst üblich – in der ‚realen Welt’.7 Bereits in der ersten 

                                                            
5 Nieberle stellt in Bezug auf den Aufbau des Werkes summierend fest, dass sich in ihm 
„ineinander übergehende Textgenres [finden], die die grobe Struktur des zweigeteilten 
Textes sabotieren. Dazu gehören die auktoriale Erzählung, die Ich-Form des Briefes 
(gerichtet an des Enthusiasten Freund Theodor), sowie szenische und essayistische 
Passagen“ (Nieberle 2015: 21). Auch nach Paksy vereint die Erzählung „Züge des 
fiktionalen Erzählens mit denen der Musikkritik“ (Paksy 2011: 311).  
6 Zu eher kritischen Urteilen hinsichtlich des Künstlertums des Enthusiasten kommen 
Kaiser und Steinecke, indem sie in ihm keinen wahren Künstler sehen. Kaiser, der in seiner 
Studie die Bestimmung des Verhältnisses zwischen der Oper und Hoffmanns Werk 
anstrebt, meint, dass der Enthusiast lediglich in seiner durch den Gesang hervorgerufenen 
Vision „als bereits vollendeter Künstler“ auftritt (Kaiser 1975: 20) und auch Steinecke 
räumt nur ein, dass sich der Erzähler als Künstler fühlt (vgl. Steinecke 1997: 77). Klüglich 
lässt ihn im positiveren Licht erscheinen, wenn er ihm einen kreativen Umgang mit der 
Oper zuerkennt und behauptet, dass Hoffmann „in der [dem Enthusiasten] widerfahrenden 
‚fabelhaften Begebenheit’ […] exemplarisch den Weg aus der romantischen Begeisterung 
zum schaffenden Künstlertum [weist]“ (Klüglich 2000: 16). 
7 Klüglich formuliert dies wie folgt: „Das eigentlich romantische Geschehen in die 
alltägliche, jedem vertraute Realität einzubetten, oder vielmehr: das Übersinnliche aus ihr 
hervorgehen zu lassen, ist eines der charakteristischen Stilmerkmale im Erzählen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



108 

Szene ist zu erkennen, dass die Innen- und Außenwelt des Protagonisten, 
wie sich im weiteren Verlauf der Geschichte noch deutlicher zeigen wird, 
füreinander durchlässig sind, einander wiederholt durchdringen. In seinem 
Hotelzimmer wird der Enthusiast plötzlich durch laute Töne geweckt. „Ein 
durchdringendes Läuten, der gellende Ruf: ‚Das Theater fängt an!’“ (ebd.), 
bewirken bei ihm eine erste Änderung des Bewusstseinszustands. Die 
unangenehmen, disharmonischen Töne von Bässen, Pauken und Trompeten 
reißen ihn aus dem Schlummer, in den er dank eines mittäglichen 
Champagner-Rausches versunken war. Im Halbschlaf weiß er zunächst 
nicht, wo er ist, trotzdem kann er einzelne Töne und die Instrumente 
identifizieren, die die „konfuse Musik“ (ebd.) erklingen lassen, wodurch er 
sich mittelbar als Musikkenner hervortut.8 Der Stimmenwirrwarr und sein 
Dämmerzustand, die „konfuse“ Außen- und Innenwelt, die hier aufeinander 
treffen, deuten auf ihren engen Zusammenhang hin.  

Auf das Getöse reagiert der Enthusiast mit heftigem Klingeln, 
worauf der Kellner rasch erscheint und ihm die ungewöhnliche Situation 
erklärt: „Dieses Hotel [ist] mit dem Theater verbunden“ (ebd.). Durch eine 
Tapetentür des Zimmers tritt man auf den Korridor, der zur Fremdenloge 
„mit Gitterfenstern“ (ebd.) führt, von der aus die Hotelgäste der 
Theatervorstellung folgen können. „Wenn’s Ew. Exzellenz gefällig ist – wir 
führen heute den ‚Don Juan’ von dem berühmten Herrn Mozart aus Wien 
auf“ (ebd.). In der merkwürdigen Formulierung des Kellners „wir“ deuten 
sich das Hotel und das Theater – neben der engen lokalen Verbundenheit – 
gleichsam als gemeinsame Institution an. Die Nennung des Werks „Don 
Juan“ veranlasst den Enthusiasten gleich hinüberzurennen und in der 
genannten Loge Platz zu nehmen. Bereits die „ersten Akkorde der 

                                                                                                                                                       
Hoffmanns“ (Klüglich 2000: 17). Dieselbe Doppelheit drückt Orosz in einer mehr 
strukturell-systematischen Form aus: „Hoffmanns Texte lassen sich im allgemeinen in zwei 
Weltsegmente einordnen […], einerseits in eine bürgerliche, rational deutbare Welt, in der 
sowohl die Persönlichkeit als auch die Erscheinungen der Welt ihre festen Konturen und 
Grenzen haben, andererseits in eine nicht-rationale, nicht-bürgerliche (künstlerische, 
okkulte, wunderbare, phantastische) Welt, in der die Konturen und Grenzen der 
Persönlichkeit und der Erscheinungen der Welt beweglich, verschiebbar und sogar 
aufhebbar sind. Die grundlegende Gespaltenheit bleibt in der ganzen erzählten Geschichte 
aufrechterhalten, zwischen (gespaltenem) Anfangs- und (ebenfalls gespaltenem) 
Endzustand wird bald das eine, bald das andere Weltsegment dominierend“ (Orosz 2001: 
99). 
8 Ähnlich deutet Eilert die Szene: „Die musikalischen ‚Geräusche’, die den Enthusiasten 
aus dem Schlaf reißen, werden mit der gleichen Sachkenntnis differenziert, mit der der 
Schreibende später ‚das ganz vortreffliche Orchester’ rühmt“ (Eilert 1977: 44). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



109 

Ouvertüre“ versprechen ihm hervorragenden Kunstgenuss, den er dann im 
ersten Teil der Erzählung ausführlich schildert: „In dem Andante ergriffen 
mich die Schauer des furchtbaren, unterirdischen regno all pianto; grausen 
erregende Ahnungen des Entsetzlichen erfüllten mein Gemüt“ (Hoffmann 
1986: 17). Der „herrlichst[e] Genuß des Meisterwerks“ (ebd.) macht sich 
zunächst in negativen Empfindungen wie Schauer und Grausen 
wahrnehmbar. Da er jedoch offensichtlich ein ausgezeichneter Kenner der 
Oper ist, berichtet er dabei nicht nur über die unmittelbare Rezeption, 
sondern er deutet das Gehörte gleich im Gesamtzusammenhang des 
Musikstücks.9 Obwohl bei der Ouvertüre noch keine Akteure auf der Bühne 
auftreten, erscheinen vor seines „Geistes Augen“ Figuren und Szenen aus 
der nachfolgenden Oper: 
 

Wie ein jauchzender Frevel klang mir die jubelnde Fanfare im siebenten Takte des 
Allegro; ich sah aus tiefer Nacht feurige Dämonen ihre glühenden Krallen 
ausstrecken – nach dem Leben froher Menschen, die auf des bodenlosen Abgrunds 
dünner Decke lustig tanzten. Der Konflikt der menschlichen Natur mit den 
unbekannten, gräßlichen Mächten, die ihn sein Verderben erlauernd, umfangen, 
trat klar vor meines Geistes Augen. (ebd.) 

 
Die Oper wird in italienischer Sprache aufgeführt, was nicht nur 

einen Kunstgenuss, sondern das unmittelbare Nachempfinden der 
Mozartischen Idee verspricht:10 „Ich werde alle Rezitative, alles so hören, 
wie es der große Meister in seinem Gemüt empfing und dachte!“ (ebd.) 
Damit formuliert sich seine Hoffnung unzweideutig: Er will innerlich mit 
dem genialen Komponisten eins werden und dadurch mittelbar auch sein 
eigenes Schaffen auf künstlerischen Rang heben. 

Im Mittelpunkt seiner Schilderung stehen Donna Anna und Don 
Juan.11 Erstere preist er mit den Worten: „Welches Ansehen! […] welche 
                                                            
9 Auch mit der Platzierung der Loge in die unmittelbare Nähe der Bühne wird, wie Ludwig 
meint, die besondere Affinität der Hoffmannschen Protagonisten zu Mozarts Oper 
hervorgehoben (vgl. Ludwig 2009: 78). 
10 In diesem Zusammenhang ist Eilerts Hinweis von Belang, dem zufolge die Aufführung 
in der Originalsprache eine gravierende Abweichung von der damaligen Inszenierungs-
praxis darstellt: „Mozarts Oper wurde in Deutschland nämlich schon seit 1788 
ausschließlich in deutscher Sprache […] aufgeführt.“ (Eilert 1977: 42) 
11 Die Aufwertung der Figur von Donna Anna widerspricht dem Libretto der Oper, in dem 
Donna Elvira die eigentliche Gegenspielerin von Don Giovanni ist. Diese Änderung gehört 
nach Kaiser zu jenen „Akzentverlagerungen“ (Kaiser 1975: 8), die dazu dienen, die 
Operninterpretation des Enthusiasten im zweiten Teil des Fantasiestücks plausibel zu 
machen: „Der Enthusiast erlebt Mozarts Oper in einer Weise, die es ermöglicht, extreme 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



110 

Stimme!“; „aus ätherischem Metall gegossene Töne“ (ebd.). Don Juan sieht 
er als „kräftige, herrliche Gestalt“, wobei sich ihm etwas Teuflisches in die 
schönen Gesichtszüge mischt, das „einen unwillkürlichen Schauer erregt“ 
(Hoffmann 1986: 18). Es scheint, als könnte er „die magische Kunst der 
Klapperschlange“ (ebd.) üben, deren Blick – wie aus der Symbolik bekannt 
– einem die Besinnungskraft raubt. Donna Annas „entsetzlich[e], 
herzzerschneidend[e] Tön[e]“ drücken für den Erzähler nicht nur 
Verzweiflung über den Tod des Vaters aus, sondern sie zeugen ihm von 
einem „verderbliche[n], tötende[n] Kampf im Innern“ (Hoffmann 1986: 18–
19). Auch bei Don Juan ist es vermeintlich „der Kampf von Haß und Liebe 
im Innern“ (ebd. 18), der ihn an der Flucht hindert. Während bei der 
Beschreibung Donna Annas neben ihrer äußeren Erscheinung und ihren 
Augen die faszinierende Stimme von großer Bedeutung ist, spielt dieser 
Aspekt bei der Charakterisierung Don Juans keine Rolle (vgl. Kaiser 1975: 
9). Die Deutung der Oper, bzw. der Beziehung von Donna Anna und Don 
Juan leitet der Enthusiast aus einer Szene, der Verführungsszene ab, die 
allerdings in Mozarts Oper auf der Bühne nicht dargestellt wird. Gleichwohl 
gilt die Verführung selbst für den Enthusiasten von vornherein als eine 
Tatsache.12  

Sein Kunstgenuss am Bühnengeschehen wird nach Donna Elviras 
Auftritt in der fünften Szene, so meint er zuerst, durch die Außenwelt, das 
vermeintliche Öffnen der Logentür und die geahnte Anwesenheit einer 
zweiten Person in der Loge gestört. Er glaubt „das Knistern eines seidenen 
Gewandes“ zu hören und die Gegenwart eines „Frauenzimmers“ (Hoffmann 
1986: 20) zu spüren. Diese Vermutung fuhr ihm „wie ein Stich durchs 
Herz“ (Hoffmann 1986: 19), was motivisch an eine frühere Szene in der 
Oper erinnert, in der der Komtur im Duell getötet wird. Er war aber „ganz 
versunken in die poetische Welt, die [ihm] die Oper aufschloß“ (Hoffmann 

                                                                                                                                                       
Erfahrungen seines spannungsreichen Lebens auf Don Juan und Donna Anna zu 
übertragen. Je schlüssiger ihm seine subjektive Umdeutung des Meisterwerks erscheint, um 
so mehr bewundert er es.“ (Kaiser 1975: 26) 
12 Bezüglich Donna Annas Verführung teilen sich die Meinungen der Interpreten. Kaisers 
Ansicht nach lässt der Enthusiast die Szenen der Oper unbeachtet, die seine Deutung 
untergraben würden. So auch Donna Annas Bericht über Don Juans Besuch in ihrem 
Zimmer, der „Don Ottavios Illusion über ihre Reinheit eher bestärkt als zerstört“ (Kaiser 
1975: 11). Etwas abweichend von seinem Konzept behauptet Schmidt, dass auch in da 
Pontes Libretto viele Hinweise zu finden sind, „die die These von Donna Annas 
Verführung in den Bereich der Wahrscheinlichkeit stellen“ (Schmidt 2006: 59). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



111 

1986: 20), so konnte er die Geräusche in der Loge ignorieren und sich auf 
die Bühnenhandlung konzentrieren.13 
 

Ich war so glücklich, mich allein in der Loge zu befinden, um ganz ungestört das 
so vollkommen dargestellte Meisterwerk mit allen Empfindungsfasern, wie mit 
Polypenarmen, zu umklammern und in mein Selbst hineinzuziehen! Ein einziges 
Wort, das obendrein albern sein konnte, hätte mich auf eine schmerzhafte Weise 
herausgerissen aus dem herrlichen Moment der poetisch-musikalischen 
Begeisterung! (Hoffmann 1986: 19) 
 
Paradoxerweise ist die „fabelhafte Begebenheit“ (Hoffmann 1986: 

16) gerade seiner Konzentration, seinem starken Nach- und Mit-
empfindungsvermögen zu verdanken. Als am Ende des ersten Aktes 
nämlich der Vorhang fällt und der Enthusiast nach seiner Logennachbarin 
schaut, erkennt er in ihr erstaunt Donna Anna.14 Eigentlich ist ihre 
Erscheinung in der Loge keine wirkliche Störung durch die Außenwelt, 
sondern ein Zeichen dafür – und somit verweist die Szene auf den Anfang 
der Geschichte zurück –, dass sich die Grenzen zwischen der äußeren und 
inneren Welt des Protagonisten aufheben. Es trennte ihn kein Gitterfenster 
mehr von den Bühnenfiguren, es gelang ihm tatsächlich, das „Meisterwerk“ 
in sein „Selbst hineinzuziehen“: „[I]hr Mund (so schien es mir) verzog sich 
zu einem ironischen Lächeln, in dem ich mich spiegelte und meine alberne 
Figur erblickte.“ (ebd.) Die sinnliche Erfahrung der Musik – wie Lieb und 
Meteling in ihrer Studie andeuten – „versetzt [den Enthusiasten] in einen 
Zustand des Rausches“, lässt ihn in eine „poetische Welt“ eintreten, wobei 
Donna Annas Besuch in der Loge als Höhepunkt seiner musikalischen 
Ekstase zu betrachten ist (Lieb / Meteling 2003: 38).  

                                                            
13 Laut Eilert soll gerade diese „anfänglich ablehnende […] Haltung des Enthusiasten“ die 
Wahrscheinlichkeit des Logenbesuchs der Sängerin erhöhen (Eilert 1977: 46). 
14 Wie die Sängerin gleichzeitig auf der Bühne und in der Fremdenloge zugegen sein 
konnte, wird in der Forschung kontrovers diskutiert. Vgl. z. B.  Patzelt (1976: 125), Eilert 
(1977: 51 – 53), Meier (1992: 520). Klüglich zufolge handelt es sich dabei um eine 
„mystische Begegnung außerhalb von Raum und Zeit“ (Klüglich 2000: 24), der Enthusiast 
begegnet nicht „Donna Anna in ihrer endlichen, psychischen Gestalt, sondern Donna 
Annas Geist.“ (Ebd.: 25). Liebrand, deren Meinung in dieser Hinsicht die Auffassung der 
vorliegenden Interpretation am nächsten steht, stellt demgegenüber bereits 1996 fest, dass 
der Logenbesuch nicht rätselhaft sei, sondern durchaus der „Logik der Erzählung“ 
entspricht: „Denn wenn Donna Anna als Synonym für Musik gelesen werden kann, ist sie 
nicht nur dort anwesend, wo aufgeführt wird, sie ist immer auch da präsent, wo das 
Aufgeführte kongenial rezipiert wird“ (Liebrand 1996: 55). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



112 

Beim Anblick von Donna Anna steht der Enthusiast in der Pause 
sprachlos und gelähmt. Dieses Benehmen beschwört seine frühere Annahme 
herauf, nach der Don Juan eine ähnlich magische Wirkung auf seine Opfer – 
so auch auf Donna Anna – hätte wie die Klapperschlange auf ihre Beute. 
Nur die Rollen sind in der Logenszene anders verteilt, Donna Anna verfügt 
über „die magische Kunst“ und der Enthusiast wird zu ihrer Beute: „Donna 
Anna, ganz in dem Kostüme, wie ich sie eben auf dem Theater gesehen, 
[…] richtete auf mich den durchdringenden Blick ihres seelenvollen Auges. 
– Ganz sprachlos starrte ich sie an […] und konnte […] die durch das 
Erstaunen […] wie durch den Schreck gelähmte Zunge nicht bewegen“ 
(Hoffmann 1986: 20). Den Augen Donna Annas wurde bereits in der 
Schilderung der ersten Szene der Oper besondere Bedeutung beigemessen. 
Es hieß dort: „Augen, aus denen Liebe, Zorn, Haß, Verzweiflung wie aus 
einem Brennpunkt eine Strahlenpyramide blitzender Funken werfen, die wie 
griechisches Feuer unauslöschlich das Innerste durchbrennen!“ (Hoffmann 
1986: 17). Die toskanische Sprache, die sie allein beherrscht, steigert noch 
mehr die Wirkung des Blickes: „Im Sprechen erhöhte sich der Ausdruck des 
dunkelblauen Auges“ (ebd.), und das Herz des Enthusiasten schlug heftiger. 
Die Worte Donna Annas versetzen ihn, wie er formuliert, in einen 
Bewusstseinszustand: „in eine Art Sonnambulism, in dem [er] die geheimen 
Beziehungen erkannte, die [ihn] so innig mit ihr verbanden, daß sie selbst 
bei ihrer Erscheinung auf dem Theater nicht hatte von [ihm] weichen 
können“ (Hoffmann 1986: 21). Für Donna Annas Erscheinen sucht er keine 
Erklärung mehr, ihm kommt sein eigener Zustand wie der eines 
Träumenden vor, der das Unmögliche im Traum nicht hinterfragt. Dabei 
handelt es sich um eine weitere Verschmelzung von äußerer und innerer 
Wirklichkeit: Die Unterhaltung der beiden findet in italienischer Sprache 
statt, die laut dem Enthusiasten auf Deutsch wegen der Steifheit der Sprache 
gar nicht wiedergegeben werden kann. Donna Anna und der Enthusiast 
verstehen sich, ihre Zusammengehörigkeit drückt sich symbolisch in der 
gemeinsamen Sprache, der Sprache der Oper aus.15 Nicht zufällig wirken 
Donna Annas toskanische Worte wie Gesang, durch Musik ist ein besseres 
Begreifen, eine tiefere Erkenntnis möglich: 
 
                                                            
15 In seiner Studie über Hoffmanns Musikerzählungen stellt auch Wittkowski anhand von 
Don Juan fest, dass die Sängerin mit dem Erzähler, dem Enthusiasten „mystisch-kongenial 
verbunden ist“ (Wittkowski 1978: 62).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



113 

Indem sie über den Don Juan, über ihre Rolle sprach, war es, als öffneten sich mir 
nun erst die Tiefen des Meisterwerks, und ich konnte hineinblicken und einer 
fremden Welt phantastische Erscheinungen deutlich erkennen. Sie sagte, ihr 
ganzes Leben sei Musik, und oft glaube sie manches im Innern geheimnisvoll 
Verschlossene, was keine Worte aussprächen, singend zu begreifen. (Hoffmann 
1986: 21) 
 
In ihrem Gespräch stellt sich heraus, dass der Enthusiast selber 

Opernkomponist ist, dessen Werk die Sängerin schon gesungen hat und in 
dessen Musik sie sich gefunden und mit ihm eins gefühlt hat:  „‚Ging nicht 
der zauberische Wahnsinn ewig sehnender Liebe in der Rolle der ∗∗∗ in 
deiner neusten Oper aus deinem Innern hervor? – Ich habe dich verstanden: 
dein Gemüt hat sich im Gesange mir aufgeschlossen! – Ja’ […] ‚ich habe 
dich gesungen, so wie deine Melodien ich sind.’“ (Hoffmann 1986: 21). 
Ähnlich wünschte sich der Enthusiast zu Beginn durch die Aufführung der 
Oper der Empfindungen und Gedanken des komponierenden Meisters 
teilhaftig zu werden und ähnlich erkennt er in der Figur Don Juans, wie die 
Sängerin in seiner Oper, das Hauptmotiv „ewig sehnender Liebe“, was 
mittelbar auf die innere Verwandtschaft der beiden Komponisten wie auch 
der Donna Anna und des Enthusiasten hindeutet. Nicht nur die Sängerin 
identifiziert sich voll mit ihrer Rolle, wie dies unter anderem ihr 
ungeschminktes Gesicht zeigt, auch der Enthusiast sieht keinen Unterschied 
zwischen der Opernfigur Donna Anna und der italienischen Sängerin. In 
diesem Fall heben sich die Grenzen zwischen Realität und Kunstwelt erneut 
auf, indem die Bühnenfigur und deren Darstellerin, wie Komponist und 
Zuschauer ineinander übergehen.16  

Die Theaterglocke unterbricht ihr Gespräch – wie das Läuten zu 
Beginn den Schlaf – und Donna Anna „fuhr mit der Hand nach dem Herzen, 
als empfände sie einen plötzlichen Schmerz“ (Hoffmann 1986: 21). 
Motivisch wiederholt diese Bewegung das Moment, als der Enthusiast 
während der Aufführung jemanden in seiner Loge zu bemerken glaubte, 
was er „wie ein[en] Stich durchs Herz“ empfand. Während er Angst hatte, 
dass dadurch sein ‚Einswerden‘ mit der Musik beeinträchtigt wird, 
verursacht hier den Schmerz der Sängerin ausdrücklich ihre Identifizierung 
mit der Rolle: „Unglückliche Anna, jetzt kommen deine fürchterlichsten 
Momente“. (Ebd.)  
                                                            
16 Einen ähnlichen Standpunkt vertritt in diesem Zusammenhang Klüglich: „Indem nun der 
Enthusiast in die poetische Welt versinkt, die ihm die Oper eröffnet […], beginnen die 
Grenzen zwischen Realität und Phantastischem langsam zu verschwimmen“ (Klüglich 
2000: 17). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



114 

Der Enthusiast war bereits vom ersten Akt voll und ganz entzückt, 
aber „nach dem wunderbaren Ereignis wirkte“ die Musik plötzlich „auf eine 
ganz andere, seltsame Weise“ auf ihn: „Es war, als ginge eine lang 
verheißene Erfüllung der schönsten Träume aus einer andern Welt wirklich 
in das Leben ein; als würden die geheimsten Ahnungen der entzückten 
Seele in Tönen festgebannt und müßten sich zur wunderbarsten Erkenntnis 
seltsamlich gestalten“ (Hoffmann 1986: 22). Nach der Begegnung in der 
Pause nimmt der Enthusiast seine Umgebung verändert wahr. Während er 
den „zarten, warmen Hauch“ (Hoffmann 1986: 20), den er im ersten Akt in 
der Loge hinter sich fühlte, als störenden Faktor ausschließen wollte, fühlt 
er im zweiten Akt einen „sanften, warmen Hauch“ (Hoffmann 1986: 22) 
über sich hinweggleiten, der ihn diesmal „in trunkener Wollust erbeben“ 
lässt: „unwillkürlich schlossen sich meine Augen, und ein glühender Kuß 
schien auf meinen Lippen zu brennen: aber der Kuß war ein wie von ewig 
dürstender Sehnsucht lang ausgehaltener Ton“ (Hoffmann 1986: 22). Die 
„ewig dürstende Sehnsucht“ – in seiner Oper die „ewig sehnend[e] Liebe“ 
(Hoffmann 1986: 21) – geht in dem imaginierten Kuss in Erfüllung, der die 
Form von Musik annimmt. Während die Musik im ersten Teil in ihm 
seelische und körperliche Wirkungen auslöst, scheint sich die sinnliche 
Wahrnehmung im zweiten Teil zur Musik zu verwandeln.  

Nach dem inneren Geschehen wendet sich die Erzählung erneut der 
Bühnenhandlung zu. Aus dem zweiten Akt wird außer Donna Annas Szene 
nur das Finale kommentiert. Seine Beschreibung entspricht den früheren 
Assoziationen des Enthusiasten während der Ouvertüre: In der „frevelnden 
Lustigkeit“ (Hoffmann 1986: 22) am Ende wiederholt sich variiert der 
„jauchzende Frevel“ (Hoffmann 1986: 17), im „dumpfen Murmeln des 
herannahenden Gewitters“ (Hoffmann 1986: 22), im Sturm und Donner 
wird der Sturm vom Anfang durchlässig, im Bilde höllischer Qualen und im 
Geheul der Dämonen kehrt die Vision des Enthusiasten von den aus tiefer 
Nacht ihre glühenden Krallen ausstreckenden Dämonen wieder. Und 
schließlich in der „Stunde des Untergangs“ (ebd.), als Don Juan mit den 
Dämonen verschwindet, vollendet sich das Schicksal der „auf des 
bodenlosen Abgrunds dünner Decke“ (Hoffmann 1986: 17) lustig tanzenden 
frohen Menschen.  

Die Musik bringt den Enthusiasten in „die exaltierteste Stimmung“ 
(Hoffmann 1986: 23), die nach der Aufführung an der Wirtstafel durch das 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



115 

„Gewäsch“ (ebd.) der anderen Hotelgäste wieder gestört wird.17 Die Szene 
reimt auf seine Befürchtung während des ersten Aktes: „Ein einziges Wort, 
das obendrein albern sein konnte, hätte mich […] herausgerissen aus dem 
herrlichen Moment der poetisch-musikalischen Begeisterung!“ (Hoffmann 
1986: 19). Wie sich die Hotelgäste, das bürgerliche Publikum, über das 
Spiel der italienischen Sänger unterhalten und wie sie vor allem auf 
Äußerlichkeiten der Aufführung achten, beweist für den Enthusiasten, „daß 
wohl keiner die tiefere Bedeutung der Oper aller Oper auch nur ahnte“ 
(Hoffmann 1986: 23). Diesen Gegensatz zwischen der Rezeption der 
Aufführung durch den Enthusiasten und den Großteil der nur Unterhaltung 
suchenden Zuschauer unterstützt mittelbar auch die Untersuchung der 
Raumsymbolik von Magdolna Orosz, der zufolge das Hotel und die 
Wirtstafel „der Ort des größeren Publikums [sind], von dem sich der […] 
Ich-Erzähler in seiner Musikauffassung unterscheidet“ (Orosz 2001: 126). 
Die Bühne und die Loge erscheinen jedoch in der Erzählung als „das 
wunderbare, romantische Reich […], wo die himmlischen Zauber der Töne 
wohnen“ (Hoffmann 1986: 21) und sind mit den beiden 
Bewusstseinszuständen von Einbildung und Traum verknüpft (vgl. Orosz 
2001: 127). 

Der zweite Teil der Erzählung beginnt ähnlich wie der erste, der 
Enthusiast wird auch diesmal durch Töne aus seinem Zimmer gelockt: „Um 
Mitternacht“ (Hoffmann 1986: 24) meint er die Stimme von Theodor, dann 
ein Rauschen an der Tapetentür zu hören, und sucht darauf erneut die 
Fremdenloge, den Ort des herrlichsten Kunstgenusses und der Begegnung 
mit Donna Anna auf, in der Hoffnung, dass sich dieses „wunderbare 
Abenteuer“ (ebd.) wiederholen könnte.18 Mit seiner Rückkehr in die Loge 
werden mehrere Momente des ersten Teiles heraufbeschworen. Er verhält 

                                                            
17 „Als eine Art Satyrspiel zu dem Theatererlebnis“ bezeichnet Eilert das Gespräch an der 
Wirtstafel, in dem die Bemerkungen der Beteiligten einen Kontrast zur Darstellung des 
Enthusiasten bilden (Eilert 1977: 47). Kritisch verhält sich dagegen Meier in Bezug auf den 
vereinfachenden Gegensatz von „einem romantischen Zauberreich und der gutbürgerlichen 
Lebenswelt“ (Meier 1992: 518). Gegenüber einer „primär inhaltsbezogenen“ Auslegung der 
Erzählung stellt er Hoffmanns poetologische Konzeption in den Mittelpunkt. „Hoffmanns 
Durchbrechen der Erzählebene“ zielt vor allem auf die Reaktion der Leser ab, mit seiner 
Hilfe will er ihr „Gemüt […] unmittelbar […] affizieren“ (ebd.: 519). 
18 Durch „die Rückkehr des Protagonisten in die Fremdenloge“, wie Ludwig in ihrer Studie 
anmerkt, erhält die Erzählung eine zyklische Struktur, „man fühlt sich erinnert an 
Raumkonstruktionen in romantischen Romanen, in denen die Reisen der auf der Suche 
nach einer verlorenen, fremdgewordenen Heimat umherziehenden Figuren sich oft in 
Kreisbewegungen gestalten“ (Ludwig 2009: 78).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



116 

sich zunächst ähnlich wie früher während der Aufführung, als er dem nur 
geahnten Nachbarn den Rücken zuwandte und seine Aufmerksamkeit voll 
auf die Bühne richtete, obwohl ihm diesmal bewusst ist, dass der Kellner 
mit dem bestellten Punsch in die Loge tritt: 
 

Ich lehne mich, ihm den Rücken wendend, über der Loge Rand und sehe in das 
verödete Haus, dessen Architektur, von meinen beiden Lichtern magisch 
beleuchtet, in wunderlichen Reflexen fremd und feenhaft hervorspringt. Den 
Vorhang bewegt die das Haus durchschneidende Zugluft. – Wie wenn er 
hinaufwallte? wenn Donna Anna […] erschiene – ‚Donna Anna!‘ rufe ich 
unwillkürlich: der Ruf verhallt in dem öden Raum, aber die Geister der 
Instrumente im Orchester werden wach – ein wunderbarer Ton zittert herauf; es 
ist, als säusle in ihm der geliebte Name fort! – Nicht erwehren kann ich mich des 
heimlichen Schauers, aber wohltätig durchbebt er meine Nerven. (Hoffmann 1986: 
24) 
 
Die Szene erinnert aber auch an das Erwachen des Enthusiasten. Ein 

wesentlicher Unterschied zum Anfang besteht jedoch darin, dass während 
dort die Instrumente ihn aus seinem Zimmer gleichsam zu sich rufen, hier 
sein Ruf „‚Donna Anna!‘ […] die Geister der Instrumente“ (ebd.) erweckt 
und sie erklingen lässt. Eine klare Parallele zeichnet sich andererseits zu 
Donna Annas Szene im zweiten Akt ab: Wie hier der „heimliche Schauer“ 
seine Nerven „wohltätig durchbebt“, lässt ihn dort der „sanfte, warme 
Hauch“ „in trunkener Wollust erbeben“ (Hoffmann 1986: 22). Dort endet 
jedoch diese Empfindung in einem Kuss, eigentlich einem „lange 
ausgehaltenen Ton“ (ebd.), hier wird er durch das Erlebnis bereits zum 
Schreiben, zu eigener Produktivität animiert. Er verwandelt die Loge zum 
Arbeitszimmer, in dem eine Erzählung mit der Überschrift In der 
Fremdenloge Nr. 23 entsteht. 

Der Auftakt seiner Deutung der Oper: „Nur der Dichter versteht den 
Dichter“ (Hoffmann 1986: 24) zeugt bereits von seinem erstarkten 
Künstlerbewusstsein. Er stellt sich zu Mozart, dem „göttlichen Meister“ in 
Beziehung, indem er, den die Oper in die „exaltierteste Stimmung“ 
(Hoffmann 1986: 23) versetzte, nun seine Musik ‚erklärt‘: „[N]ur ein 
romantisches Gemüt kann eingehen in das Romantische; nur der poetisch 
exaltierte Geist, der mitten im Tempel die Weihe empfing, das verstehen, 
was der Geweihte in der Begeisterung ausspricht“ (Hoffmann 1986: 24). 
Dabei klingen auch Donna Annas Worte aus der ersten Logenszene nach: 
„[D]u verstehst mich, denn ich weiß, daß auch dir das wunderbare, 
romantische Reich aufgegangen, wo die himmlischen Zauber der Töne 
wohnen!“ (Hoffmann 1986: 21). Es ist unschwer einzusehen, dass sich in 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



117 

diesen Formulierungen wiederum die innige Verbundenheit der beiden 
Figuren zeigt. 

Der Enthusiast „übersetzt“ die Musik nicht einfach in Worte, es 
handelt sich dabei auch nicht um eine wissenschaftlich-sachliche Deutung 
von Mozarts Werk, sondern um literarisch-kreative Gedanken, zu denen ihn 
die gehörte Musik inspirierte, sodass er eine gleichsam eigene Don Juan-
Geschichte schreibt. Deren Wesen macht bei ihm die tragische Beziehung 
von Donna Anna und Don Juan aus, die er „ohne alle Rücksicht auf den 
Text“ (Hoffmann 1986: 27) allein aufgrund der Musik selber erschafft. Aus 
seiner Sicht ist Don Juan mit allem ausgestattet, „was den Menschen, in 
näherer Verwandtschaft mit dem Göttlichen, über den gemeinen Troß […] 
erhebt; was ihn bestimmt zu besiegen, zu herrschen“ (Hoffmann 1986: 25). 
Don Juan bekommt bei ihm einen faustischen Zug: Ihn treibt „ein ewiges 
brennendes Sehnen […] alle Erscheinungen der irdischen Welt“ (ebd.) 
aufzugreifen und er hofft „die Sehnsucht, die seine Brust zerreißt“ 
(Hoffmann 1986: 26) in der Liebe stillen zu können. Vom Teufel irregeführt 
glaubt er, dass „durch den Genuß des Weibes schon auf Erden das erfüllt 
werden könne, was bloß als himmlische Verheißung in unsrer Brust wohnt 
und eben jene unendliche Sehnsucht ist, die uns mit dem Überirdischen in 
unmittelbaren Rapport setzt“ (ebd.). Seine Sehnsucht schlägt aber in 
„frevelnde[n] Hohn gegen die Natur und den Schöpfer“ (ebd.) um, da er in 
der Sinnlichkeit keine endliche Befriedigung findet. Er feiert in der 
Verführung einer Braut, in dem gestörten Glück der Liebenden seinen 
Triumph. Dies lässt sich mit seiner Doppelnatur, dem Faustischen und dem 
Mephistophelischen erklären. In seinen Eroberungen strebt er immer nach 
der Vollkommenheit und als er sie letztlich doch nicht findet, dann setzt 
sich in ihm das Verbrecherische, das teuflische Wesen durch. 

Donna Anna ist in den Augen des Enthusiasten das „göttlich[e] 
Weib“ (Hoffmann 1986: 27), die ebenbürtige Partnerin Don Juans, die ihm 
aber selber zum Opfer fällt, obwohl sie ihn von seinem frevelhaften Streben 
hätte erlösen können. Allein sie hätte ihn „die ihm innewohnende göttliche 
Natur“ (ebd.) erkennen lassen können. Diese Deutung des Enthusiasten lässt 
sich allerdings gleichzeitig auch auf seine Beziehung zu der Sängerin / 
Donna Anna übertragen, in die er sich verliebt hat. Der Enthusiast, dessen 
Name auf einen göttlich inspirierten Wahnsinnigen hindeutet, übernimmt 
damit im Grunde Don Juans Rolle, die jener verfehlte. Bereits zu Beginn der 
Erzählung wird die Don Juan-Auslegung des Enthusiasten unterschwellig in 
seinen Gedanken vorweggenommen und auf sich selbst bezogen, indem er 
anhand des Stimmengewirrs zunächst glaubt, vom Teufel mitgerissen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



118 

worden zu sein: „Sollte der allezeit geschäftige Satan mich im Rausche – ?“ 
(Hoffmann 1986: 16). Unterstüzt wird dies auch durch den Hinweis auf den 
Champagner, den er an der Wirtstafel zu Mittag getrunken hat. Dieser weist 
nämlich motivisch auf Don Juans Figur im Finale voraus: „Don Juan […] 
lüftete einen Kork nach dem andern, um den brausenden Geistern, die 
hermetisch verschlossen, freie Herrschaft über sich zu erstatten“ (Hoffmann 
1986: 22).19 Es geht hier allerdings nicht nur um die identifikatorische 
Verschmelzung des Enthusiasten mit der Bühnenfigur, worauf etwa 
Liebrand (1996: 52) hinweist, sondern vielmehr um die Identifikation mit 
einer in seinem Sinne idealen Don Juan-Figur. Don Juan, der in der Oper 
nicht erkennt, dass allein die Liebe Donna Annas „ihn der Verzweiflung 
seines nichtigen Strebens“ (Hoffmann 1986: 27) entreißen könnte, gerät am 
Ende in die „unterirdische Geisterwelt“ (Hoffmann 1986: 22). Für den 
Enthusiasten hingegen ist die Liebe, die die „leuchtende[n] Blitz[e]“ 
(Hoffmann 1986: 20) von Donna Annas Augen in seinem Herzen 
entzündeten, Inspiration zur Kunst, die den Eintritt in eine höhere Welt, ein 
„unbekanntes Geisterreich“ ermöglicht, wo „alles auf Erden Verheißene 
über alle Maßen erfüllt“ (Hoffmann 1986: 29) wird. 

Doch beschränkt sich die Inspiration nicht allein auf das Schreiben, 
es ertönt in seiner Imagination zugleich die Arie von Donna Anna „Non mi 
dir bell’ idol mio!“ (ebd.), die in Mozarts Oper – ähnlich wie die Loge des 
Enthusiasten in der Erzählung – die Nummer 23 trägt.20 Zum dritten Mal 
kehrt hier das Motiv des „warmen Hauchs“ wieder, das ihn in steigendem 
Maße immer mit Donna Anna verbindet: 
 

Ein warmer elektrischer Hauch gleitet über mich her […] mich umfängt ein seliges 
Gefühl, das ich nur in Tönen aussprechen zu können glaube. Die Luft streicht 
heftiger durch das Haus – die Saiten des Flügels im Orchester rauschen – Himmel! 
wie aus weiter Ferne, auf den Fittichen schwellender Töne eines luftigen 
Orchesters getragen, glaube ich Annas Stimme zu hören. (Hoffmann 1986: 28-29) 

                                                            
19 Eine weitere Parallele bilden auch die Figurenpaare Don Juan –  Leporello und 
Enthusiast – Kellner im Finale bzw. am Anfang der nächtlichen Logenszene. Weiter lässt 
sich der Besuch des Geistes des getöteten Komturs in Don Juans Schloss motivisch mit 
Donna Annas Erscheinung in der Loge des Enthusiasten verbinden. 
20 Zu bemerken ist allerdings, dass laut Kaiser der Zusammenfall der Zahlen keinen 
verschlüsselten Sinn hat. Tatsache ist nämlich, dass die Fremdenloge des Bamberger 
Theaters, an dem Hoffmann ab 1808 als Musikdirektor, später als Kapellmeister und 
Bühnenbildner tätig war, die Nummer 23 trug. Fraglich ist für ihn die Vermutung, dass die 
Logennummer auf Donna Annas Szene verweist, auch deshalb, weil die Arie, die in den 
modernen Mozart-Ausgaben zwar die Nummer 23 hat, in den Partituren vor 1812 aber, die 
er studiert hat, unter anderen Nummern  verzeichnet ist (vgl. Kaiser 1975: 23). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



119 

Eigentlich durchdringen einander auch diesmal die Bereiche 
Wirklichkeit und Kunstwelt: Die hereinströmende Luft lässt die Instrumente 
im Orchesterraum rauschen, was in seiner Vorstellung die ersehnte Melodie 
heraufbeschwört. Aus anderer Sicht lässt sich die Szene als die Umkehrung 
des Anfangs begreifen. Während dort der Enthusiast durch die dissonanten 
Töne des stimmenden Orchesters aus seinem Schlaf gerissen wird, will er 
hier in eine Traumwelt eingelassen werden:  
 

Schließe dich auf, du fernes, unbekanntes Geisterreich! […] Laß mich eintreten in 
den Kreis deiner holdseligen Erscheinungen! Mag der Traum, den du bald zum 
Grausen erregenden, bald zum freundlichen Boten an irdischen Menschen erkoren 
– mag er mein Geist, wenn der Schlaf den Körper in bleiernen Banden festhält, 
den ätherischen Gefilden zuführen! (Hoffmann 1986: 29) 

 
Motivisch verbinden sich in dem Enthusiasten die ätherischen 

Gefilde mit der „wie aus ätherischem Metall gegossenen“ Stimme 
(Hoffmann 1986: 17) der Donna Anna. In dieser seiner Sehnsucht vereinen 
sich Traum, Kunst, Liebe und himmlische Sphäre – wie sie für die 
romantische Vorstellung allgemein kennzeichnend sind.  

Im Nachtrag, im Gespräch des Mittags an der Wirtstafel, werden 
jedoch Wirklichkeit und Kunstwelt auch kontrapunktisch zusammengeführt: 
Die italienische Sängerin stirbt nachts um zwei Uhr, ausgerechnet in dem 
Moment, als der Enthusiast ihre Arie zu hören glaubt. Ihr Tod erfüllt selbst 
die Prophetie des Enthusiasten über Donna Annas Schicksal: „Sie wird 
dieses Jahr nicht überstehen“ (Hoffmann 1986: 28). In Gedanken nimmt er 
aber ihren Tod bereits bei ihrem ersten Erscheinen auf der Bühne vorweg, 
als er für ihre „herzzerschneidenden Tön[e]“ eine Erklärung zu finden sucht 
und meint, „nur ein verderblicher, tötender Kampf im Innern kann sie 
hervorbringen“ (Hoffmann 1986: 19). Seine Annahme wird auch durch 
Donna Annas veränderte Verfassung im Finale bestätigt: „eine Totenblässe 
überzog ihr Gesicht, das Auge war erloschen, die Stimme zitternd und 
ungleich“ (Hoffmann 1986: 23), dennoch bleibt die Gesamtwirkung auf den 
Enthusiasten „herzzerreißend“ (ebd.). Da der Enthusiast zwischen der 
Sängerin und Donna Anna keine Unterscheidung trifft und sich auch die 
Sängerin mit ihrer Rolle identifiziert, wird seine Deutung durch die 
zunächst bestürzende Nachricht von ihrem Tod gleichsam verstärkt.21 

                                                            
21 Ähnlich Klüglich (2000: 34). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



120 

Die Begebenheit, so ein kurzes Fazit, über die der Enthusiast 
berichtet, wird nicht nur durch den Besuch von Donna Anna in seiner Loge 
fabelhaft, sondern auch dadurch, dass er, wie oben angedeutet, im 
Augenblick des Todes der Sängerin deren Anwesenheit im leeren Theater 
spürt und um Einlass in Dschinnistan, in das Geisterreich der Musik, des 
Traums bittet. In beiden Momenten verwirklicht sich das bereits im 
Untertitel anklingende Strukturprinzip des gesamten Werkes, namentlich die 
unentwegte Durchlässigkeit von Innen- und Außenwelt und das 
gegenseitige Durchdringen von Wirklichkeit und Imagination. Der Nachtrag 
steigert ihre Beziehung insofern weiter, als die Wirklichkeit hier gleichsam 
kausal auf die Vorstellungen des Enthusiasten zu resonieren scheint. 
 
 
Literatur 
 
Achermann, Eric (2010): Text-Musik-Relationen. In: Detlef Kremer (Hrsg.): 

E. T. A. Hoffmann. Leben – Werk – Wirkung, Berlin / New York: 
De Gruyter, 546 – 552. 

Barótiné Gaál, Márta (1977): „E. T. A. Hoffmann Don Juan-interpretációja“ 
(= Die Don Juan-Interpretation von E. T. A. Hoffmann). In: A 
Juhász Gyula Tanárképző Főiskola tudományos közleményei 1, 
43 – 50. (Acta Academiae Paedagogicae Szegediensis). 

Eilert, Heide (1977): Theater in der Erzählkunst. Eine Studie zum Werk 
E. T. A. Hoffmanns, Tübingen: Niemeyer. 

Hoffmann, E. T. A. (1986): Erzählungen. Märchen. In: Hoffmanns Werke 
in drei Bänden. Bd. 1, ausgew. und eingel. von Gerhard Schneider, 
Berlin / Weimar: Aufbau-Verlag (Bibliothek Deutscher Klassiker). 

Kaiser, Hartmut (1975): „Mozarts Don Giovanni und E. T. A. Hoffmanns 
Don Juan. Ein Beitrag zum Verständnis des ‚Fantasiestücks’“. In: 
Mitteilungen der Hoffmann-Gesellschaft 21 / 1975, 6 – 26. 

Kaiser, Gerhard R. (1988): E. T. A. Hoffmann, Stuttgart: Metzler.  
Keil, Werner (2010): E. T .A. Hoffmann als Komponist. In: Detlef Kremer 

(Hrsg.): E. T. A. Hoffmann. Leben – Werk – Wirkung. Berlin / 
New York: De Gruyter, 425 – 448. 

Klüglich, Alexander (2000): „Aufstieg zu vollendetem Künstlertum. Ein 
Beitrag zur Kunstauffassung in E. T. A. Hoffmanns Erzählung ‚Don 
Juan’“. In: E. T. A. Hoffmann-Jahrbuch 8 / 2000, 13 – 36. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



121 

Kreutzer, Hans Joachim (1986): „Proteus Mozart. Die Opern Mozarts in der 
Auffassung des 19. Jahrhunderts“. In: Deutsche Vierteljahres-
schrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 60 / 
1986, 1 – 23. 

Lieb, Claudia / Arno Meteling (2003): „E. T. A. Hoffmann und Thomas 
Mann. Das Vermächtnis des ‚Don Juan’“. In: E. T. A. Hoffmann-
Jahrbuch 11 / 2003, 34 – 59. 

Liebrand, Claudia (1996): Aporie des Kunstmythos. Die Texte E. T. A. 
Hoffmanns, Freiburg / Br.: Rombach. 

Lubkoll, Christine (2015): Fantasiestücke in Callot’s Manier. Blätter aus 
dem Tagebuche eines reisenden Enthusiasten. Mit einer Vorede von 
Jean Paul (1814/15). In: Christine Lubkoll / Harald Neumeyer 
(Hrsg.): E. T. A. Hoffmann Handbuch. Leben – Werk – 
Wirkung, Stuttgart: Metzler, 9 – 11. 

Ludwig, Arianne (2009): Zu E.T.A. Hoffmanns „Don Juan“ und der 
literarischen Rezeption der Opernszenen um den reisenden Enthu-
siasten. In: Walter Pape (Hrsg.): Raumkonfigurationen in der 
Romantik, Tübingen: Niemeyer 73 – 84. 

Meier, Albert (1992): „Fremdenloge und Wirtstafel. Zur poetischen 
Funktion des Realitätsschocks in E. T. A. Hoffmanns Fantasiestück 
‚Don Juan’“. In: Zeitschrift für deutsche Philologie 111 / 1992, 
516 – 531. 

Nieberle, Sigrid (2015a): Don Juan. Eine fabelhafte Begebenheit, die sich 
mit einem reisenden Enthusiasten zugetragen (1813). In: Christine 
Lubkoll / Harald Neumeyer (Hrsg.): E. T. A. Hoffmann Handbuch. 
Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart: Metzler, 20 – 22. 

Nieberle, Sigrid (2015b): Stimme / Instrument / Instrumentalmusik. In: 
Christine Lubkoll / Harald Neumeyer (Hrsg.): E. T. A. Hoffmann 
Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart: Metzler, 400 – 
404. 

Orosz, Magdolna (2001): Identität, Differenz, Ambivalenz: Erzähl-
strukturen und Erzählstrategien bei E. T. A. Hoffmann, 
Frankfurt am Main: Lang. 

Paksy, Tünde (2011): „Das Geflecht von Musikkritik und Literatur. Ein 
Beitrag zum Verständnis von E.T.A. Hoffmanns ‚Don Juan’“. In: 
Publicationes Universitatis Miskolcinensis Sectio Philosophica 
16/ 2011, 311 – 316. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag



122 

Patzelt, Johanna (1976): „Erfüllte und verfehlte Künstlerliebe. Ein Versuch 
über das Menschenbild E. T. A. Hoffmanns in seinem Phantasie-
stück ‚Don Juan’“. In: Jahrbuch des Wiener Goethe-Vereins 80 / 
1976, 118 – 148. 

Schmidt, Ricarda (2006): Wenn mehrere Künste im Spiel sind. Inter-
medialität bei E. T. A. Hoffmann, Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht. 

Steinecke, Hartmut (1997): E. T. A. Hoffmann, Stuttgart: Reclam. 
Wittkowski, Wolfgang (1978): „E. T. A. Hoffmanns musikalische Musiker-

dichtungen ‚Ritter Gluck’, ‚Don Juan’, ‚Rat Krespel’“. In: Aurora. 
Jahrbuch der Eichendorff-Gesellschaft 38 / 1978, 54 – 74. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 14:14:54 UTC)
BDD-A32144 © 2020 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

