
Filologie

132 |Akademos 2/2020

Exegetul se referă la o construcţie exegetică pirami-
dală din cercetările Rosei del Conte, ale lui Mihai Zamfir, 
Eugen Simion, Theodor Codreanu. Pentru a evita o op-
tică unilaterală, pe care o găsim la fiecare savant în parte, 
Mihai Cimpoi propune o perspectivă generalizată: „Cre-
atorul mitului Eminescu este însuşi Eminescu. El creşte 
din propria viaţă şi în propria operă. Un factor mode-
lator important este transmutarea întâmplărilor vieţii în 
planul destinului (...). Procesul mitizării beneficiază de 
înseşi proiecţiile alternative din poeme (Regele, Călu-
gărul, Ascetul, Magul) şi ipostazele simbolice (Poetul –  
Bard, Poetul – Geniu, Poetul – Demiurg). Figura rea-
lă a poetului este scoasă din sfera noumenalităţii” [1,  
p. 127-128].

Eurocentrarea creaţiei  
eminesciene

Discursul critic al lui Mihai Cimpoi se axează pe 
relevarea europenității creaţiei eminesciene. Este opti-
ca care oferă dimensiuni interpretative originale. Gân-
direa poetului este considerată ca o gândire mitică.  

HAOS ŞI COSMOS ÎN CREAŢIA EMINESCIANĂ 
ÎN DISCURSUL CRITIC AL LUI MIHAI CIMPOI

DOI: 10.5281/zenodo.3989311
CZU: 821.135.1.09

Doctor în științe filologice, conferenţiar universitar Victoria FONARI
E-mail: victoria_fonari@yahoo.com
Universitatea de Stat din Moldova

Chaos and Cosmos in the Eminescian Creation in Critical Discourse of Mihai Cimpoi
Summary. This article capitalizes the literary criticism of Mihai Cimpoi which refers to the correlation between cha-

os and cosmos in the Eminescian creation. Through the general-human spheres we identify the myth concept selected 
for the methodological work. Focusing mainly on Eminescian creation, Mihai Cimpoi contributed to the identification of 
the Eminescian myth, speaking in his terms of Pierre Albouy and mythologies projected on French literature.

The Eminescu myth is amplified through the projection of the cosmogony of the Romanian folklore as well as of 
the Sanskrit, Greek, and Hebrew. The critic uses an effect of syncretism to call on a pars pro toto. This way of fragmented 
investigating, but concomitantly and completely, has unique perspectives of the text. The artistic creation is becoming 
a mediator in the knowledge of the Being, in which the reader could be mirrored.

Keywords: myth, Eminescu, chaos, cosmos, interpretation, method.

Rezumat. Autorul investighează critica literară a lui Mihai Cimpoi consacrată corelației dintre haos și cosmos în 
creația eminesciană. Din perspectiva metodologică e oportun a explica antinomia prin optica ontologică. Noțiunea de 
mit este abordată din perspectiva școlii franceze, în ideea de a argumenta cum această noțiune poate fi atribuită unei 
persoane concrete cu un aport esențial în cultura/istoria unui popor. Pornind de la aspecte teoretice se valorifică impli-
carea acad. Mihai Cimpoi la identificarea mitului eminescian.  

Mitul Eminescu este dezvăluit sub aspectul cosmogoniei din folclorul românesc, precum și a viziunilor sanscrite, 
eline, ebraice. Criticul antrenează în cercetările sale un vast material multicultural, apelând la un pars pro toto. Această 
modalitate de a investiga fragmentat, dar concomitent şi integral, dezvăluie conceptele filosofice ale lui Eminescu, cre-
aţia sa devenind un mediator în cunoaşterea Fiinţei, care pune oglinzi în fața cititorului.

Cuvinte-cheie: mit, Eminescu, haos, cosmos, interpretare, metodă.

Introducere	

Critica literară a lui Mihai Cimpoi se distinge prin-
tr-o perspectivă sincretică și general umană asupra 
scriitorului analizat. În perioada totalitaristă, se putea 
recurge la interpretare prin sublinierea filonului mito-
logic. Astfel, Mihai Cimpoi a contribuit la înțelegerea 
creației eminesciene prin prisma conceptului de mit 
folosit de Pierre Albouy cu privire la literatura franceză.

„Mitul lui Napoleon” sau „Mitul lui Baudelaire” ne 
ajută să pătrundem semnificația „Mitului Eminescu” 
în interpretările care se fac în special la această inter-
secţie de secole/milenii (sfârşit de veac XX şi început 
de secol al XXI-lea). Modul în care acest mit este abor-
dat în timp constituie preocuparea fundamentală a lui 
Mihai Cimpoi: „Mitul Eminescu conţine două aspec-
te esenţiale complementare: pe de o parte, investirea 
în timp a poetului cu valoare de simbol, paradigmă  
(= supra-model), exponent, iar pe de altă parte, impu-
nerea certitudinii valorii reale a operei, universalităţii 
sale. E un mit ce creşte piramidal pe baza personalită-
ţii puse sub semnul deplinătăţii culturale” [1, p. 126].

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:57 UTC)
BDD-A32000 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



Filologie

Akademos 2/2020| 133

În exploatarea mitului, se conturează o viziune de an-
samblu, căreia i-am putea spune mitosferă. Mitul insti-
tuie o sursă inepuizabilă pentru viziunea romantică: 
„Romanticii au descoperit înrudirea intimă a poeziei 
cu mitologia, care este potenţarea primei exprimări a 
naturii prin intermediul limbii” [1, p. 294]. 

Trecând în revistă modul în care mai mulți scrii-
tori (J.W. Goethe, V. Hugo, Novalis) au conceput ideea 
de literatură europeană și universală, Mihai Cimpoi 
se referă la personalitățile-cheie din spațiul românesc 
care au contribuit la configurarea a ceea ce numim azi 
eurocentrism: „Ştefan cel Mare se gândea la o unitate 
creştină, Eminescu îmbrăţişa o idee de Liga Spirituală 
a Europei, care să armonizeze interesele speciale, 
adică naţionale, şi cele general-continentale” [2, p. 11].  
Eurocentrismul apare, în studiul lui Mihai Cimpoi, 
identificat cu mitosfera. Pe o undă similară mitul lui 
Eminescu este plasat de cercetătorul Theodor Co-
dreanu în categoria „miturilor culturale (...) precum 
al lui Goethe, al lui Eminescu, al Ioanei d’ Arc [care] 
sunt durabile. Aşadar, mitul Eminescu este unul viu, 
autentic, de o extraordinară vitalitate” [3, p. 7]. 

Mihai Cimpoi se referă, în studiile sale, la inter-
pretarea mitului în scrierile filosofice ale lui Luci-
an Blaga şi ale lui Mircea Eliade. El identifică și în 
creația lui Eminescu însemnele unei gândiri mitice: 
„Gândirea poetică este gândirea mitică. Eminescu 
are conştiinţa acestei identităţi, fiind convins că 
mitul exprimă cel mai bine fiinţa în sensul în care 
vorbea Parmenide: «Numai mergând pe calea unică 
a mitului vei afla Fiinţa» (Despre Natură VIII, 1-2). 
Eminescu defineşte mitul în Strângerea literaturii po-
pulare, dovedind că are o valoare de simbol, de «hi-
eroglifă» care «trebuie citită şi înţeleasă», şi nu doar 
percepută superficial în forma ei imitată în «zugră-
veala pe hârtie»” [1, p. 292].

Parmenide ne trimite, firește, la felul în care con-
cepe ființa M. Heidegger. Iar cea a lui Eminescu amin-
teşte de tratatul lui Schleiermacher cu privire la lec-
tura integrală şi la axarea acesteia concomitent pe o 
concepere a operei ca un ansamblu și nu doar ca un 
fragment. Comprehensiunea este considerată, de unii 
cercetători, superioară interpretării.

Mihai Eminescu propune o perspectivă senzorială 
asupra problemei. „Zugrăveala” necesită abilitate vizu-
ală, „obiceiul” – o perspectivă chinestetică, dinamică, 
conlucrarea memoriei și a emoţiei, „formula” – o per-
cepție auditivă. Dar toate acestea nu sunt suficiente; 
este necesară implicarea rațiunii.	

Conceptul eurocentrismului se impune ca un de-
cic hermeneutic al investigațiilor lui Mihai Cimpoi. 
Aspiraţia culturii româneşti spre un „Centru axiologic 
identificat cu europenismul” este, în viziunea lui Mi-

hai Cimpoi, încărcată şi de valenţe metafizice, având 
semnificaţia „unei obţineri a valorii de ordinul evi-
denţei, a unei identităţi universale”. Cărţile lui Mihai 
Cimpoi denotă o solidă documentare teoretică în ce 
privește universalitatea; este un critic care „îşi asumă 
şi beneficiile, dar şi paradoxurile interpretării” [ 4,  
p. 106].

Sinteza diferitelor culturi și a diferitelor sisteme fi-
losofice se recunoaște în viziunea pluriperspectivică a 
poetului. M. Eminescu retopeşte în opera sa simboluri 
din mai multe culturi. Imaginarul său adună într-o 
unitate mitologia greacă, latină, conceptele din Vede, 
din credințele creştine şi din misterele orientale. Mihai 
Cimpoi întrevede în texte eminesciene ecouri din filo-
sofia lui Plato, Em. Kant, Schopenhauer, E. Cassirer, 
M. Muller ş.a.

Elinii percep haosul ca ceva ce a existat înaintea 
ordinii, ordinea în limba greacă veche denumind „cos-
mosul”. Prin urmare, haosul a premers cosmosului. Pre-
rogativa se dă ordinii, deşi anume în întunecatul haos 
este ascunsă sursa vitală. Cu toate acestea, elementele 
haosului se vor regăsi într-o altă lume, unde se exclude 
viul. Este lumea morţilor, a umbrelor, unde domneşte 
Hades – care în greacă înseamnă „invizibilul”. 

Așadar, haosul apare ca o stare inițială amorfă, 
care precede ordinii, luminii, timpului. În mitologia 
elină haosul este perceput ca o stare din care apa-
re cosmosul. Cuvântul „haos” din greaca veche ar fi: 
răsturnare, deschidere a ceva foarte vast, dezvăluire 
amplă, neexcluzându-se și semnificația de „vid”. Dis-
tanţându-ne, după modelul blagian, de stereotipul se-
mantic al limbii române, sesizăm că acest cuvânt sem-
nifică ceva mai mult decât dezordine. Polisemantica 
haosului relevă o înțelegere variată a cosmosului.

Haos şi cosmos  
în creaţia eminesciană

Dicotomia haos-cosmos este valorificată variat, 
uneori ca antinomie, alteori ca niște etape ce se înlocu-
iesc reciproc sau fenomene care coexistă, se completează 
reciproc. După cum relevă Mihai Cimpoi, în cercetarea 
eminesciană raportul haos vs. cosmos este cuantificat 
în cunoaştere, creaţie, reflecţie. Studiul tipologic relevă 
mai multe semnificații ale haosului şi cosmosului:

1. la nivel astral, galactic, propriu mitologiei eline, 
cu o corespondenţă de cunoaşterea (corespondentă 
cosmosului, respectiv – iniţierea) şi ignoranţa (cores-
pondentă haosului, uitării, respectiv – neiniţiatul);

2. din perspective (.....) ale creaţiei – văzute ca 
rezultate culturale: creaţia primului om Adam de că-
tre Dumnezeu şi creaţia gigantului Golem, un titan 
în cultura ebraică, realizat de către rabinul Loew ben 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:57 UTC)
BDD-A32000 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



Filologie

134 |Akademos 2/2020

Ceea ce nu putem spune despre mitologia elină. Ca-
uza și efectul pot fi uşor identificate, dar acestea sunt 
într-o contradicţie dublă (similară posibilității multi-
ple în interpretarea oracolului Delfi, în acest context se 
pretează o analogie cu interpretarea oracolului și des-
tinul lui Diogene Cinicul). Cum ar fi Cornul abunden-
ţei – valorificarea puterii fizice a copilului Zeus care a 
rupt cornul Caprei Amalteea care l-a alăptat; obţine-
rea tronului de către Oedip ca semn de recunoştinţă 
pentru eliberarea de sub teroarea Sfinxului, respectiv, 
blestemul se realizează pe filiera recunoştinţei, ca o re-
compensă, bucuria primirii darului Calul Troian care a 
finalizat prin distrugerea zidurilor construite de Apolo. 
Alte paradoxuri: cea mai frumoasă zeiţă Afrodita căsă-
torită cu zeul infirm Hefaistos; întruchiparea frumuse-
ţii divine Apolo care trăieşte cele mai multe dezamăgiri 
în dragoste (Dafnis, Coronis); cele 12 acte eroice ale 
lui Hercule; sacrificarea unicei fiice de către Agamem-
non cu scopul de a deveni conducătorul oştirii eline 
în Troia. Respectiv, cauza şi efectul în mitologia antică 
sunt destul de complicate, urmând un labirint al tim-
pului şi spaţiului. Timpul devine părtaş al ordinii în  
mitologia elină. 

În creaţia eminesciană timpul este un fenomen 
care are forță de a conduce atât spre ordine, cât şi spre 
dezordine. Sesizăm aici alte sensuri ale haosului şi cos-
mosului – sunt cele ale creaţiei şi distrugerii. Timpul 
creator în spaţiu determinând latura cosmică, tim-
pul distrugător duce la uitare, determinând aspectele  
haosului. 

Aceasta ţine de univers, „natura” universului re-
alizându-se indiferent de implicarea omului. Totuşi, 
faptul că în Scrisoarea I se resimte un omagiu adus 
lui Kant, înseamnă că pentru Eminescu forţa ordinii 
universale poate fi coordonată de omul de geniu. Dacă 
proiectăm cosmosul într-o viziune a omului, atunci 
doar fiinţa, care are darul de a cugeta, are acces la cu-
noaşterea şi înţelegerea cosmosului, drept o asumare 
a propriei existenţe în numele unei ordini universale. 

Această cunoaştere presupune existenţa singulară 
trăită în ordine şi voinţă. Similară explicației date de 
Eminescu icoanei Sf. Gheorghe de pe coperta cărţii 
lui Riven din nuvela Sărmanul Dionis: „cunoaşterea 
înseamnă lumină împotriva necunoaşterii”. Semnul 
luptei cu balaurul nu este explicat prin evlavia credin-
ței, ci prin lupta în numele creştinătăţii cu păgânismul: 
Haos şi Ordine, după monografia lui A. Oişteanu.

Ideea gnostică relevă antiteza dintre haos şi ordi-
ne într-o altă dimensiune – a imaginii necunoaşterii 
(balaurul) și cunoaşterii (Sf. Gheorghe) sau neiniţiatul 
vs. iniţiatul.  

Naturalul vs. artificialul sau Adam vs. Golem. 
Scindarea în ordine şi haos duce la cuplul antitetic pe 

Bezalel cu scopul de a ocroti sinagoga din Praga de 
devastatori;

3. din optică stihială, în care apare şi perspectiva: 
inconştientul (reflecţia în apa primordială) prin Nar-
cis şi conştientul (asumarea ordinii, viziune raţională) 
prin Hyperion.

Numele de Hyperion devine cheia interpretării, 
pentru care  a pledat şi Mihai Eminescu. De originea 
cuvântului trebuie să ţină cont cercetătorul.

Dicotomia memorie-uitare formează prima eta-
pă a trecerii de la atemporalitate spre temporalitate – 
de la haos spre cosmos.

Raportul dintre haos şi cosmos la Mihai Emi-
nescu ne trimite la conotațiile pe care le au în gândi-
rea greacă: „Lumea începe, în viziunea lui Eminescu, 
anume de la această ordine divină, generatoare de mi-
toistorie. Geneza universului, invocată în Scrisoarea I 
şi recăderea în Haos, figurată în Memento mori sunt 
puncte de reper ale timpului şi spaţiului mitic care 
cunosc deschideri şi închideri de perspective, restrân-
geri şi extinderi, mişcări ciclice sub semnul reversi-
bilităţii/ireversibilităţii, măriri şi căderi sinusoidale”  
[1, p. 293].

Într-o astfel de interpretare timpul apare ca un 
fundament al ordinii, dar totodată şi al dezordinii. În 
acest plan ordinea este echivalentă cu memoria, iar 
haosul cu uitarea. Ceea ce explică rolul conştientizării 
timpului care îi oferă structură și cristalizare; perspec-
tiva intuitivă derivă dintr-o latură a inconştientului 
care ţine de o viziune a luminii care valorifică explo-
zia haosului. Această semnificație se descifrează şi în 
etimologia cuvintelor date. 

Haosul şi cosmosul nu rămân percepute doar în 
sensul mitologiei eline, ci şi în sensul culturii ebrai-
ce, care concepe creaţia primului om Adam de către 
Dumnezeu şi creaţia gigantului Golem, un fel de titan 
în cultura ebraică, realizat de către Loew ben Beza-
lel, şi din optică stihială, în care apare şi perspectiva 
interiorului: inconştientul şi conştientul – Narcis şi  
Hyperion.

Raportul haos şi cosmos implică mai multe in-
terpretări filosofice: „La Eminescu găsim, într-o 
abordare originală, cele patru categorii ontologice, 
frecvente în mitologia românească: Spaţiul, Timpul, 
Cauzalitatea şi Finalitatea. Acestea se impun odată cu 
cosmicizarea Haosului şi apariţia ordinii divine” [1,  
p. 293]. Precizăm că, totuşi, noțiunile au fost abordate 
în mitologia elină încă în primele secole după apariţia 
epopeilor homerice. În mitologia română ordinea apa-
re chiar şi într-un spaţiu premergător: cum ar fi în pa-
rabola despre cei doi fârtaţi. Există o claritate din start, 
poziţionările deja impun un traseu a ceea ce va urma. 
Respectiv, raportul cauză-efect apare clar, bine motivat. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:57 UTC)
BDD-A32000 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



Filologie

Akademos 2/2020| 135

versuri. De timpuriu vom da, în poezia eminesciană, 
de un Narcis mereu inhibat, lunatic, predispus la 
introspecţie” [5, p. 30]. 

Ipostaza Hyperion semnifică absolutul, semnifica-
ție pe care cercetătorul îl relevă în mai multe secvenţe 
textuale: „Idealitatea e în ea un reflex sacru al „miilor 
de frumuseţi” reale, iar singurătatea încape atât orgo-
liul nemuririi, al puterii fără seamăn şi al frumuseţii 
narcisiste. (...) Un mit care se poate demitiza prin în-
suşi faptul că este povestit, exprimat, un mit care (...) 
care oferă posibilitatea unei eliberări duble – de lume 
şi iubire, în cazul de faţă al unei eliberări totale prin 
revenire la Sine” [5, p. 62].

Hyperionismul nu se opune narcisismului, care 
înseamnă iniţiere. 

Perspectiva titanică e sugerată în textul eminesci-
an de corpurile cereşti, pe de o parte, și de o imagine 
a planetei Venus, pe de altă parte, cel mai mare satelit 
neuniform al planetei Saturn. În această optică astro-
nomică a planetei Venus corpul ceresc Hyperion nu 
prezintă vreo conexiune cu poemul lui M. Eminescu 
din perspectivă etimologică sau a unei analogii cu anii 
de viață ai poetului. 

Încadrarea lui Hyperion în mitologie este expusă 
astfel de M. Cimpoi: „Hyperion (în greceşte: „cel ce 
merge deasupra”), în mitologia greacă, fiul lui Uranus 
şi al Geei, titan reprezentând prima generaţie de zei. 
Apare la Eminescu, drept „cuvânt dintâi”, născut din 
Dumnezeu” [1, p. 302]. 

Studiind mai multe surse, am găsit următoarea 
ramificație genealogică: „Hyperion – zeul luminii. Fiu 
al cuplului Gaia (Pământ) – Uranus (Cerul) şi unul 
dintre titani. Se căsătoreşte cu sora sa, titanida The-
ia, de la care are trei copii: Helios (Soarele), Selene 
(Luna), şi Eos (Aurora); toţi împărtăşesc caracterul 
luminos al părinţilor. (...) Probabil că Hyperion nu 
intră în luptă. (...) Copiii săi vor fi chemaţi de către 
Zeus în Olimp, ei fiind cei care oferă lumină lumii, 
împreună cu alţi aştri, mai puţin importanţi. Uneori 
Helios, este numit şi Hyperion” [6, p. 216]. Este su-
gestiv faptul că în varianta engleză a textului homeric 
s-a păstrat numele de Hyperion în acest context, iar 
în varianta română traducătorii preferă să fie înlocuit 
prin cuvântul soare.

Revenind la ideea eminesciană de a sonda numele 
pentru a înţelege conţinutul apare o întrebare: de ce 
Hyperion, ca un corp ceresc, nu este identificat drept 
satelitul lui Saturn, sau identificat cu Soarele ca în epo-
peile homerice, odată ce a fost descoperit în 1848 de 
către William Cranch Bond, George Phillips Bond şi 
William Lassell? 

Hyperion din preajma lui Saturn ţine de corelaţia 
mitologică, fiind din generaţia titanilor. Caracteristi-

care îl foloseşte acad. Mihai Cimpoi: Adam şi Golem. 
Personajele sunt luate din acelaşi registru cultural – 
ebraic. Exegetul îi distinge pe Adam ca purtător după 
chip şi asemănare al imaginii Divine, iar pe Golem 
cu forţa stihială care trebuie să protejeze, distrugând 
duşmanii, porniți să distrugă cea mai mare sinagogă 
din Europa din sec. al XVII-lea. Modelul adamic 
este identic modelului natural, pe când cel golemic 
semnifică un model artificial. În acest context apare 
distincția dintre aspectele naturale şi cele artificiale. 
Structura este un deziderat al cosmicului, în timp ce 
golemicul înseamnă o lipsă a formei. În interpretarea 
lui Mihai Cimpoi se valorifică primatul formei ca o ex-
presie a structurii, armoniei, a firescului, acestea fiind 
în antiteză cu incoerentul. Artificialul este determinat 
de haosul ce nu ţine cont de formă, având ca primat 
sarcina. Dar scopul construcţiei nu este esenţial, ci mai 
degrabă haosul, lipsa formei.

Este de menţionat că raportul dintre cultura ro-
mână şi modelul cultural european a cunoscut diferite 
relaţii de mitizare, de idealizare, acesta din urmă fiind 
perceput ca un model ce trebuie urmat cu insistenţă și 
remitizat, în cadrul etnografic, conform unei proprii 
viziuni: „Cultura română a modelat o idee europea-
nă. (…), acţiunile de idolatrizare au alternat cu cele de 
demitizare. Oricum, crearea unei Europe-Model s-a 
făcut mereu fie cu mijloace raţionale, fie cu mijloace 
magice, oscilând între Adam şi Golem” [2, p. 14]. 

În interpretarea criticului literar Mihai Cimpoi 
această emblemă a haosului este împrumutată din cul-
tura ebraică ce imaginează o confruntare între Golem 
şi Goliaf. Sunt diferiţi, unul apărând în textul biblic, 
altul în legendele din sec. al XVII-lea. Argumentul este 
aspectul distructiv al artificialului, în care a fost impli-
cat rabinul Loew ben Bezalel. Eurocentrismul în acest 
sens include Praga drept un oraş implicat în lupta de 
rezistenţă, iar rezistenţa nu de fiecare dată poartă faţa 
frumosului. În acest sens hidosul va fi apărarea ce păs-
trează adamicul, iar artificialul, în unele condiţii, este 
masca îmbrăcată pentru a păstra cosmicul, ordinea, 
armonia. 

În antiteza Narcis şi Hyperion se proiectează un joc 
al gândirii în valorificarea cuvintelor ce desenează o 
circumferinţă: cer, cerc, cercare. Acestea conturează 
un traseu al voinţei de a cunoaşte. Omul devine o fiin-
ţă care se confruntă cu necunoaşterea, înţelege modul 
de a descoperi un sens propriu impunând rolul său  
de inițiat.

Narcis percepe totul printr-o emoţie, proprie ro-
mantismului: „Nostalgia inversă după oglindirea pri-
mă, unde reflexele înregistrate de ochi se umplu în pu-
ritatea primordialului şi unde îndrăgitorul e departe 
de a avea condiţia dedublării, apare în chiar primele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:57 UTC)
BDD-A32000 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



Filologie

136 |Akademos 2/2020

cile satelitului Hyperion se reflectă în unele trăsături 
din poemul eminescian: este unul dintre cei mai mari 
dintre cei 61 descoperiţi actualmente. Traseul său or-
bital este eliptic. Şi în poemul lui Eminescu Hyperion 
are dorinţa de a merge pe un alt traseu. Deşi orbita sa 
este haotică, aceasta se raportează în paralel cu ecua-
torul lui Saturn. Saturn, în atribuția de zeu, ar putea 
explica predispoziția pentru ordine a Demiurgului din 
poemul eminescian. Or, anume acesta ştie foarte bine 
corespondenţele temporale: timp şi veşnicie. Spaţiile 
în aceste coordonate apar neesenţiale; ele pot fi trans-
formate, revigorate, distruse.

Forma iregulară pe care o are acest satelit ilustrea-
ză ipoteza că ar fi fost fărâmiţat în urma unui impact 
cu vreo cometă sau că a fost doar un fragment din-
tr-un alt corp ceresc. Amprenta distrugerii explică for-
ma ovală, dar şi Hyperion diferă de cel de la începu-
tul poemului, „țesând cu recile-i scântei / o mreajă de 
văpaie” (începutul poemului Luceafărul)” de cel care 
„simte”. Deşi, după mitologie, Hyperion face parte din 
titanii luminoşi, satelitul emană o culoare a tristeţii. 

Mihai Eminescu era pasionat de cunoştinţe astro-
nomice și astrologice, fiind mereu tentat să caute răs-
puns la întrebările ce i se iveau. De ce Luceafărul, care 
e planeta Venus, preia trăsăturile satelitului Saturn? 
Probabil, pentru aceeași interferenţă populară pe care 
a vrut să o păstreze. Planeta Venus nu apare din op-
tica zeităţii romane, decât la sfârşit „amoru-mi lumi-
nează”. Aceasta nu include o ipostază feminină, care, 
din punct de vedere astronomic, se deosebeşte de ce-
lelalte planete ale sistemului solar prin modul de a se 
roti în jurul axei sale culcat. Luceafărul conturează o 
imagine înălţătoare care pare să implice din punct de 
vedere vizual apariţia şi dispariţia lui, dar, concomi-
tent, se poate găsi o asemănare cu urmele vulcanilor 
părăsiţi de durerea unei lovituri în spaţiu, urme care 
nu pot fi şterse, rămânând în percepţia temporalităţii 
umane veşnice.   

Antiteza este explicată de acad. M. Cimpoi din 
perspectiva monadei, care se caracterizează prin di-
namica alterităţii. Şi haosul, şi cosmosul, trecute prin 
spirit, mediază concomitent iniţieri continue în cu-
noaşterea universului.

Concluzii

1. Criticul literat Mihai Cimpoi concepe cultu-
ra greco-romană ca un început al eurocentrismului, 
explicând-o ca pe o luptă permanentă pentru iden-
titate, ca o confruntare cu cei care nu fac parte din 
această civilizație: „Eurocentrismul se impune odată 
cu înfruntarea civilizaţiei greco-romane cu „barba-
rii”, devenită axa doctrinară a catolicismului medieval 

care vedea în Roma centrul spiritual al lumii, cu filo-
sofia lui Hegel şi concepţiile lui Michelet” [2, p. 11].  
2. Privit în ansamblu, scopul lui M. Cimpoi este de a 
identifica în cadrul „conştiinţei continentale” influen-
țele dintre cultura română și cultura europeană: „Ra-
portul nostru cu Europa reia problema alterităţii. E ca şi 
raportul pe care-l avem cu arta: ne oglindim, ne proiec-
tăm fiinţa într-o conştiinţă continentală. Europa devine 
un întreg continent al alterităţii în preajma căruia ne 
rostim fiinţa şi căutăm, înfriguraţi, esenţa ei. Cine şi ce 
suntem în această proiecţie alternativă ne preocupă mai 
puţin; contează mai mult această proiecţie” [2, p. 13]. 

3. Prin corespondenţele universale pe care le de-
monstrează criticul Mihai Cimpoi în baza literaturii 
române, atât a creaţiei eminesciene, cât și a literaturii 
române în general, abordarea problemei se amplifică 
și se nuanțează.

4. Cronotopul are o altă explicație atunci când tex-
tul apare interpretat, bine argumentat prin trinitatea 
text – context – autor.

5. Condiţiile rigide ale criticii literare sunt depă-
șite de Mihai Cimpoi prin evitarea unui lexic pur teo-
retic, ce ţine de stilul academic, și cultivarea unuia ce 
ține de interdisciplinaritate.	

6. Interpretarea mitului în critica literară nu e le-
gată strict de textul artistic interpretat. Uneori, exege-
tul recurge la analogie, ceea ce lărgește registrul strict 
contextual la cel al culturii universale.

7. Mitul Eminescu demonstrează perpetuarea 
valorică în timp a creației sale, fiind vizibilă o proiec-
ţie a viziunilor cosmogonice din folclorul românesc, 
din cultură sanscrită, elină, ebraică. Criticul apelează 
în mod sincretic la un pars pro toto. Această moda-
litate de a aplica o perspectivă exegetică atât asupra 
fragmentului ales, cât și asupra întregului obține note 
inedite, creaţia artistică fiind esențialmente un mod de 
cunoaștere a Fiinţei.

bibliografiE

1. Cimpoi M. Mihai Eminescu: dicționarul enciclope-
dic. București: Tracus Arte, 2019. 1285 p.

2. Cimpoi M. Europa, sarea terrei. București: Ideea eu-
ropeană, 2007. 224 p.

3. Codreanu Th. Mitul Eminescu. Iaşi: Junimea, 2004. 
327 p.

4. Boldea Iu. Mihai Cimpoi şi paradoxurile interpretă-
rii. În: Metaliteratură, 2010, nr. 1-4 (23-24). 

5. Cimpoi M. Narcis şi Hyperion. Chişinău: Literatura 
artistică, 1986. 328 p. 

6. Dicţionar de mitologie greco-romană: zei, eroi, mi-
turi. Coordonatori: Zoe Petre, Alexandru Liţu, Cătălin Pa-
vel. Bucureşti: Corint, 2011. 384 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:13:57 UTC)
BDD-A32000 © 2020 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

