
 

 
 
 
 
 

DAS UNBEHAGEN IN DER KULTUR A LUI FREUD 
ÎN OPERA LUI CIORAN: 

ECOURI DISONANTE ȘI PROFUNDE 
 

GIOVANNI ROTIROTI1 
 

Università degli Studi di Napoli “L’Orientale” 
 
 
 

FREUD’S DAS UNBEHAGEN IN DER KULTUR IN CIORAN’S WORK: 
DISSONANT AND DEEP ECHOES 

 
 

Abstract 
 
 

The present article explores the lasting impact of Sigmund Freud’s Das Unbehagen in 
der Kultur on Emil Cioran’s thought. As a young philosopher, Cioran took a particular interest 
in Freudian theories, although he later expressed a sort of hostility for psychoanalysis, 
considering it as a pseudo-scientific discipline and no more than a “sham of a religion”. 
The paper argues that, despite this attitude, Cioran was very influenced by the reading 

                                                 
1  Giovanni Rotiroti este profesor de Limba și literatura română la Departamentul de 

Studii Literare, Lingvistice și Comparative de la Universitatea L’Orientale din 
Napoli. Este autorul volumelor: Il mito della Tracia, Dioniso, la poesia. Tra Nietzsche, 
Platone e Mallarmé. Saggi di estetica e di poetica sul neoclassicismo di Dan Botta (2000); 
Dan Botta. Între poiesis şi aisthesis (2001); Il processo alla scrittura. Pratiche e teorie 
dell’ascolto intorno all’esperienza poetica della traduzione (2002); Il demone della lucidità. Il 
« caso Cioran » tra psicanalisi e filosofia (2005); La comunità senza destino. Ionesco, Eliade, 
Cioran all’ombra di Criterion (2008); Odontotyrannos. Ionesco e il fantasma del Rinoceronte 
(2009); Il piacere di leggere Urmuz. Indagini psicanalitiche sui fantasmi letterari delle 
‘Pagine bizzarre’ (2010); Il segreto interdetto. Eliade, Cioran e Ionesco sulla scena 
comunitaria dell’esilio (2011); Il mistero dell’incontro (2012); Dezvrăjirea lui Cioran (2016); 
La passione del Reale. Emil Cioran, Gherasim Luca, Paul Celan e l’evento rivoluzionario 
dell’amore (2016); Chipul Meduzei (2017); Elogio della traduzione impossibile. Studi romeni 
di cultura letteraria, linguistica e comparata (2017); e-mail: rotirotigr@inwind.it  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



GIOVANNI ROTIROTI 82 

of Freud’s Civilization and Its Discontents. This study focuses on the Freudian notion of 
death drive (Todestrieb), aiming to identify its trace in Cioranian concepts of boredom, 
melancholy, agony, and the long-lasting agony of the premises of life. 

Keywords: Freud; psychoanalysis; Cioran; Todestrieb; agony; melancholy; death.  

 
 

„Nu cred să fi existat vreodată copilărie mai sălbatică (copil 
al naturii!) decât a mea. Asta explică multe lucruri, explică 
de fapt totul. Am simțit întotdeauna, în alt sens decât Freud, 

„das Unbehagen in der Kultur.” (CIORAN 2016: 300)  

 
 
 
Cartea lui Gheorghe Brătescu, Freud şi psihanaliza în România (1994) 

– un aprofundat studiu istoric al influenței exercitate de psihanaliză în 
România, înainte de a se fi abătut gerul dictaturii comuniste – conține un 
capitol intitulat „Ecouri în sociologie și în antropologie « profundă »: 
Mircea Eliade”, unde autorul semnalează, printre altele, „simpozionul” 
dedicat lui Freud de grupul Criterion. Ca mărturie a influenței exercitate 
de psihanaliza lui Freud asupra viitorului istoric al religiilor și asupra 
întregii „tinere generații” (Brătescu 1994: 172-178), redau cuvintele lui 
Eliade din Memorii:  

 
„Acceptasem să vorbesc despre Freud, pentru că mi se părea că pot descifra în 
opera lui o ultimă fază de desacralizare a monoteismului şi a profetismului 
Vechiului Testament. Certitudinea lui Freud că găsise explicația unică şi globală a 
vieții psihomentale şi a creativității umane, că făurise cheia magică cu care putea 
decripta toate enigmele – de la vise şi actes manqués la originea religiei, a moralei 
şi a civilizației – certitudinea aceasta, spuneam, trădează fervoarea monoteistă a 
geniului ebraic. După cum pasiunea cheltuită de Freud în promovarea, 
impunerea şi apărarea psihanalizei contra oricărei „erezii” amintea de intoleranța 
şi frenezia profeților Vechiului Testament. Într-un anumit fel, Freud credea că 
descoperirile lui sunt menite să transforme omenirea, s-o „salveze”. Psihanaliza 
satisfăcea setea de absolut a geniului iudaic, credința că există o singură cale 
regală a Spiritului şi trăda repulsia specific ebraică față de pluralism, politeism şi 
idolatrie” (Eliade 1991: 252).  

 
Opera lui Freud era destul de cunoscută în România epocii. Eliade 

avea asupra psihanalizei o cu totul altă concepție decât Eugen Ionescu 
sau Cioran, de pildă. În primul rând, perspectiva lui era condiționată de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DAS UNBEHAGEN IN DER KULTUR A LUI FREUD ÎN OPERA LUI CIORAN: 
ECOURI DISONANTE ȘI PROFUNDE 

 

 

83 

judecata critică a maestrului său, Nae Ionescu, în opinia căruia Freud era 
incapabil să pătrundă pe deplin însemnătatea discursului și trăirii lui 
homo religiosus. Într-un articol din 1926, „Religie și psihanaliză”, Ionescu 
vorbea despre viziunile, halucinațiile, ispitele la care sunt supuși sfinții, 
despre mecanismele de apărare psihologică, refulare, vis și manifestări 
nevrotice. În substanță, judecata lui se rezuma la faptul că noua știință a 
psihanalizei este incapabilă să explice viața personală a omului religios 
(Ionescu 1990: 36-41).  

În Memorii, istoricul religiilor își amintește că la „simpozion” era 
prezent și Cioran, prilej cu care s-au cunoscut personal prin intermediul 
lui Noica. Iată mărturia lui Eliade:  

 
„Nu ştiu cât de limpede şi de articulat am spus lucrurile acestea atunci. Ca toți 
ceilalți, am fost răsplătit cu puternice, prelungite aplauze. Am aflat mai târziu că 
Emil Cioran fusese atât de impresionat, încât a venit să mă asculte a doua oară, 
când am repetat simpozionul” (Eliade 1991: 252).  

 
Interesul deosebit al lui Emil Cioran pentru subiect și participarea 

sa la reluările succesive ale seratei sunt atestate de activitatea lui 
publicistică din 1932. În ea, tânărul gânditor transilvănean discută 
explicit despre psihanaliză într-un sens categoric antiumanist, din cauza 
apariției în cultura contemporană a lui homo psicanaliticus. În „Formele 
perimate”, articol apărut la 20 februarie 1932 în Floarea de foc, citim:  

 
„Un neoumanism mai descoperă tipul umanistic în omul psihanalizei sau al 
filosofiei iraționaliste? Numai o iluzie poate să descopere aşa ceva. Când a apărut 
umanismul în cultura modernă, el a îndeplinit o funcție importantă din punctul 
de vedere al evoluției concepției antropologice, şi anume, acela de a plasa pe om 
singur în fața existenții, fără să-l mai raporteze la regiuni transcendente spre a 
câştiga în acest mod o inteligibilitate mai precisă. El rezultă din necesitatea de a 
promova o antropologie filosofică pură, în care omul să apară dezbrăcat şi 
purificat de elementele mitului. Astăzi o actualizare a perspectivei umaniste este 
mai mult imposibilă, decât indezirabilă. Formulele astăzi perimate şi-au avut 
rostul lor în anumite momente ale istoriei. Procesul de actualizare care-l 
intenționează unii este lipsit de o justificare mai adâncă. El dovedeşte cel mult 
incapacitatea unora de a înțelege specificitatea unui moment istoric, de a prinde 
sensul vremii noastre, precum şi imposibilitatea organică de adaptare la 
frământările şi contradicțiile dureroase ale omului de astăzi” (Cioran 2012 
[1932a]: 191-192).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



GIOVANNI ROTIROTI 84 

La numai douăzeci și unu de ani, Emil Cioran își punea deja 
întrebări în legătură cu impactul psihanalizei asupra culturii naționale 
românești în perioada interbelică și, citind Das Unbahagen in der Kultur, 
percepuse în Freud paradoxul unei civilizații care, în loc să le garanteze 
oamenilor siguranță și ocrotire, îi pusese în condiția de a se 
autodistruge. Cartea lui Freud este tragică, născută în circumstanțe 
istorice și personale excepționale, după niște conflicte sfâșietoare în 
mișcarea psihanalitică, în umbra ascensiunii lui Hitler la putere și a 
dramaticei prăbușiri a Republicii de la Weimar, în contextul unei crize 
economice internaționale și al unor dinamici colective îngrijorătoare. 
Angoasă în civilizație constituie unul din cele mai complexe și mai 
controversate texte scrise în secolul al XX-lea. Examinează îndeaproape 
instituțiile culturale umane prin prisma descifrării analitice, iar Freud 
arată că echilibrul precar al relațiilor dintre individ și civilizație este 
periclitat în permanență de conflictul inconștient intern al individului, 
de sentimentul de vinovăție produs de acest conflict și de agresivitatea 
distructivă care-l însoțește (Freud 1989).  

În eseul „Sensul culturii contemporane”, publicat în revista Azi, tot 
în 1932, Cioran afirmă, pornind de la lectura pe care o face volumului 
Das Unbehagen in der Kultur, că psihanaliza nu este decât „expresia și 
rezultatul unei plictiseli nelămurite pentru fenomenul culturii”, 
deoarece a distrus în mare măsură credința în cultură și progres, 
nimicind entuziasmul pentru ceea ce epocile clasice numeau caracterul 
ideal al culturii. În acest sens, homo psicanaliticus nu putea apărea decât 
într-o epocă decadentă, motiv pentru care, potrivit lui Cioran, nu are 
rost să privim aceste aspecte cu un sentiment de regret după trecut. Este 
important să constatăm, în schimb, resemnarea și scepticismul 
pronunțat al propriei vremi, fiindcă astfel vom înțelege mai bine 
specificitatea momentului istoric în care trăim și vom identifica mai clar 
raportul structural pe care l-a stabilit psihanaliza cu civilizația modernă 
(Cioran 2012 [1932b]: 224-225).  

Într-un articol din 1933, apărut în Calendarul și intitulat „Între spiritual 
și politic”, găsim o altă aluzie la influența psihanalizei asupra civilizației:  

 
„Eu văd spiritualul cu perspectiva unei metafizici imanente şi după care acesta 
este un produs al dezintegrării vitalului, al unui dezechilibru în viață. Ca atare, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DAS UNBEHAGEN IN DER KULTUR A LUI FREUD ÎN OPERA LUI CIORAN: 
ECOURI DISONANTE ȘI PROFUNDE 

 

 

85 

accept spiritualul, întrucât acesta prezintă un element de incertitudine şi tragedie. 
Nu spiritualism, ci o concepție vitalistă şi aproximativ freudiană a spiritului ne 
conduce în aceste aprecieri” (Cioran 2012 [1933]: 331).  

 
Încă din articolele din tinerețe, filozoful transilvănean dovedește 

un interes constant pentru teoria lui Freud, chiar dacă în opera 
ulterioară, scrisă în limba franceză, va manifesta, în mod straniu, un soi 
de ostilitate, o ambivalență tainică față de Freud și psihanaliză – mai cu 
seamă în Caiete, publicate postum. Iată câteva exemple:  

 
„De câte ori am vorbit despre feluritele mele tulburări cu cineva mai mult sau 
mai puțin expert în psihanaliză, explicația pe care am primit-o mi s-a părut 
întotdeauna insuficientă, chiar nulă. Nu „ținea”, pur și simplu. De altfel nu cred 
decât în explicațiile biologice sau teologice ale fenomenelor psihice. Biochimia pe 
de o parte – Dumnezeu și Diavolul pe de alta.” (Cioran 2016: 126);  
 
„Păcat că nu cred în psihanaliză, căci tare aș avea nevoie să descâlcească cineva, 
într-un fel sau altul, cazul meu; care de altfel ține mai mult de spovedanie decât 
de această tehnică dubioasă.” (Cioran 2016: 384); 
  
„Scriitorii care n-au nimic de spus își povestesc visele. E una din cele mai jalnice 
forme de lene sau vid. (Fenomenul ține și de psihanaliză, a cărei influență în 
literatură e pe cât de profundă, pe atât de nefastă.)” (Cioran 2016: 385);  
 
„Vis idiot. Aveam întâlnire cu cele două fete ale lui Bergson. După complicații 
inimaginabile, reușim să prindem trenul de Ocna-Sibiu – chiar așa (!); linia era în 
reparație, trenul abia înainta; fetele nu știau românește. E cu neputință ca creierul 
să nu aibă ceva mai bun de făcut decât să născocească asemenea tâmpenii? Ce 
secrete se ascund aici? – Ce-i lipsește psihanalizei e simțul ridicolului. O 
disciplină, seducătoare în teorie, grotescă în practică. Este de necrezut că atâtea 
minți luminate au luat-o în serios.” (Cioran 2016: 436); 
 
„Când într-o carte ni se explică din punct de vedere psihanalitic un autor (sau 
orice altceva), renunț s-o citesc. Această ușurință de a emite ipoteze arbitrare 
despre secretele celorlalți mă exasperează. De altfel, cel mai adesea nu-i vorba de 
secrete, ci de deficiențe destul de banale pe care această metodă le complică la 
maxim. Cu toate astea, în judecățile pe care le emitem, și mai ales în discuții, 
suntem cu toții psihanaliști. Putem respinge doctrina în bloc iar în secret să fim 
pătrunși de ea: e ceea ce ni se întâmplă tuturor. Nu știu pe nimeni care să fi 
scăpat, care să nu fi fost contaminat. În acest sens, pe drept se spune că epoca 
noastră e dominată de Freud. Reflexele noastre sunt freudiene și marxiste. Iar asta 
e mai important decât ceea ce gândim în mod conștient.” (Cioran 2016: 515); 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



GIOVANNI ROTIROTI 86 

„’O tulburare de memorie pe Acropole’ de Freud. Este de necrezut măsura în care 
tot ce a conceput omul acesta ține de divagație. De divagația abilă. O ușurință în 
formularea de ipoteze împinsă până la delir. Se lansează în orice explicație; cu cât 
e mai neverosimilă, cu atât seducția e mai puternică. Arbitrariu și aventură 
deghizate în știință. Voga psihanalizei o evocă pe cea a mesmerismului, a 
fiziognomiei (Lavater), a magnetismului animal etc. Avem nevoie să explicăm 
totul dintr-un punct de vedere extrem de mărginit, să ridicăm la rang de 
principiu universal o găselniță sau o marotă. Mania filozofică este funestă 
Adevărului.” (Cioran 2016: 572);  
 
„Faimoasa „agresivitate” pe care Freud a prezentat-o ca pe o mare descoperire 
este una din componentele esențiale ale Păcatului originar. Psihanaliza este în 
mare măsură tributară teologiei. Și la una, și la cealaltă, aceeași viziune 
necruțătoare asupra omului.” (Cioran 2016: 699).  
 
Aici Cioran se referă la tema agresivității, tratată de Freud în Das 

Unbehagen in der Kultur, unde subiectul trăiește identificarea speculară cu 
Celălalt ca pe o „rană narcisistă”, capabilă să dezlănțuie agresivitatea. 
Diferențele de putere și prestigiu, pe care agresivitatea le exploatează în 
propriul avantaj, au drept consecință imediată invidia, devalorizarea și 
disprețuirea Celuilalt, dar, în același timp, admirația excesivă și 
supraevaluarea exagerată. Toate, teme de matrice teologică, corelate, în 
ochii lui Cioran, cu „Păcatul originar”.  

În Caiete găsim și alte comentarii pe marginea influenței negative pe 
care psihanaliza – considerată de filozof o „pornografie cvasiștiințifică” 
– o exercită, pare-se, asupra tinerilor francezi:  

 
„Elevii de treisprezece-paisprezece ani îl citesc pe Freud. Pornografia 
cvasiștiințifică în care s-a distins îmi face greață. Dar ea îi pasionează pe tineri, pe 
cei care taie frunză la câini, pe falșii medici, pe dezechilibrații de tot soiul, precum 
și pe cei ce vor să explice o mulțime de fenomene care, de fapt, n-au nici o 
explicație. Nu-i mai puțin adevărat că suntem cu toții psihanaliști – pentru că 
genul de explicație pe care-l propune această pretinsă știință este ispititor, 
aparent complex și profund, iar în fond superficial și absolut arbitrar. Recursul la 
ea a devenit aproape o nevoie. Explicațiile teologice erau mult mai interesante, 
dar nu mai sunt la modă. Când psihanaliza va fi lichidată, vom fi făcut un pas 
spre libertatea intelectuală. Eliberați-ne de psihanaliză, iar noi ne vom elibera de 
bolile cu care ea ne împuie capul” (Cioran 2016: 760-761).  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DAS UNBEHAGEN IN DER KULTUR A LUI FREUD ÎN OPERA LUI CIORAN: 
ECOURI DISONANTE ȘI PROFUNDE 

 

 

87 

Cât despre „societatea permisivă” – expresie prin care filozoful 
definea societatea materialistă din Franța la cumpăna dintre deceniile ’60 
și ’70, adică o societate care confundă libertatea cu licența de a face orice 
alegere sau proclamație și care, în final, se întoarce contra societății 
înseși, pentru că fondul interior al libertății este autodistructiv –, Cioran 
scrie la 8 aprilie 1972:  

 
„Societate „permisivă” – adică societate fără interdicții. Dar o societate fără interdicții 
se dezagregă pe termen lung. Căci societate și interdicție sunt termeni corelativi. 
Iată de ce o societate se împacă mai bine cu teroarea decât cu anarhia. Lipsa de 
libertate e compatibilă cu o anumită prosperitate; libertatea totală însă e sterilă și 
autodistructivă. Asta e tragedia. La fel se petrec lucrurile cu refularea pentru 
viața individuală. Ea are neajunsuri: dar neajunsurile sunt mult mai mari când nu 
există refulare, când nimic nu mai este ascuns, îngropat, interiorizat. Vrând să-i 
elibereze pe oameni, psihanaliza n-a făcut decât să-i înlănțuie – de suprafața, de 
aparențele lor. I-a golit de secrete, i-a deposedat de conținut, de substanță. 
Refularea are partea ei bună. Iar psihozele consecutive suprimării sale sunt mult 
mai grave decât cele rezultate din refularea însăși.” (Cioran 2016: 1020-1021). 

 
La Paris, Cioran nu se mărginește să-l recitească pe Freud, ci se 

concentrează și asupra lucrărilor Marthei Robert, critic literar și traducătoare, 
cunoscută în Franța pentru interpretările literare psihanalitice. Din 
Caiete, deducem că Cioran a citit fără îndoială două cărți ale autoarei: 
Sur le papier (1967) și Seul comme Franz Kafka (1969), probabil și D’Œdipe à 
Moïse: Freud et la conscience juive (1974). Iată ce scrie filozoful:  

 
„Marthe Robert despre Freud: „eroica trivialitate a lecției sale”. Pe cât mă 
interesează Freud ca om și ca scriitor, pe atât îi detest doctrina, ale cărei exagerări 
monstruoase mă scârbesc. Freud avea mult spirit și foarte puțin umor. Vreau să 
spun că nu avea suficientă distanță față de opera sa. E un profet, un șef de sectă, 
un reformator „religios”. Și-a confundat mereu misiunea cu adevărul, în dauna 
celui din urmă. Nu se poate imagina un spirit mai puțin obiectiv, printre oamenii 
de știință, desigur. Avea în el ceva de fanatic, de om al vechiului Legământ” 
(Cioran 2016: 762).  

 
Tot pornind de la Marthe Robert, ajunge Cioran și la următoarea 

reflecție în legătură cu Freud și problema antisemitismului care 
împânzea Viena:  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



GIOVANNI ROTIROTI 88 

„Marthe Robert scrie că Freud a găsit adevărul, „un adevăr universal, cel mai 
simplu și mai bogat în consecințe din câte a ascuns istoria spiritului”. Această 
afirmație monstruos de exagerată, aproape delirantă, încheie studiul « Freud la 
Viena » care figurează în cartea ei Sur le Papier. Este ultima frază a cărții. Deci 
autoarea a considerat-o foarte importantă. Nu e o afirmație făcută în treacăt. Dar 
să lăsăm această prostie ridicolă. Să atacăm adevărata problemă. Freud ura Viena 
din cauza antisemitismului care domnea acolo. Marthe Robert descrie destul de 
exact fenomenul. Dar uită să vorbească despre condiția celorlalte minorități. Din 
punctul de vedere al unui sârb sau al unui român, evreii aveau o situație 
privilegiată sub dubla monarhie. Toate aceste popoare tratate ca niște sclavi 
meritau ca și condiția lor să fie evocată puțin. Nici un cuvânt. Nu am chef să 
continui, căci dacă antisemitismul mă dezgustă, văicărelile de cealaltă parte nu-mi 
fac o mai bună impresie.” (Cioran 2016: 763-764).  

 
Cu această ultimă considerație privind condițiile „celorlalte 

minorități” etnice, în afară de evrei, Cioran pare să reia cele scrise cu ani 
în urmă în Schimbarea la față a României:  

 
„Toate obiecțiile ce trebuie să le aducem evreilor, din punctul de vedere al 
existenții noastre naționale, trebuie să aibă ca prototip atitudinea saşilor față de 
noi. Unei minorități nu-i putem cere să ne iubească; nici să ne întâlnim pe vreun 
punct cu ea, dar, mergând alături, să ne ținem măcar la aceeaşi distanță. Un stat 
ca al nostru, apăsat în plus de blestemul minorităților, de această mare fatalitate 
inorganică şi care transformă pe orice țară fără instinct politic, cu timpul, într-o 
Elveție, nu poate realiza o politică de echilibru decât mergând paralel cu toate 
minoritățile cari acceptă condiția aceasta, a menținerii la o egală distanță de linia 
evoluției noastre. Au mers evreii paralel nouă? Ungurii ne urăsc de la depărtare, 
evreii, în mijlocul, în centrul nostru.” (Cioran 1936: 143).  

 
Cioran își exprimase deja poziția în legătură cu „problema 

evreiască” tot în Schimbarea:  
 
„Problema iudaismului este tot atât de complicată ca aceea a existenții lui 
Dumnezeu. A vorbi de vampirismul şi de agresivitatea lor, este a evidenția o 
latură caracteristică, fără a diminua însă, întru nimic, misterul firii iudaice. Rasa 
aceasta, ce-şi alimentează focul lăuntric din ură, a dat exemple unice, inadmisibile 
de iubire. Cine cunoaşte mistica hasidică şi viața unora din rabinii aparținători ei, 
nu se poate să nu se cutremure în fața unor exemple de iubire, cari sfidează legile 
vieții inumane în raritatea lor şi cari lasă foarte adesea creştinismul în urmă. 
Numai la un popor condamnat pot apărea astfel de cazuri, cari nu pot avea decât 
semnificația unor mari răscumpărări. Sfințenia la evrei are un caracter pur 
național; ea trebuie să salveze, prin compensație, un popor de la pieire. Privită în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DAS UNBEHAGEN IN DER KULTUR A LUI FREUD ÎN OPERA LUI CIORAN: 
ECOURI DISONANTE ȘI PROFUNDE 

 

 

89 

perspectiva istoriei universale, problema evreiască este absolut irezolvabilă. Ea 
rămâne blestemul istoriei şi un semn de întrebare, mărit de creşterea timpului. 
Nu există decât soluții naționale problemei evreieşti, cari, rezolvând-o într-un loc, 
n-o fac mai puțin complicată pentru restul lumii.” (Cioran 1936: 129-130).  

 
Mai târziu în Caiete, Cioran revine asupra antisemitismului și a 

„pasiunii excesului” pe care consideră că Freud o avea în comun cu evreii:  
 
„Motivul profund al antisemitismului: evreii fac să vorbească prea mult despre ei, 
sunt prea prezenți, nu te lasă să-i uiți, nici măcar din motive tactice, din șiretenie. 
Îmi amintesc cuvântul pe care l-a folosit, în ce-i privește, doctorul Druard, tipul 
de francez moderat, „demodat”: nu ai loc de ei. Orgoliul lor nemăsurat, ce le 
răscumpără talentele. Au în comun cu nemții tocmai lipsa de măsură. Nu știu 
niciodată să se oprească la timp și merg în toate până la capăt cu o pasiune a 
excesului unică în istorie. (Mă gândesc aici mai cu seamă la Freud, care s-a 
comportat, atât în scrierile, cât și în gesturile sale, ca un întemeietor de sectă. 
Psihanaliza nu este o metodă, ci un simulacru de religie. Așa că nu degeaba îl 
înlocuiește psihanalistul pe confesor.)” (Cioran 2016: 924) . 

 
Cu câteva pagini înainte, Cioran îl etichetase deja pe Freud drept 

fondator de sectă, iar psihanaliza, drept o nouă scolastică dogmatică 
pentru tinerii intelectuali francezi:  

 
„Cu cât citești mai multe despre Freud, cu atât te convingi că ai de-a face cu un fondator 
de sectă, cu un profet intolerant deghizat în om de știință.” (Cioran 2016: 793).  
 
„Freud e Sfântul Toma d’Aquino al tinerei generații. O nouă dogmatică.” (Cioran 
2016: 865). 

 
Tot în Caiete citim și următoarele însemnări critice despre Freud, 

concentrate toate în februarie 1971:  
 
„De câte ori citesc un text de-al lui Freud, scrisorile sale îndeosebi, sunt izbit de 
capacitatea lui de a crede. El se declară necredincios. Dar tonul cu care vorbește 
despre descoperirile sale, despre metoda, despre școala sa e tonul unui 
întemeietor de sectă. În secolul al XVIII-lea, în Galiția, ar fi fost rabin hasidic. 
Dacă a reușit vreodată să vindece, nu datorită analizei lui a reușit, ci datorită lui, 
prezenței sale, puternicei sale personalități. Cu cât îl citesc mai mult, cu atâta cred 
mai mult în el, în timp ce îndoielile mele privind temeiurile exagerărilor lui devin 
tot mai serioase. Spirit subtil și totodată mărginit, avea toate avantajele și toate 
tarele unui mântuitor, deghizat în om de știință. De altfel, marele său șiretlic e că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



GIOVANNI ROTIROTI 90 

a prezentat drept știință ceea ce nu era decât o teorie, un corp de ipoteze și 
ficțiuni.” (Cioran 2016: 1001);  
 
„Freud citează cazul unui psihanalist danez care suferea de migrene rebele și care 
urmase, fără rezultat, un tratament la alt psihanalist. Câteva luni petrecute în 
preajma lui Freud i-au adus vindecarea. – E de crezut. Era un discipol, și 
contactul zilnic cu Maestrul nu putea avea decât rezultate benefice. Ce cură poate 
fi mai bună decât să vezi că acela pe care-l socotești cel mai mare geniu al tuturor 
timpurilor se interesează de dificultățile, de conflictele, de mizeriile tale! Nici o 
boală n-ar rezista unei euforii atât de teribile. Un taumaturg extrem de abil și 
totuși prizonier al propriului său joc și al propriilor sale iluzii. Să facă miracole în 
stilul epocii sale – iată un lucru ce nu-i este dat oricui.” (Cioran 2016: 1001-1002); 
 
„Ceea ce izbește la Freud este refuzul metafizicii, al oricărei metafizici. Într-o 
scrisoare către un german care scrisese o teză despre vise, spune că n-are 
încredere în înclinația nemților pentru metafizică: ea nu e, spune el, decât o 
supraviețuire de vechi credințe, o survival și o nuisance (aceste cuvinte englezești 
sunt citate de Freud).” (Cioran 2016: 1002); 
 
„Am terminat de citit o scrisoare a lui Freud către Thomas Mann despre 
Napoleon. Rar am citit ceva mai arbitrar, mai evident fals, mai fantezist. E pur și 
simplu stupefiant. Să-l explici pe Napoleon prin invidia pe care a nutrit-o față de 
fratele său Joseph, invidie convertită apoi în tandrețe, pe urmă prin transferul 
acestei tandreți asupra Iosefinei, și apoi să atribui repudierii acesteia cauza 
implicită a declinului său… toate acestea sunt de o gratuitate delirantă. Era să uit 
paragraful despre atașamentul pentru mama sa, rămasă văduvă de timpuriu… 
Tot tacâmul. E de-a dreptul uluitor. Psihanaliza este o întreprindere nebunească: 
de aceea a reușit, și tot de aceea se va prăbuși. Ce e mai interesant în această 
aventură e Freud, personajul, eroul, nu savantul.”(Cioran 2016: 1003); 
  
„Tot făurind ipoteze și întemeind pe baza lor o terapeutică, sfârșești prin a obține 
rezultate, adică iluzii de însănătoșire – căci la asta se reduce psihanaliza.” (Cioran 
2016: 1004).  

 
După cum s-a văzut, în Franța, Cioran critică aspru metoda freudiană 

a interpretării simbolice și pe Freud însuși. Filozoful vede interpretarea 
psihanalitică ca pe o voință de cunoaștere delirantă și totalizantă, 
înzestrată cu forța unei religii travestite în teorie științifică. El contestă 
faptul că interpretarea simbolică – și de altfel orice tip de dispozitiv 
produs de religie – ar avea un efect consolator și s-ar înscrie fantasmatic 
în încercarea pur omenească de a explica, de a liniști, de a conferi un 
sens absolut celor mai inconciliabile și tragice aspecte ale existenței.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DAS UNBEHAGEN IN DER KULTUR A LUI FREUD ÎN OPERA LUI CIORAN: 
ECOURI DISONANTE ȘI PROFUNDE 

 

 

91 

Însemnările despre psihanaliză din Caiete – care, să ne amintim, nu 
erau menite publicării – trebuie citite critic, cu aceeași atitudine cu care 
medita Wittgenstein la învățătura lui Freud. Filozoful Tractatusului îi 
reproșează, spre exemplu, lui Freud că a făcut filozofie de slabă calitate 
sub aparența științei, adică a ridicat la rangul de virtuți științifice cele 
mai tipice vicii ale poziției filozofice tradiționale. Din acest punct de 
vedere, notițele lui Wittgenstein și sentințele lui Cioran nu trebuie 
interpretate ca o a nu știu câta critică scientistă la adresa psihanalizei, ci 
trebuie plasate, verosimil, în acea atracție și repulsie pe care le-a 
exercitat psihanaliza mai cu seamă în cercurile filozofice. Critica 
formulată de Cioran constă în atacarea funcției ideale și salvatoare a 
psihanalizei, adică a metodei hermeneutice și simbolice a lui Freud, 
luată în sensul de regresie spre arhaicul care își are propriul fundament 
într-un soi de arheologie a subiectului.  

 
„Trebuie să-i reproșăm psihanalizei faptul că pentru ea totul este semnificativ, 
totul are sens; or, activitățile noastre, începând cu visele, comportă o 
considerabilă parte de zgură. Ei bine, pentru psihanaliști nu există zgură, există 
numai simboluri.” (Cioran 2016: 885)  

 
Cioran reproșează psihanalizei – mai exact, hermeneuticii psihanalitice, 

pe care o socotește de origine teologică – problema fundamentului său, 
care face din rațiunea științifică propria exactitate, propria demonstrație, 
pornind de la un reducționism simbolic de tip universalist. În asta 
constă puterea, funestă pentru Cioran, a conceptului de vindecare și 
explicație oferit de metoda lui Freud:  

 
„Nu au succes decât teoriile care, în aparență, explică totul (ca psihanaliza), dar 
care în realitate nu explică nimic. Se poate spune același lucru despre mai toate 
teoriile politice: o ideologie nu capătă influență decât în măsura în care se 
raportează la toate sferele vieții și se bagă unde nu-i fierbe oala. Devine astfel o 
explicație universală, un viol universal mai degrabă.” (Cioran 2016: 954).  

 
Din punct de vedere ideologic, o teorie care explică totul – adică 

montarea unei întregi serii de tehnici și dispozitive interpretative ce vizează 
obiectivizarea vieții pe urmele fantasmei salvatoare a vindecării – 
sfârșește neutralizând puterea subversivă a inconștientului. Pe de altă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



GIOVANNI ROTIROTI 92 

parte, Cioran știa prea bine de la Freud că, în realitate, inconștientul e 
inepuizabil și că în adâncul omului activează tăcut „pulsiunea de 
moarte” (Todestrieb). Dacă dorim să înțelegem cu adevărat cât de 
îndatorat i-a rămas Cioran în tinerețe lui Freud, e necesar să luăm în 
calcul ponderea, nu numai speculativă, a „pulsiunii de moarte”.  

De fapt, încă de la primele texte publicate în 1931 în România, 
gândirea tânărului Cioran consună cu psihanaliza lui Freud, întrucât nu 
se dorește o concepție asupra lumii și nici nu se vrea reductibilă la 
religie. Dimpotrivă, impune o interogare critică în legătură cu măsura în 
care poate deveni simptom dominant, ca mărturie a angoasei în fața 
finitudinii omenești, mai bine zis a inconștientului tout court. Religia se 
înfățișează ca încercare de exorcizare a problemei morții, ca nevoie de 
mântuire, ca răspuns la delirul nemuririi ce trimite la nevoia originară 
de fundament, adică la absența lui, la abisalitatea enigmatică a ființei. 
Gânditorul transilvănean se așază de partea subiectului tragic, scindat, 
evidențiind negativul ca unul din elementele contradicției.  

Din această perspectivă, în România, înaintea orientării politice 
adoptate în Germania nazistă, tânărul Cioran se angaja într-o confruntare 
decisivă cu cel mai neliniștitor fapt omenesc, anume experiența morții 
lui Dumnezeu în opera lui Nietzsche, cu alte cuvinte, prăbușirea oricărei 
certitudini a fundamentului, a oricărei garanții, a oricărei făgăduințe de 
mântuire, minând orice gen de liniștire și justificare.  

Pentru Cioran, acceptarea morții lui Dumnezeu însemna și înfruntarea 
cu neliniștitoarea problematică a angoasei provocate de finitudine, cu 
izbitura de finitudinea în care suntem împotmoliți. Și, potrivit lui 
Cioran, filozofia a repudiat tocmai experiența morții în viață, adică acea 
experiență a imposibilului legat de moarte, un imposibil care îngrozește, 
un imposibil pe care „sufletul frumos” l-a ocolit, l-a renegat, l-a refulat, 
pentru că experiența imposibilului e experiența unei violențe totale, a 
unei tragedii de netrăit care scapă tuturor explicațiilor.  

Din acest punct de vedere, după lectura lui Freud, în gândirea lui 
Cioran problema morții imanente în viață va deveni o întrebare de neocolit, 
întrucât angoasa izvorâtă din străfundul ființei guvernează existența 
alături de imanenta neantizare a ființei înseși. Întrebarea crucială pusă 
de Cioran e următoarea: „dar moartea ca fenomen nu este cuprinsă în 
premisele vieții?” (Cioran 2012: 172). Această întrebare, conturată prima 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DAS UNBEHAGEN IN DER KULTUR A LUI FREUD ÎN OPERA LUI CIORAN: 
ECOURI DISONANTE ȘI PROFUNDE 

 

 

93 

oară în „Erwin Reisner și concepția religioasă a istoriei”, text din 1931, 
va primi o articulare mai radicală într-un articol de proporții cu titlul 
„Însemnări despre moarte”, publicat în 1933 în prestigioasa revistă 
Gândirea. Cioran îi va explora, însă, toate consecințele în capitolul 
„Asupra morții” din Pe culmile disperării, unde a reluat articolul aproape 
integral. Iată un fragment semnificativ din „Însemnări despre moarte”:  

 
„Se poate vorbi despre moarte fără experiența agoniei? Moartea nu poate fi 
înțeleasă decât dacă viața este simțită ca o îndelungată agonie, în care moartea se 
îmbină cu viața. Moartea nu este ceva în afară, ontologic diferită de viață, 
deoarece moarte ca realitate autonomă de viață nu există. A intra în moarte nu 
însemnează, cum crede mentalitatea curentă şi, în genere, creştinismul, a-ți da 
ultima suflare şi a păşi într-o regiune de altă structură şi pozitivitate decât a vieții, 
ci a descoperi în progresiunea vieții un drum înspre moarte şi a găsi în pulsațiile 
vitalului o adâncire imanentă în ea.  

În creştinism şi în metafizicile cari recunosc nemurirea, intrarea în moarte 
este un triumf, este un acces al altor regiuni metafizic diferite de viață. Prin moarte, care 
devine o regiune aparte a firii, omul se eliberează, iar agonia, în loc să deschidă perspective 
înspre viață, în care ea se realizează, descoperă sfere complet transcendente ei.  

În deosebire de aceste viziuni, sensul adevărat al agoniei îmi pare a fi 
revelația imanenții morții în viață.” (Cioran 1933: 142-143).  

 
La fel ca Freud, Cioran consideră că moartea este legată 

consubstanțial de viață, aproape ca și cum finalitatea vieții ar fi moartea. 
În consecință, dat fiind că moartea amenință în permanență viața, 
potrivit lui Cioran autoreproducerea și evoluția viului își vor găsi 
rațiunea de a fi în agonie. De fapt, în Das Unbehagen in der Kultur Cioran 
descoperă pulsiunea de moarte (Todestrieb), adică descoperă că „moartea 
ca fenomen cuprinsă în premisele vieții” face paradoxal astfel încât viața 
refuză în mod enigmatic viața însăși. Conform lui Freud, ființa umană 
vine pe lume într-o poziție defensivă, se străduiește să-și ocrotească 
existența fragilă de relele dinăuntru și dinafară. Viața pare angajată să se 
apere de sine însăși, printr-o mișcare auto-imunizantă care, în măsura în 
care se apără pe sine, tinde să se preschimbe în contrariul ei. 
Radicalizarea pulsiunii de autoconservare coincide la Freud cu 
pulsiunea de moarte, a cărei mișcare pare regresivă, cu scopul de a 
readuce neliniștea vieții la starea originară de repaus. Parcă viața, în loc 
să se deschidă, ar tinde să se închidă și să aleagă moartea în locul vieții.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



GIOVANNI ROTIROTI 94 

Chiar dacă nu îl citează direct nicăieri în opera românească – deși o 
face în Caiete, după cum am văzut –, tocmai de la Freud preia Cioran 
enigmatica „pulsiune de moarte”, tradusă în termenii cioranieni ai 
epocii cu expresia „revelația imanenții morții în viață”:  

 
„Faptul că senzația morții nu apare decât acolo unde vitalul a suferit un 
dezechilibru sau o oprire a spontaneității lui iraționale, când viața e zguduită în 
adâncimi şi când ritmul vitalului activează dintr-o tensiune totală, iar nu dintr-o 
expansiune superficială şi efemeră, dovedeşte, până la o certitudine interioară, 
imanența morții în viață. Viziunea în adâncurile acesteia ne arată cât de iluzorie 
este credința într-o puritate vitală şi cât de fundată este convingerea despre un 
substrat metafizic al demoniei vieții.” (Cioran 1933: 143).  

 
Cioran descoperă că „substratul metafizic al demoniei vieții” nu e 

altceva decât „pulsiunea de moarte”. Întocmai ca Freud, pe lângă 
distincția între viață și moarte, Cioran pare să izoleze un al treilea 
element – „un element de neant în ființare” (Cioran 1933: 145) –, element 
ce împiedică total convergența spre orice plan transcendent. Există, deci, 
o moarte care este contrariul vieții, dar există și o moarte în „premisele 
vieții”, așadar o moarte aflată la baza însăși opoziției dintre viață și 
moarte. În acest caz, „pulsiunea de moarte” nu se mai prezintă ca voință 
de revenire la anorganic, la inanimat, ci constituie un eveniment, o urmă 
a traumei care nu poate fi trăită, întrucât precedă orice experiență – deci, 
în cuvintele lui Cioran, este vorba de acel eveniment particular, care a 
izbit „conștiința” în momentul în care „a căpătat o autonomie de viață”. 
În realitate, pentru om această presupusă cucerire a conștiinței se referă 
în mod fundamental la o pierdere primordială, corelabilă cu un eveniment 
imemorial – ca „păcatul originar” pentru creștini, în filozofia lui Kierkegaard. 
Omul nu poate face experiența directă a acestei pierderi reale, care nu se 
lasă tradusă în ideal și, prin urmare, rămâne, în mod paradoxal, 
insesizabilă și neinteligibilă pentru rațiune. Această pierdere – care 
pentru Cioran și Kierkegaard constituie un eveniment incognoscibil, ce 
semnalează imperfecțiunea și limita finitudinii omenești – nu este 
cauzată de o traumă psihică, ci este rezultatul unei pierderi aflate la 
originea pulsiunii de moarte și, ca atare, nu ar putea fi trăită ca pierdere, 
întrucât nu privește o experiență traumatică empirică.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DAS UNBEHAGEN IN DER KULTUR A LUI FREUD ÎN OPERA LUI CIORAN: 
ECOURI DISONANTE ȘI PROFUNDE 

 

 

95 

În acest sens, după Cioran, efectul pulsiunii de moarte postulat de 
Freud se prezintă în viața psihică sub forma „agoniei durabile din 
urmă”, care creează o legătură cu „moartea cuprinsă în premisele vieții”:  

 
„Dacă moartea este imanentă în viață, pentru ce conştiința morții face imposibilă 
viețuirea? La omul normal, viețuirea nu e tulburată, deoarece procesul de intrare 
în moarte se întâmplă cu totul naiv, prin scăderea intensității vitale. Pentru el nu 
există decât agonia din urmă, nu o agonie durabilă, legată de premisele vitalului. 
Într-o perspectivă adâncă, fiecare pas în viață este un pas în moarte, iar amintirea 
nu este decât un semn de neant. Omul normal, lipsit de înțelegere metafizică, nu 
are conştiința intrării progresive în moarte, deşi nici el, ca nici o ființă, nu scapă 
acestui destin inexorabil. 

Unde conştiința a căpătat o autonomie de viață, revelarea morții devine 
atât de puternică încât prezența ei distruge orice gest spontan şi orice bucurie 
naivă. Conştiința distruge, atunci când e puternică, orice gen de naivitate, orice 
elan de bucurie şi orice voluptate naturală. Este ceva pervers şi infinit decăzut în a 
avea conştiința morții. Toată poezia naivă a vieții, toate seducțiile şi farmecele ei 
apar vide de orice conținut, precum vide apar toate proiectările finaliste şi iluziile 
teleologice ale omului.” (Cioran 1933: 143).  

 
Ruptura se produce când Realul pulsiunii de moarte covârșește 

scena subiectivității. Această ruptură este „agonia din urmă”. Revelația 
„imanenței morții în viață”, scrie Cioran, survine, în general, odată cu 
boala și stările depresive. De fapt, tânărul filosof pune accentul pe 
atitudinea melancolică, depresivă a vieții, ce tinde să se refuze pe sine, 
fiindcă îndură greu caracterul neguvernabil al vieții. Acesta este 
paradoxul „pulsiunii de moarte”. Viața tinde să se nimicească pe sine 
însăși pornind de la propriul impuls. Conform lui Freud, există într-
adevăr o tendință de a feri viața de excesul vieții însăși, tendință care, 
paradoxal, se inversează în distrugerea vieții.  

Faptul că la vremea respectivă Cioran era deosebit de interesat de 
psihanaliză (și mai ales de cartea lui Freud Das Unbehagen in der Kultur, 
publicată în 1930) este atestat, cum am menționat înainte, de articolul 
„Sensul culturii contemporane”, apărut în numărul din aprilie 1932 al 
revistei Azi:  

 
„Tragicul omului de astăzi – care devine un tragic al culturii contemporane – 
rezultă din dezbinarea dureroasă între conştiință, cu tendințele ei centrifugale, şi 
tendințele centripetale înspre naivitatea şi iraționalitatea vieții. De aici derivă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



GIOVANNI ROTIROTI 96 

paradoxul: orientarea conştientă înspre naiv şi irațional, paradox care arată că 
pentru momentul istoric actual nu există salvare.  

Adevărul este că omul n-a fost nicicând mai puțin naiv decât azi. Cum ar 
putea fi altcumva în epoca în care istorismul mai domină şi psihanaliza are 
primatul? Psihanaliza a distrus în mare parte credința în cultură şi în progresul ei. 
În actul creației, care este esențial pentru orice idee sau concepție de cultură, ea 
descoperă substraturi a căror cunoaştere diminuează entuziasmul pentru ceea ce 
epocile clasice ale umanității au numit caracterul ideal al culturii.  

Nu că în ea însăşi psihanaliza ar fi reprobabilă, ea bazându-se pe date 
reale, dar faptul de a face din orice om un analist, un spectator al lui însuşi, o 
situează într-o poziție cu totul particulară pentru lumea de astăzi. Psihanaliza – 
nu ca o preocupare pentru specialişti, ci răspândită şi cultivată de public – nu 
putea să apară decât în fazele de decadență ale unei culturi. Dacă psihanaliza a 
distrus într-o măsură oarecare credința în cultură, nu este mai puțin adevărat că 
ea însăşi este expresia şi rezultatul unei plictiseli nelămurite pentru fenomenul 
culturii.” (Cioran 2012 [1932b]: 224).  

 
Tema plictiselii este prezentă și în „Structura cunoașterii religioase”, 

publicat în Revista teologică, februarie-martie 1932, deci cu o lună înainte 
de „Sensul culturii contemporane”. Pe deasupra, în acest articol 
figurează pentru prima oară numele lui Heidegger:  

 
„Martin Heidegger, în a sa Was ist Metaphysik?, a arătat cum plictiseala ne 
revelează existentul ca total, iar groaza, neantul, Søren Kierkegaard vorbind de 
revelarea existențialului, ca atare, în păcat. Toate acestea dovedesc că faptul 
experienței subiective, de care este legată intuiția, nu este lipsit de fecunditate, că, 
dimpotrivă, ceea ce numim marile atitudini sau perspective nu sunt decât 
sublimări sau obiectivațiuni pe un plan mai intelectualizat al acesteia” (Cioran 
2012 [1932c]: 204).  

 
În articolul citat, Cioran surprinde un aspect fundamental în 

evoluția lui Heidegger. Mai precis a remarcat că, în comparație cu Ființă 
și timp, în Was ist Metaphysik? filozoful german a operat o deplasare 
semnificativă. În Was ist Metaphysik? nu se mai discută de moarte, ci de 
ceva care cu siguranță are de-a face cu moartea, dar care, la fel de sigur, 
nu se identifică cu ea (Rella 2004: 14-15). Problema a trecut de la moarte 
la nimic și, cum observă Cioran, totul în „experiența subiectivă” se 
prezintă de fapt în plictiseală, care – la nivel intuitiv – „ne descoperă 
existentul ca atare”. Într-adevăr, filozoful scrie în articolul „Melancolia 
lui Dürer”, apărut în Calendarul în iulie 1932:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DAS UNBEHAGEN IN DER KULTUR A LUI FREUD ÎN OPERA LUI CIORAN: 
ECOURI DISONANTE ȘI PROFUNDE 

 

 

97 

„Împotriva lui Martin Heidegger, credem că existentul ca atare nu ni-l descoperă 
plictiseala, ci melancolia, deoarece plictiseala rezultă din condiționări cu totul 
întâmplătoare şi exterioare. Mai mult. Ea este forma vulgară a melancoliei şi, ca 
atare, lipsită de orice productivitate bogată, fiind esențial rezultată din absența 
ocupației sau din lipsa excitațiilor exterioare.” (Cioran 2012 [1932d]: 244).  

 
Ajunși aici, nu este greu de văzut că „Însemnări despre moarte” 

atestă nu atât întâlnirea lui Cioran cu Was ist Metaphysik?, cât pe cea cu 
Ființă și timp (1927). Cu atât mai mult cu cât în articolul despre Dürer din 
1932 filozoful transilvănean nu pare să accepte virajul în gândirea lui 
Heidegger de la moarte la nimic, ajungând în final la plictiseală. În 
consonanță cu Freud și în strânsă relație cu „pulsiunea de moarte”, care 
în cazul melancoliei se dovedește un impuls nu doar agresiv, distructiv, 
ci și autodistructiv pentru viață, din cauza încercării de a pune capăt 
vieții înseși, Cioran consideră că melancolia, mai mult decât plictiseala 
din care oricum derivă, este „senzația” cea mai productivă și fecundă a 
„prezenței morții în viață”. Iată ce scrie în „Însemnări despre moarte”:  

 
„Pentru un depresiv, senzația imanenței morții în viață adaugă un plus de 
intensitate depresiunii şi creează o atmosferă de continuă insatisfacție şi nelinişte, 
cari nu-şi vor găsi echilibrul şi pacea niciodată. Prin senzația prezenței morții în 
structura vitalului se introduce, implicit, un element de neant în ființare. Nu se 
poate concepe moarte fără neant, deci, nici viață fără un principiu de absolută 
negativitate. Că neantul este implicat în ideea de moarte o dovedeşte frica de 
moarte, care nu este decât teama de neantul în care ne aruncă moartea. Imanența 
morții în viață este un semn al triumfului final al neantului asupra vieții, 
dovedind, prin aceasta, că prezența morții nu are alt sens decât să actualizeze 
progresiv drumul înspre neant.  

Sfârşitul şi deznodământul imensei tragedii a vieții şi, îndeosebi, a omului 
va dovedi cât de iluzorie este credința în eternitatea vieții şi că, totuşi, unica 
împăcare pentru omul istoric este sentimentul naiv al eternității acestei vieți.” 
(Cioran 1933: 145).  

 
Revenind la Heidegger, am afirmat anterior că, în ce privește 

elaborarea „imanenței morții în premisele vieții”, decisiv pentru tânărul 
Cioran nu a fost atât contactul cu Was ist Metaphysik?, cât acela cu Sein 
und Zeit. De fapt, cu Ființă și timp, Heidegger a propus din nou figura 
morții în centrul filozofiei sale, fără intenția de a-i reduce scandalul, de 
a-i risipi povara printr-un silogism teoretic care exaltă forța imanent 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



GIOVANNI ROTIROTI 98 

eternă a vieții ce nu cunoaște limita traumatică a morții. Și, esențialmente, 
în „Însemnări despre moarte”, Cioran reproșa majorității covârșitoare a 
filozofilor faptul că eludaseră problema morții, că o evitaseră 
transformând-o în întrebare, că nu o trăiseră ca pe ceva real, absolut.  

La ani distanță, într-un interviu acordat în 1985 Alinei Diaconu, 
Cioran – poate amintindu-și de articolul din tinerețe „Sensul culturii 
contemporane” – se va exprima și mai explicit în legătură cu Freud și 
psihanaliza, afirmând că psihanaliza îl interesează ca fenomen cultural, 
nu ca terapie, și că singura carte de Freud cu adevărat fundamentală în 
viața lui este Angoasă în civilizație (Diaconu 2019). Așadar, și în acest 
ultim interviu Cioran revine asupra cărții lui Freud care îl marcase în 
tinerețe, chiar acea carte în care psihanalistul vorbea despre moartea 
înscrisă în viața însăși, despre lupta inevitabilă și despre costurile 
renunțării, despre vinovăție și îmblânzirea pulsiunilor, despre sublimare 
și limitele ei, despre caracterul precar al oricărei culturi și identități.  

În aproape toate interviurile sale, Cioran a afirmat că în perioada 
când își scria prima carte, Pe culmile disperării, ideea lui despre moarte 
era o obsesie dominantă, pe care o percepea zi și noapte ca pe o prezență 
apăsătoare, un nucleu de realitate în sens aproape patologic. Cioran 
mărturisește că a conviețuit mereu cu ideea morții. Consideră că numai 
forța scrierii a înăbușit în el dorința de sinucidere. Din acest punct de 
vedere, întrebarea ridicată de Cioran trebuie cercetată în manieră mai 
pertinentă în raportul pulsional întreținut de subiect cu actul scrierii. 
Pentru Cioran, scrisul nu a reprezentat doar un instrument de eliberare, 
ca să nu-și piardă mințile, cum a afirmat începând din 1932 în articolele 
din tinerețe, ci o modalitate de tratare a Realului, a morții în viață și a 
ororii anxioase apărute în dimensiunea crudă a inconsistenței, a non-sensului, 
a pieirii Celuilalt și a subiectului însuși (Lacan 1982: 96).  

În consecință, pregătirea pentru o înfruntare radicală cu „imanența 
morții în viață” înseamnă pentru Cioran o înfruntare cu abisul deschis 
de Freud, cu activitatea silențioasă a „pulsiunii de moarte”, cu neantizarea 
ființei, cu experiența alienantă a inconștientului în cele mai nemiloase 
forme melancolice și violente ale sale, nu doar în sens individual, ci în 
primul rând în sfera socială. Și, împreună cu Freud, Cioran și-a dat 
seama că ceva în civilizație se fisura și urma să se rupă definitiv.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



DAS UNBEHAGEN IN DER KULTUR A LUI FREUD ÎN OPERA LUI CIORAN: 
ECOURI DISONANTE ȘI PROFUNDE 

 

 

99 

Din această perspectivă, Cioran radicalizează problema umană, îl 
interpelează pe om în legătură cu suferința, cu angoasa, cu strategiile de 
apărare, cu mecanismele lui de imunizare, punându-ne în fața a ceea ce 
nu putem ocoli sau reduce la tăcere. Apropiindu-și elaborarea teoretică 
de tema freudiană a „pulsiunii de moarte”, Cioran nu a ajuns, deci, la o 
cunoaștere definitivă și consolatoare, ci s-a măsurat în primul rând cu 
enigma omului, cu jocul alienant al diferenței și cu aspectele pulsionale, 
care trimit la neînțelegerea și la gâlceava lui Eros cu Thanatos, la 
ireductibilitatea inconștientului, cu alte cuvinte la tot ce se sustrage, în 
termeni obiectivi, cunoașterii.  

Dacă cele scrise de Freud în Angoasă în civilizație sunt profetice din 
multe privințe, la rândul său, din Franța, Cioran își va rosti profeția 
despre viitorul psihanalizei:  

 
„Psihanaliza va fi într-o bună zi total discreditată, nu-i nici o îndoială; ceea ce nu 
înseamnă că nu-mi va fi distrus ultimele urme de naivitate. După ea, nu vom mai 
putea fi niciodată inocenți.” (Cioran 2016: 245-246).  

 
 
 

BIBLIOGRAFIE 
 

Brătescu, G., 1994, Freud și psihanaliza în România, Bucureşti, Editura Humanitas.  
Cioran, E., 1933, „Însemnări despre moarte”, în Gândirea, XIII, nr. 4, pp. 142-143.  
Cioran, E., 1936, Schimbarea la față a României, Bucureşti, Editura Vremea.  
Cioran, E., 2012 [1932a], „Formele perimate”, în E. Cioran 2012: 189-192. 
Cioran, E., 2012 [1932b], „Sensul culturii contemporane”, în E. Cioran 2012: 217-233. 
Cioran, E., 2012 [1932c], „Structura cunoaşterii religioase”, în E. Cioran 2012: 200-206. 
Cioran, E., 2012 [1932d], „Melancolia lui Dührer”, în E. Cioran 2012: 242-245. 
Cioran, E., 2012 [1933], „Între spiritual şi politic”, în E. Cioran 2012: 329-332. 
Cioran, E., 2012, Opere II, Publicistică. Manuscrise. Corespondență, București, Academia 

Română – Fundația Națională pentru Ştiință şi Artă.  
Cioran, E., 2016 (ediția digitală), Caiete. 1957–1972, București, Editura Humanitas.  
Diaconu, A., 2019, Dragă Cioran: cronica unei prietenii, București, Editura ICR.  
Eliade, M., 1991, Memorii, Bucureşti, Editura Humanitas.  
Freud, S., 1930, Das Unbehagen in der Kultur, Viena, Editura Internationaler Psychoanalytischer.  
Heidegger, M., 1929, Was ist Metaphysik?, Bonn, Editura Friedrich Cohen.  
Heidegger, M., 2002, Ființă şi timp, București, Editura Humanitas.  
Ionescu, N., 1990, Roza vînturilor, Bucureşti, Editura Roza Vînturilor.  
Lacan, J., 1982, Radiofonia Televisione, Torino, Editura Einaudi.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti



GIOVANNI ROTIROTI 100 

Rella, F., 2004, Pensare e cantare la morte. Baudelaire Valéry Rilke, Torino, Editura Aragno.  
Robert, M., 1967, Sur le papier, Paris, Editura Grasset.  
Robert, M., 1969, Seul comme Franz Kafka, Paris, Editura Calmann-Lévy.  
Robert, M., 1974, D’Œdipe à Moïse: Freud et la conscience juive, Paris, Editura Calmann-Lévy.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 12:14:45 UTC)
BDD-A31943 © 2020 Editura Universității din Bucureşti

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

