La langue est (avant tout) notre milieu de vie

Pierre FRATH"

Keywords: language; anthropology; reference; cognition; ubuntu;
multilingualism

Introduction

Parmi les certitudes qui structurent nos pensées, il y en a une a propos de la
langue que beaucoup de linguistes partagent avec monsieur tout-le-monde, a savoir
qu'elle est un moyen de communication. C’est effectivement le cas, mais se
concentrer sur cet aspect incite le linguiste a construire des théories centrées sur
I’individu et la cognition, laissant de coté ou considérant comme secondaires les
dimensions anthropologiques et référenticlles de la langue. Cette certitude est
intimement liée a une autre, celle de la nature ontologique de I’individu, et son
corollaire, que la société est une construction apparue au cours de 1’évolution de notre
espece. D¢s lors, les personnes qui la composent doivent communiquer, et ils le font
grace a un code qui donne forme a des concepts pré-linguistiques.

On montrera ici que ce point de vue est tout a fait discutable et on proposera
une alternative fondée sur la prééminence de la société sur I’individu. On montrera
aussi que la langue est un des trois milieux dans lesquels nous vivons et qui construit
des liens avec les deux autres : le monde naturel et la société. On montrera in fine
I’importance du plurilinguisme pour construire un monde plus ouvert et plus tolérant.

La langue comme outil de communication

Pour Wittgenstein, la vérité est une « forme de vie ». « Est vrai et faux ce que
les hommes disent I'étre, dit-il ; et ils s'accordent dans le langage qu'ils emploient. Ce
n'est pas une conformité d'opinion, c'est une forme de vie» (Wittgenstein 1961 :
§241). Cette vérité anthropologique dans la langue, c’est ce qu’on appelle le sens
commun, la doxa, I’opinion, les idées toutes faites, et plus généralement toutes sortes
de notions diverses et variées sur la vie, ’économie, la société, la science, la langue,
etc., que nous partageons et que nous tenons pour vraies, non parce que nous en avons
acquis la connaissance personnellement grice a un travail d’observation et de
réflexion, mais parce que tout le monde en affirme la vérité en faisant usage
d’expressions que nous reprenons ensuite a notre compte. Ce phénomene touche tout
le monde, y compris les scientifiques dans leurs domaines, et les linguistes ne font pas

* Université de Reims Champagne-Ardenne, CIRLEP EA 4299, CELISO EA 7332, GEPE-LILPA
EA 1339 ; membre du Conseil scientifique de 1’Observatoire européen du plurilinguisme (pierre.frath@
aliceadsl.fr, http://www.res-per-nomen.org).

»Philologica Jassyensia”, an XVI, nr. 2 (32), 2020, p. 353-360

BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)



Pierre FRATH

exception. C’est ainsi que bon nombre de théories sont construites sur des a priori qui
ne viennent nullement de la recherche, mais de notions profondément ancrées dans la
langue et dans la culture.

Concernant la langue, les linguistes partagent souvent avec le non-spécialiste
I’idée qu’elle est avant tout un moyen de communication : elle est mon outil pour
exprimer mes idées. Nombre de théories reposent sur cette conception spontanée. Et
d’ailleurs, elle n’est pas fausse, la langue sert effectivement & communiquer. Mais
partir de ce point de vue sans le mettre en perspective conduit le linguiste a construire
des théories qui ne sont que les conséquences logiques d’un lieu commun issu de la
« forme de vie », et qui ne vont pas sans problémes. Si la parole est I’expression de
concepts pré-linguistiques, alors le contenu du message est d’emblée séparé de sa
forme et ’activité linguistique est comprise comme un encodage de concepts suivi de
leur décodage par I’interlocuteur. Une bonne partie de la linguistique moderne repose
plus ou moins explicitement sur ce présupposé. Et comme le mot « code » posseéde des
connotations scientifiques, beaucoup construisent des théories formelles faisant usage
de la logique et des mathématiques, des langages qui permettent de comprendre les
Lois de la Nature, selon un autre lieu commun trés prégnant, y compris dans les
sciences. Tout cela n’a rien de scientifique, et on peut le démontrer aisément!.

Si la langue est avant tout un systéme de communication, 1’activité linguistique
est congue comme un processus individuel qui a lieu dans chacun de nos cerveaux. Il
se pose alors la question de l’intercompréhension: comment se fait-il que les
processus linguistiques aient lieu de la méme maniere chez tous les locuteurs ;
comment se fait-il que nous nous comprenions ? Le chercheur est alors amené a faire
des hypothéses métaphysiques sur 1’existence d’universaux de contenu et de forme.
Descartes les attribuait a I’action divine : ¢’est Dieu qui a placé dans notre res cogitans
«les figures, les nombres, le mouvement et choses semblables» (Descartes
1641/1990 : 175-177) afin que nous puissions comprendre Sa création. Les linguistes
modernes, privés d’arguments théologiques, ne mentionnent pas le probléme de
I’intercompréhension, ou bien font intervenir le génome a la manic¢re d’un deus ex
machina tout puissant?.

Mais ces certitudes ne viennent pas de nulle part. Elles reposent sur une
conception profondément ancrée dans la culture et la religion, celle de la nature
ontologique de I’individu, et son corollaire, que la société est une construction
humaine. Adam et Eve étaient humains avant d’étre chassés du paradis et de devoir
construire la société. Cette idée de I’antériorité de 1’individu est trés répandue ; on la
trouve par exemple dans Le Contrat Social de Rousseau, dans nombre de travaux sur
'« origine de la société »*, dans I’argumentaire des ouvrages d’économie?, etc. Dés

! Ce n’est pas le lieu de le faire ici. Le lecteur intéressé peut consulter la premiére partie de mon
livre, Linguistique anthropologique et référentielle (Frath 2020).

2 Un exemple bien connu est celui de la Grammaire Universelle de Chomsky, considérée comme
présente en chacun de nous a la naissance.

3 Parler d’une « origine » de la société implique un stade antérieur purement individuel. Or les
données de la paléoanthropologie et de la primatologie montrent que I’homme a toujours vécu en
groupes.

4 Les manuels d’économie, dit Frangois Flahault (2003 : 108—114), « présentent la genése
des activités économiques comme s’effectuant a partir de la rencontre de volontés individuelles, chaque
individu étant a la recherche de biens qui correspondent a ses besoins et améliorent son bien-étre, le

354

BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)



La langue est (avant tout) notre milieu de vie

lors, si la société est faite de singularités qui vivent et travaillent ensemble, son
fonctionnement repose sur un systéme de communication qui permet d’échanger les
idées qui se forment en chacun de nous.

Une alternative : la langue comme milieu

L’alternative est d’admettre que la soci¢té vient d’abord et que 1’homme
n’existe que parce qu’il a une place au sein d’une communauté linguistique.
L’individu est alors un produit du groupe, et sa pensée est structurée par le langage
auquel il est exposé. Dans ce cas, il n’y a aucun probléme pour expliquer
I’intercompréhension. Les mots et les idées nous arrivent simultanément lors de nos
apprentissages, et quand nous sommes exposés aux premiers, nous le sommes ipso
facto aux seconds. Pour le Saussure des Ecrits de linguistique générale,

Nous disons [...] que la forme est la méme chose que la signification (Saussure
2002 : 42).

Il est faux (et impraticable) d’opposer la forme et le sens. Ce qui est juste en
revanche, c’est d’opposer la figure vocale d’une part et la forme-sens de l’autre
(ibidem : 17).

Le signe est donc une forme-sens indissociable qui peut revétir la forme d’une
« figure vocale » dans I’interlocution. Ce point de vue est trés éloigné de la dichotomie
signifiant-signifié¢ du Cours de linguistique générale, ouvrage qui n’a pas été écrit par
Saussure lui-méme, rappelons-le, mais par deux de ses collégues, Bally et Sechehaye,
aprés sa mort. C’est malheureusement cette conception de la forme et du sens comme
entités opposées qui s’est imposée dans notre discipline. 11 y a fort a parier que
Saussure 1’aurait rejetée, en méme temps que 1’essentiel de la linguistique moderne, en
particulier les théories cognitivistes qui placent le sens en amont de la langue. Voici un
exemple pris chez un grand auteur cognitiviste, Leonard Talmy :

Although English is the main language tapped for examples, the semantic
elements and situations dealt with are taken to be fundamental, figuring in the semantic
basis of all languages — that is, taken to constitute a part of a universal semantic
organization, deeper than those respects in which individual languages differ from each
other (Talmy 2000 : 471).

Il y a donc bien, selon cet auteur, un systéme sémantique indépendant des
langues et qui les organise. Ici le principe est affirmé par Talmy, mais d’innombrables
auteurs construisent leur conception de la langue sans y faire allusion tellement il leur
semble naturel et allant de soi.

Pourtant, selon Benveniste, « la langue constitue ce qui tient ensemble les
hommes, le fondement de tous les rapports qui a leur tour fondent la société »
(Benveniste 1974 : 215-240). Effectivement, si la langue est notre milieu, elle peut
étre vue comme le « ciment » qui relie les étres humains, les forme, structure leur
pensée, leur dit ce qui existe dans le monde et leur fait comprendre la société dans
laquelle ils vivent. C’est pourquoi on peut distinguer trois dimensions dans la langue :

rapport aux choses étant supposé premier, le rapport aux autres, second ». « Les fictions théoriques des
manuels d’économie, [...] montrent des individus d’abord sans liens les uns avec les autres et
s’engageant ensuite par raison dans un contrat social, certes contraignant, mais nécessaire pour garantir
leurs droits fondamentaux ».

355

BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)



Pierre FRATH

les dimensions anthropologique, référentielle et cognitive. Nous allons maintenant
briévement les examiner.

La dimension anthropologique de la langue

Le premier role de la langue est de créer du lien entre les personnes. Parler pour
entrer en contact, c’est ce que nous faisons quand nous nous occupons d’enfants,
quand nous conversons avec des amis ou avec la famille, quand nous rencontrons des
gens. Le contenu des paroles que nous échangeons a ces moments-la n’est pas
important. Il est d’ailleurs souvent trés stéréotypé. En anglais, on appelle small talk ce
genre de conversation. On s’enquiert de la santé de nos interlocuteurs et de leurs
proches, de leurs soucis du moment sans attendre autre chose que des
réponses Iénifiantes qu’on n’écoute d’ailleurs pas le plus souvent. On parle de la pluie
et du beau temps ou de la vie qui ne cesse d’augmenter. On commente les résultats
sportifs ou la mode vestimentaire du jour. Lorsqu’on se connait un peu mieux, on peut
s’adonner a des commérages ou a des ragots, et alors le lien se fait au détriment de
tierces personnes. Entre amis, la conversation peut prendre un tour plus thématique et
plus approfondi : on parle alors de politique, de croyances, de travail, de sujets
scientifiques ou artistiques, etc.

L’objectif n’est pas de communiquer des messages pensés auparavant, mais
d’établir un lien avec nos interlocuteurs. La qualit¢ du lien dépend du respect de
certaines normes quant aux sujets qu’on peut aborder et a la maniére de les traiter. Un
des roles anthropologiques de la langue est de créer et transmettre la doxa, cet accord
implicite quant au bien et au mal, au vrai et au faux, qui se fait dans la langue selon
Wittgenstein. C’est par la parole qu’on éduque les enfants, qu’on leur inculque les
valeurs, qu’on leur donne des conseils, qu’on leur fait des compliments et des
remontrances. Tout cela se fait implicitement, de maniére non structurée.

La linguistique a jusqu’ici peu étudié la dimension anthropologique de la langue
car elle n’est pas trés consciente de son existence. Elle s’intéresse plutot a ses
fonctions cognitives et référentielles, en phase avec la conception classique de la
langue comme vecteur de la pensée et comme étiquette de concepts.

La dimension référentielle de la langue et son pouvoir démiurgique

La dimension anthropologique de la langue est relationnelle et éthique ; elle
donne acces au monde humain et agit pour son maintien dans certaines limites
considérées comme bonnes. La langue vise aussi a permettre 1’action commune sur
I’environnement, par exemple la fabrication d’outils et leur usage, 1’exploitation
agricole d’une terre, la construction d’une usine ou la conception d’un programme
scolaire. Pour cela, il ne suffit pas d’échanger des paroles stéréotypées comme dans le
small talk. La relation doit déboucher sur une action commune. Pour cela, on fait appel
a la dimension référentielle du langage, c’est-a-dire sa capacité a nommer des
¢léments de 1’expérience commune.

La notion essentielle de la dimension référentielle de la langue est celle de
dénomination, et son corollaire, le processus qui méne a son introduction dans la
langue, a savoir la lexicalisation. Du point de vue référentiel, la langue procéde de
deux tensions complémentaires : d’une part elle nous dit ’existant et nous indique
comment en parler, et d’autre part, elle nous permet d’intégrer de nouvelles entités

356

BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)



La langue est (avant tout) notre milieu de vie

réelles ou anthropologiques a notre univers humain. Rien n’existe pour nous avant
d’étre nommé et utilisé en discours. Quand un biologiste découvre une nouvelle
bactérie, il ne pourra en parler que lorsqu’elle aura été nommée. Ce n’est qu’a ce
moment-la qu’elle prendra une existence, d’abord pour la communauté des
biologistes, qui pourront 1’étudier et la décrire, augmentant ainsi les connaissances a
son propos, et peut-Etre ensuite par d’autres locuteurs, auxquels son existence sera
révélée en méme temps que sa réalité et les « concepts » construits en discours a son
sujet. Le nom de la bactérie aura alors été lexicalisé.

La langue posseéde ainsi une capacité de création, non pas des objets en eux-
mémes, mais de I’existence de ces objets pour nous. Ce véritable pouvoir démiurgique
de la dénomination concerne aussi des objets ancrés dans notre réalité anthropologique
ainsi qu’on va le voir dans ’exemple de la « marche blanche »°.

L’expression « marche blanche » est apparue en 1996 en Belgique pour
désigner une marche de protestation silencieuse et sans pancartes organisée par les
parents des victimes d’un tueur en série. Les participants ont été invités a porter
quelque chose de blanc, «symbole de neutralit¢, de dignité, d’espoir et
d’innocence »°, d’ou le nom donné a cette marche. Il a ensuite été repris par les
journalistes a propos d’autres faits divers : il s’est lexicalisé, il s’est détaché de son
usage discursif originel pour référer a des objets qui se retrouvent de ce fait dans une
sous-catégorie de marche.

Il est remarquable que c’est I’existence méme de 1’expression « marche
blanche » qui peut amener les gens a en organiser d’autres. Si elle n’était pas
lexicalisée, pour faire une marche blanche, il faudrait que quelqu’un se souvienne
qu’en 1996, une marche qualifiée de «blanche» a eu lieu en Belgique et qu’il
parvienne a persuader d’autres personnes que ce type de marche serait adapté au cas
qui les préoccupe a ce moment-la. Mais 1’expression est dans la langue, et elle est
dorénavant disponible avec son corpus d’usages et son cortege de traditions,
désormais coupée des circonstances historiques qui I’ont produite. La dénomination
posséde bel et bien une puissance démiurgique’.

On peut supposer qu’une enquéte aupres des organisateurs de la premicre
marche blanche pourrait permettre de découvrir qui a forgé I’expression. Mais méme
si c’était le cas, il y a peu de chances que cette personne se considére véritablement
comme son auteur, et elle aurait entierement raison. Le premier usage de « marche
blanche » était purement discursif et descriptif : il désignait une marche qui allait étre
blanche. Sa lexicalisation, c’est-a-dire son entrée dans la langue, n’est pas le fait du
premier locuteur, c’est un phénoméne collectif qui s’inscrit dans la langue. Il est
possible qu’en entendant « marche blanche » prononcé par d’autres, le premier
locuteur ait pensé qu’il n’avait lui aussi fait que reprendre une expression déja
lexicalisée.

La dimension cognitive de la langue

5 J’aurais pu prendre d’autres exemples, par exemple celui de « dégagisme », issu du Printemps
arabe en Tunisie, ou celui de « grenelle de ... », issu d’une lexicalisation des accords de Grenelle de
1968 conclus entre le patronat, les syndicats et le gouvernent, et qui avait considérablement amélioré la
situation économique des salariés.

6 Cf. https:/fr.wikipedia.org/wiki/Marche _blanche.

7 Cette notion est développée dans la premiére partie de Frath (2020).

357

BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)



Pierre FRATH

L’approche cognitive de la langue s’est imposée dans notre discipline au
détriment des deux autres, les dimensions anthropologique et référentielle, et cela,
comme il a été vu plus haut, en raison de la certitude implicite que la société n’est
qu’un agrégat de singularités qui communiquent entre elles pour des buts qu’elles
poursuivent. Ce qui compte alors pour le linguiste, c’est comment cette
communication se met en place, en amont, au niveau conceptuel, en aval au niveau
linguistique. On entre alors presque fatalement dans des théories du code, dont les
bases épistémologiques sont plus que douteuses.

La langue posséde certainement une dimension cognitive. Cependant, elle n’est
pas la condition des deux autres, au contraire, elle en est la conséquence. Ce n’est
lorsque I’enfant a été socialisé par la langue dans sa famille et son environnement
proche qu’il est en mesure d’entrer dans sa dimension référentielle, par exemple pour
jouer avec ses camarades, pour bricoler un arc et des fléches, pour fabriquer une
poupée, ou pour assembler un jeu de construction. C’est cet usage anthropologique et
référentiel de la langue qui développe ensuite sa capacité cognitive. Je sais ce qu’est
un arc, non parce que j’en ai moi un concept d’arc construit a partir d’universaux, mais
parce que j’en ai appris I’existence lorsque j’ai été¢ exposé a la forme-sens « arc ».
Ensuite, j’ai peut-&tre acquis des connaissances a son sujet en en fabriquant un, seul ou
avec d’autres enfants, ou bien par la lecture, le cinéma, ou des histoires qu’on m’a
racontées. Le nom et 1’objet viennent d’abord ; le « concept » se construit apres. 1l
vaut d’ailleurs mieux éviter ce terme au profit des mots « idée », plus vague et moins
délimité, et « connaissances », plus riche et plus ouvert.

La cognition est d’autant plus riche et efficace que les aspects anthropologiques
et référentiels sont bien acquis. Il ne peut y avoir cognition qu’en relation avec les
autres au sein d’un univers humanisé par la langue et la culture. Les hommes ne sont
pas des singularités, mais des membres d’une espéce qui a le pouvoir unique de
fagonner collectivement ’univers physique et social dans lequel elle vit (souvent de
maniére peu raisonnable) et de réfléchir a son sujet dans la langue (pas toujours tres
intelligemment).

Enfermement dans I’« ubuntu »

Aprés avoir abandonné ’idée que la société est un agrégat de singularités qui
communiquent entre elles grice a un code, nous avons considéré dans ce texte la
langue comme d’un des trois milieux dans lesquels vit I’humanité. La langue permet la
vie en société (sa dimension anthropologique), 1’action collective (sa dimension
référentielle), et le développement personnel (sa dimension cognitive). Nous sommes
ainsi, chacun de nous, partie prenante d’un monde humanisé par la langue, d’une
société régie par une éthique, et cela au sein d’une culture particuliere.

Pour caractériser cette société constituée par une langue et une culture qui
déterminent I’individu, on peut faire usage d’une notion de la philosophie africaine,
celle d’« ubuntu », un mot bantou qui veut « humanité », mais dont une des gloses
possibles est « je suis parce que nous sommes » (Frath & Daval 2019 : chapitre 1). Le
«je » prend ainsi son origine dans le « nous », au contraire de la tradition ontologique
occidentale résumée par Descartes dans son « cogito ergo sum », ou I’individu ne doit
son existence personnelle qu’a la « res cogitans », la chose qui pense placée en nous

358

BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)



La langue est (avant tout) notre milieu de vie

par la divinité (ou le génome, dans la version laicisée). La société n’est alors qu’une
construction humaine, ainsi qu’il a été argumenté plus haut.

On constate une grande variété d’ubuntus sur la planéte, tous différents, et
parmi lesquels le noétre, I’ubuntu occidental, qui se caractérise par un individualisme
ontologique fondamental. Dans la tradition chrétienne, les &mes que la divinité place
dans les corps avant la naissance sont réputées d’égale valeur. Leur distribution dans
une société donnée ne doit ainsi rien a une prédestination orchestrée par le divin,
comme par exemple en Inde, ou la naissance dans une caste donnée est déterminée par
la valeur d’une vie précédente et dont elle est la récompense ou la punition. Les dmes
ne sont alors pas égales, et I’individu vit dans un ubuntu, sa caste, dont 1’existence est
ontologiquement déterminée par le divin. On ne peut ni y entrer, autrement que par la
naissance, ni la quitter, autrement que par la mort.

Cet exemple indien est extréme, mais s’il est vrai que nous vivons dans des
ubuntus qui nous déterminent, alors les individus courent le risque de I’enfermement
au sein de leur communauté, et son corollaire, le rejet des autres ubuntus. Cette
caractéristique humaine est, il faut bien le constater, universelle. Lorsqu’elle est
théorisée, elle se transforme aisément en racisme et en xénophobie, dont aucun ubuntu
n’est indemne, y compris chez ceux qui sont en eux-mémes des victimes. Les
Africains peuvent étre 1’objet de rejet dans notre ubuntu occidental, mais ils le
pratiquent souvent eux-mémes dans leur propres ubuntus au détriment par exemple
d’autres ethnies ou de basses castes, comme celle des bijoutiers au Sénégal. Rien n’est
simple...

Conclusion : importance du plurilinguisme

La langue est notre milieu, avons-nous affirmé dans le titre de ce texte. Elle
détermine largement notre vie sociale, professionnelle, individuelle, affective,
cognitive au sein de ce que nous avons appelé un ubuntu, c’est-a-dire la conjonction
d’une communauté, d’une langue et d’une culture, mais dont un aspect négatif est le
rejet plus ou moins inconscient et immédiat des autres ubuntus.

Pour lutter contre le rejet de 1’autre, il y a sans doute de nombreux moyens,
notamment la loi, I’éducation, ou I’information. Mais puisque c’est la langue qui est le
«ciment » de I'ubuntu, un moyen trés facile de 1’ouvrir est d’apprendre d’autres
langues. Nous entrons alors de plein pied dans d’autres ubuntus. Les polyglottes
savent bien que les langues ouvrent des portes vers d’autres mondes, et qu’en méme
temps, lorsqu’ils les ont franchies et qu’ils se retournent vers leur propre culture, ils la
voient d’un autre ceil, de 1’extérieur, du point de vue des locuteurs des autres ubuntus,
ce qui la relativise.

Nous avons alors une chance d’apprendre a reconnaitre les autres dans leurs
langues et dans leurs cultures. L’expérience polyglotte montre que le décentrement par
rapport a sa propre culture incite souvent a la tolérance des autres ubuntus.

Bibliographie
Benveniste 1974 : Emile Benveniste, « La forme et le sens dans le langage », in Problémes de
linguistique générale, tome 2.

Descartes 1990 : René Descartes, Méditations métaphysiques, traduit du latin par Michelle
Beyssade, Le Livre de Poche. 1ére publication, Paris, 1641, p. 175-177.

359

BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)



Pierre FRATH

Flahaut 2003 : Frangois Flahault, Le paradoxe de Robinson. Capitalisme et société, Editions
Mille et une nuits, Paris.

Frath 2020 : Pierre Frath, Linguistique anthropologique et référentielle, Reims, Editions
Sapientia Hominis (www.sapientia-hominis.org).

Frath, Daval 2019 : Pierre Frath & René Daval, Cogito versus ubuntu. Les rapports entre
individu et société analysés dans un cadre anthropologique et linguistique, Reims,
Editions Sapientia Hominis (www.sapientia-hominis.org).

Saussure 2002 : Ferdinand de Saussure, Ecrits de linguistique générale, Gallimard.

Saussure 1972 : Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale, édition Tullio de
Mauro, Payot.

Talmy 2000 : Leonard Talmy, Toward a Cognitive Semantics, vol.1, Cambridge, MA, MIT
Press.

Wittgenstein 1961 : Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus suivi de
Investigations philosophiques, traduit de l'allemand par Pierre Klossowski, Paris,
Gallimard.

Language Is (Above All) Our Living Environment

Most linguistic theories consider language essentially as a means of communication
between ontological individuals. Society is nothing but a voluntary social grouping which
happened at some point in the history of our species. Language is then considered a
communication tool which helps us encode concepts for the benefit of other individuals and
linguistics concentrates on the processes which allow this feat in the speakers’ brains.
Intercomprehension is quite often explained in terms of genetic endowment. For example,
Chomsky’s universal grammar explains syntax and semantic primes explain the construction of
meaning. The hypothetical even metaphysical aspect of this point of view is quite often
overlooked and language becomes a “code” which can be described in terms of logic and
mathematics. And as thought precedes formulation, linguistic form and meaning are
ontologically separated and this leads to the deeply ingrained mind/body dualism which lurches
in the background of most theories.

In this text, we aim to show that language is one of the three environments (« milieus »)
in which we live, the two others being society and nature, both humanised by and through
language and constantly altered by human activity. Three dimensions can be distinguished in
language. The first and foremost is anthropological. People speak to create links between
themselves and language is then the locus of small talk, human relations, education, politics,
ethics, values, gossip, etc. Language is also used for collective work and action when it makes
use of its referential dimension: many words refer to elements of our experience and language
is then the locus of work, the economy and collective action. Finally, language is also the locus
of personal thought, creativity and individualisation. Yet this cognitive dimension of language
can only develop when the anthropological and referential dimensions have been acquired: it is
not cause but consequence.

Linguistic communities tend to fall back on themselves in what can be termed
“ubuntus”, a Bantu word which names a community speaking a language within a culture.
Becoming locked up inside ubuntus can be effectively avoided by language learning because
languages open doors to others and allow for the offsetting of one’s own ubuntu.
Multilingualism conditions knowledge and tolerance of the other.

360

BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Roméana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)


http://www.tcpdf.org

