
 

„Philologica Jassyensia”, an XVI, nr. 2 (32), 2020, p. 353–360 

 
 
 

La langue est (avant tout) notre milieu de vie 
 

Pierre FRATH* 
 
 

Keywords: language; anthropology; reference; cognition; ubuntu; 
multilingualism 

 

Introduction 

Parmi les certitudes qui structurent nos pensées, il y en a une à propos de la 
langue que beaucoup de linguistes partagent avec monsieur tout-le-monde, à savoir 
qu’elle est un moyen de communication. C’est effectivement le cas, mais se 
concentrer sur cet aspect incite le linguiste à construire des théories centrées sur 
l’individu et la cognition, laissant de côté ou considérant comme secondaires les 
dimensions anthropologiques et référentielles de la langue. Cette certitude est 
intimement liée à une autre, celle de la nature ontologique de l’individu, et son 
corollaire, que la société est une construction apparue au cours de l’évolution de notre 
espèce. Dès lors, les personnes qui la composent doivent communiquer, et ils le font 
grâce à un code qui donne forme à des concepts pré-linguistiques. 

On montrera ici que ce point de vue est tout à fait discutable et on proposera 
une alternative fondée sur la prééminence de la société sur l’individu. On montrera 
aussi que la langue est un des trois milieux dans lesquels nous vivons et qui construit 
des liens avec les deux autres : le monde naturel et la société. On montrera in fine 
l’importance du plurilinguisme pour construire un monde plus ouvert et plus tolérant.  

La langue comme outil de communication 

Pour Wittgenstein, la vérité est une « forme de vie ». « Est vrai et faux ce que 
les hommes disent l'être, dit-il ; et ils s'accordent dans le langage qu'ils emploient. Ce 
n'est pas une conformité d'opinion, c'est une forme de vie » (Wittgenstein 1961 : 
§241). Cette vérité anthropologique dans la langue, c’est ce qu’on appelle le sens 
commun, la doxa, l’opinion, les idées toutes faites, et plus généralement toutes sortes 
de notions diverses et variées sur la vie, l’économie, la société, la science, la langue, 
etc., que nous partageons et que nous tenons pour vraies, non parce que nous en avons 
acquis la connaissance personnellement grâce à un travail d’observation et de 
réflexion, mais parce que tout le monde en affirme la vérité en faisant usage 
d’expressions que nous reprenons ensuite à notre compte. Ce phénomène touche tout 
le monde, y compris les scientifiques dans leurs domaines, et les linguistes ne font pas 

 
* Université de Reims Champagne-Ardenne, CIRLEP EA 4299, CELISO EA 7332, GEPE-LILPA 

EA 1339 ; membre du Conseil scientifique de l’Observatoire européen du plurilinguisme (pierre.frath@ 
aliceadsl.fr, http://www.res-per-nomen.org). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)
BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pierre FRATH 

354 

exception. C’est ainsi que bon nombre de théories sont construites sur des a priori qui 
ne viennent nullement de la recherche, mais de notions profondément ancrées dans la 
langue et dans la culture.  

Concernant la langue, les linguistes partagent souvent avec le non-spécialiste 
l’idée qu’elle est avant tout un moyen de communication : elle est mon outil pour 
exprimer mes idées. Nombre de théories reposent sur cette conception spontanée. Et 
d’ailleurs, elle n’est pas fausse, la langue sert effectivement à communiquer. Mais 
partir de ce point de vue sans le mettre en perspective conduit le linguiste à construire 
des théories qui ne sont que les conséquences logiques d’un lieu commun issu de la 
« forme de vie », et qui ne vont pas sans problèmes. Si la parole est l’expression de 
concepts pré-linguistiques, alors le contenu du message est d’emblée séparé de sa 
forme et l’activité linguistique est comprise comme un encodage de concepts suivi de 
leur décodage par l’interlocuteur. Une bonne partie de la linguistique moderne repose 
plus ou moins explicitement sur ce présupposé. Et comme le mot « code » possède des 
connotations scientifiques, beaucoup construisent des théories formelles faisant usage 
de la logique et des mathématiques, des langages qui permettent de comprendre les 
Lois de la Nature, selon un autre lieu commun très prégnant, y compris dans les 
sciences. Tout cela n’a rien de scientifique, et on peut le démontrer aisément1. 

Si la langue est avant tout un système de communication, l’activité linguistique 
est conçue comme un processus individuel qui a lieu dans chacun de nos cerveaux. Il 
se pose alors la question de l’intercompréhension : comment se fait-il que les 
processus linguistiques aient lieu de la même manière chez tous les locuteurs ; 
comment se fait-il que nous nous comprenions ? Le chercheur est alors amené à faire 
des hypothèses métaphysiques sur l’existence d’universaux de contenu et de forme. 
Descartes les attribuait à l’action divine : c’est Dieu qui a placé dans notre res cogitans 
« les figures, les nombres, le mouvement et choses semblables » (Descartes 
1641/1990 : 175–177) afin que nous puissions comprendre Sa création. Les linguistes 
modernes, privés d’arguments théologiques, ne mentionnent pas le problème de 
l’intercompréhension, ou bien font intervenir le génome à la manière d’un deus ex 
machina tout puissant2.  

Mais ces certitudes ne viennent pas de nulle part. Elles reposent sur une 
conception profondément ancrée dans la culture et la religion, celle de la nature 
ontologique de l’individu, et son corollaire, que la société est une construction 
humaine. Adam et Eve étaient humains avant d’être chassés du paradis et de devoir 
construire la société. Cette idée de l’antériorité de l’individu est très répandue ; on la 
trouve par exemple dans Le Contrat Social de Rousseau, dans nombre de travaux sur 
l’« origine de la société »3, dans l’argumentaire des ouvrages d’économie4, etc. Dès 

 
1 Ce n’est pas le lieu de le faire ici. Le lecteur intéressé peut consulter la première partie de mon 

livre, Linguistique anthropologique et référentielle (Frath 2020). 
2 Un exemple bien connu est celui de la Grammaire Universelle de Chomsky, considérée comme 

présente en chacun de nous à la naissance. 
3 Parler d’une « origine » de la société implique un stade antérieur purement individuel. Or les 

données de la paléoanthropologie et de la primatologie montrent que l’homme a toujours vécu en 
groupes.  

4 Les manuels d’économie, dit François Flahault (2003 : 108–114), « présentent la genèse 
des activités économiques comme s’effectuant à partir de la rencontre de volontés individuelles, chaque 
individu étant à la recherche de biens qui correspondent à ses besoins et améliorent son bien-être, le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)
BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La langue est (avant tout) notre milieu de vie 

355 

lors, si la société est faite de singularités qui vivent et travaillent ensemble, son 
fonctionnement repose sur un système de communication qui permet d’échanger les 
idées qui se forment en chacun de nous.  

Une alternative : la langue comme milieu 

L’alternative est d’admettre que la société vient d’abord et que l’homme 
n’existe que parce qu’il a une place au sein d’une communauté linguistique. 
L’individu est alors un produit du groupe, et sa pensée est structurée par le langage 
auquel il est exposé. Dans ce cas, il n’y a aucun problème pour expliquer 
l’intercompréhension. Les mots et les idées nous arrivent simultanément lors de nos 
apprentissages, et quand nous sommes exposés aux premiers, nous le sommes ipso 
facto aux seconds. Pour le Saussure des Écrits de linguistique générale, 

Nous disons […] que la forme est la même chose que la signification (Saussure 
2002 : 42).  

Il est faux (et impraticable) d’opposer la forme et le sens. Ce qui est juste en 
revanche, c’est d’opposer la figure vocale d’une part et la forme-sens de l’autre 
(ibidem : 17). 

Le signe est donc une forme-sens indissociable qui peut revêtir la forme d’une 
« figure vocale » dans l’interlocution. Ce point de vue est très éloigné de la dichotomie 
signifiant-signifié du Cours de linguistique générale, ouvrage qui n’a pas été écrit par 
Saussure lui-même, rappelons-le, mais par deux de ses collègues, Bally et Sechehaye, 
après sa mort. C’est malheureusement cette conception de la forme et du sens comme 
entités opposées qui s’est imposée dans notre discipline. Il y a fort à parier que 
Saussure l’aurait rejetée, en même temps que l’essentiel de la linguistique moderne, en 
particulier les théories cognitivistes qui placent le sens en amont de la langue. Voici un 
exemple pris chez un grand auteur cognitiviste, Leonard Talmy :  

Although English is the main language tapped for examples, the semantic 
elements and situations dealt with are taken to be fundamental, figuring in the semantic 
basis of all languages – that is, taken to constitute a part of a universal semantic 
organization, deeper than those respects in which individual languages differ from each 
other (Talmy 2000 : 471). 

Il y a donc bien, selon cet auteur, un système sémantique indépendant des 
langues et qui les organise. Ici le principe est affirmé par Talmy, mais d’innombrables 
auteurs construisent leur conception de la langue sans y faire allusion tellement il leur 
semble naturel et allant de soi.  

Pourtant, selon Benveniste, « la langue constitue ce qui tient ensemble les 
hommes, le fondement de tous les rapports qui à leur tour fondent la société » 

(Benveniste 1974 : 215–240). Effectivement, si la langue est notre milieu, elle peut 
être vue comme le « ciment » qui relie les êtres humains, les forme, structure leur 
pensée, leur dit ce qui existe dans le monde et leur fait comprendre la société dans 
laquelle ils vivent. C’est pourquoi on peut distinguer trois dimensions dans la langue : 

 
rapport aux choses étant supposé premier, le rapport aux autres, second ». « Les fictions théoriques des 
manuels d’économie, […] montrent des individus d’abord sans liens les uns avec les autres et 
s’engageant ensuite par raison dans un contrat social, certes contraignant, mais nécessaire pour garantir 
leurs droits fondamentaux ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)
BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pierre FRATH 

356 

les dimensions anthropologique, référentielle et cognitive. Nous allons maintenant 
brièvement les examiner. 

La dimension anthropologique de la langue 

Le premier rôle de la langue est de créer du lien entre les personnes. Parler pour 
entrer en contact, c’est ce que nous faisons quand nous nous occupons d’enfants, 
quand nous conversons avec des amis ou avec la famille, quand nous rencontrons des 
gens. Le contenu des paroles que nous échangeons à ces moments-là n’est pas 
important. Il est d’ailleurs souvent très stéréotypé. En anglais, on appelle small talk ce 
genre de conversation. On s’enquiert de la santé de nos interlocuteurs et de leurs 
proches, de leurs soucis du moment sans attendre autre chose que des 
réponses lénifiantes qu’on n’écoute d’ailleurs pas le plus souvent. On parle de la pluie 
et du beau temps ou de la vie qui ne cesse d’augmenter. On commente les résultats 
sportifs ou la mode vestimentaire du jour. Lorsqu’on se connait un peu mieux, on peut 
s’adonner à des commérages ou à des ragots, et alors le lien se fait au détriment de 
tierces personnes. Entre amis, la conversation peut prendre un tour plus thématique et 
plus approfondi : on parle alors de politique, de croyances, de travail, de sujets 
scientifiques ou artistiques, etc.  

L’objectif n’est pas de communiquer des messages pensés auparavant, mais 
d’établir un lien avec nos interlocuteurs. La qualité du lien dépend du respect de 
certaines normes quant aux sujets qu’on peut aborder et à la manière de les traiter. Un 
des rôles anthropologiques de la langue est de créer et transmettre la doxa, cet accord 
implicite quant au bien et au mal, au vrai et au faux, qui se fait dans la langue selon 
Wittgenstein. C’est par la parole qu’on éduque les enfants, qu’on leur inculque les 
valeurs, qu’on leur donne des conseils, qu’on leur fait des compliments et des 
remontrances. Tout cela se fait implicitement, de manière non structurée. 

La linguistique a jusqu’ici peu étudié la dimension anthropologique de la langue 
car elle n’est pas très consciente de son existence. Elle s’intéresse plutôt à ses 
fonctions cognitives et référentielles, en phase avec la conception classique de la 
langue comme vecteur de la pensée et comme étiquette de concepts.  

La dimension référentielle de la langue et son pouvoir démiurgique 

La dimension anthropologique de la langue est relationnelle et éthique ; elle 
donne accès au monde humain et agit pour son maintien dans certaines limites 
considérées comme bonnes. La langue vise aussi à permettre l’action commune sur 
l’environnement, par exemple la fabrication d’outils et leur usage, l’exploitation 
agricole d’une terre, la construction d’une usine ou la conception d’un programme 
scolaire. Pour cela, il ne suffit pas d’échanger des paroles stéréotypées comme dans le 
small talk. La relation doit déboucher sur une action commune. Pour cela, on fait appel 
à la dimension référentielle du langage, c’est-à-dire sa capacité à nommer des 
éléments de l’expérience commune.  

La notion essentielle de la dimension référentielle de la langue est celle de 
dénomination, et son corollaire, le processus qui mène à son introduction dans la 
langue, à savoir la lexicalisation. Du point de vue référentiel, la langue procède de 
deux tensions complémentaires : d’une part elle nous dit l’existant et nous indique 
comment en parler, et d’autre part, elle nous permet d’intégrer de nouvelles entités 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)
BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La langue est (avant tout) notre milieu de vie 

357 

réelles ou anthropologiques à notre univers humain. Rien n’existe pour nous avant 
d’être nommé et utilisé en discours. Quand un biologiste découvre une nouvelle 
bactérie, il ne pourra en parler que lorsqu’elle aura été nommée. Ce n’est qu’à ce 
moment-là qu’elle prendra une existence, d’abord pour la communauté des 
biologistes, qui pourront l’étudier et la décrire, augmentant ainsi les connaissances à 
son propos, et peut-être ensuite par d’autres locuteurs, auxquels son existence sera 
révélée en même temps que sa réalité et les « concepts » construits en discours à son 
sujet. Le nom de la bactérie aura alors été lexicalisé. 

La langue possède ainsi une capacité de création, non pas des objets en eux-
mêmes, mais de l’existence de ces objets pour nous. Ce véritable pouvoir démiurgique 
de la dénomination concerne aussi des objets ancrés dans notre réalité anthropologique 
ainsi qu’on va le voir dans l’exemple de la « marche blanche »5. 

L’expression « marche blanche » est apparue en 1996 en Belgique pour 
désigner une marche de protestation silencieuse et sans pancartes organisée par les 
parents des victimes d’un tueur en série. Les participants ont été invités à porter 
quelque chose de blanc, « symbole de neutralité, de dignité, d’espoir et 
d’innocence »6, d’où le nom donné à cette marche. Il a ensuite été repris par les 
journalistes à propos d’autres faits divers : il s’est lexicalisé, il s’est détaché de son 
usage discursif originel pour référer à des objets qui se retrouvent de ce fait dans une 
sous-catégorie de marche.  

Il est remarquable que c’est l’existence même de l’expression « marche 
blanche » qui peut amener les gens à en organiser d’autres. Si elle n’était pas 
lexicalisée, pour faire une marche blanche, il faudrait que quelqu’un se souvienne 
qu’en 1996, une marche qualifiée de « blanche » a eu lieu en Belgique et qu’il 
parvienne à persuader d’autres personnes que ce type de marche serait adapté au cas 
qui les préoccupe à ce moment-là. Mais l’expression est dans la langue, et elle est 
dorénavant disponible avec son corpus d’usages et son cortège de traditions, 
désormais coupée des circonstances historiques qui l’ont produite. La dénomination 
possède bel et bien une puissance démiurgique7. 

On peut supposer qu’une enquête auprès des organisateurs de la première 
marche blanche pourrait permettre de découvrir qui a forgé l’expression. Mais même 
si c’était le cas, il y a peu de chances que cette personne se considère véritablement 
comme son auteur, et elle aurait entièrement raison. Le premier usage de « marche 
blanche » était purement discursif et descriptif : il désignait une marche qui allait être 
blanche. Sa lexicalisation, c’est-à-dire son entrée dans la langue, n’est pas le fait du 
premier locuteur, c’est un phénomène collectif qui s’inscrit dans la langue. Il est 
possible qu’en entendant « marche blanche » prononcé par d’autres, le premier 
locuteur ait pensé qu’il n’avait lui aussi fait que reprendre une expression déjà 
lexicalisée. 

La dimension cognitive de la langue 
 

5 J’aurais pu prendre d’autres exemples, par exemple celui de « dégagisme », issu du Printemps 
arabe en Tunisie, ou celui de « grenelle de … », issu d’une lexicalisation des accords de Grenelle de 
1968 conclus entre le patronat, les syndicats et le gouvernent, et qui avait considérablement amélioré la 
situation économique des salariés. 

6 Cf. https://fr.wikipedia.org/wiki/Marche_blanche. 
7 Cette notion est développée dans la première partie de Frath (2020).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)
BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pierre FRATH 

358 

L’approche cognitive de la langue s’est imposée dans notre discipline au 
détriment des deux autres, les dimensions anthropologique et référentielle, et cela, 
comme il a été vu plus haut, en raison de la certitude implicite que la société n’est 
qu’un agrégat de singularités qui communiquent entre elles pour des buts qu’elles 
poursuivent. Ce qui compte alors pour le linguiste, c’est comment cette 
communication se met en place, en amont, au niveau conceptuel, en aval au niveau 
linguistique. On entre alors presque fatalement dans des théories du code, dont les 
bases épistémologiques sont plus que douteuses. 

La langue possède certainement une dimension cognitive. Cependant, elle n’est 
pas la condition des deux autres, au contraire, elle en est la conséquence. Ce n’est 
lorsque l’enfant a été socialisé par la langue dans sa famille et son environnement 
proche qu’il est en mesure d’entrer dans sa dimension référentielle, par exemple pour 
jouer avec ses camarades, pour bricoler un arc et des flèches, pour fabriquer une 
poupée, ou pour assembler un jeu de construction. C’est cet usage anthropologique et 
référentiel de la langue qui développe ensuite sa capacité cognitive. Je sais ce qu’est 
un arc, non parce que j’en ai moi un concept d’arc construit à partir d’universaux, mais 
parce que j’en ai appris l’existence lorsque j’ai été exposé à la forme-sens « arc ». 
Ensuite, j’ai peut-être acquis des connaissances à son sujet en en fabriquant un, seul ou 
avec d’autres enfants, ou bien par la lecture, le cinéma, ou des histoires qu’on m’a 
racontées. Le nom et l’objet viennent d’abord ; le « concept » se construit après. Il 
vaut d’ailleurs mieux éviter ce terme au profit des mots « idée », plus vague et moins 
délimité, et « connaissances », plus riche et plus ouvert.  

La cognition est d’autant plus riche et efficace que les aspects anthropologiques 
et référentiels sont bien acquis. Il ne peut y avoir cognition qu’en relation avec les 
autres au sein d’un univers humanisé par la langue et la culture. Les hommes ne sont 
pas des singularités, mais des membres d’une espèce qui a le pouvoir unique de 
façonner collectivement l’univers physique et social dans lequel elle vit (souvent de 
manière peu raisonnable) et de réfléchir à son sujet dans la langue (pas toujours très 
intelligemment). 

Enfermement dans l’« ubuntu » 

Après avoir abandonné l’idée que la société est un agrégat de singularités qui 
communiquent entre elles grâce à un code, nous avons considéré dans ce texte la 
langue comme d’un des trois milieux dans lesquels vit l’humanité. La langue permet la 
vie en société (sa dimension anthropologique), l’action collective (sa dimension 
référentielle), et le développement personnel (sa dimension cognitive). Nous sommes 
ainsi, chacun de nous, partie prenante d’un monde humanisé par la langue, d’une 
société régie par une éthique, et cela au sein d’une culture particulière.  

Pour caractériser cette société constituée par une langue et une culture qui 
déterminent l’individu, on peut faire usage d’une notion de la philosophie africaine, 
celle d’« ubuntu », un mot bantou qui veut « humanité », mais dont une des gloses 
possibles est « je suis parce que nous sommes » (Frath & Daval 2019 : chapitre 1). Le 
« je » prend ainsi son origine dans le « nous », au contraire de la tradition ontologique 
occidentale résumée par Descartes dans son « cogito ergo sum », où l’individu ne doit 
son existence personnelle qu’à la « res cogitans », la chose qui pense placée en nous 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)
BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



La langue est (avant tout) notre milieu de vie 

359 

par la divinité (ou le génome, dans la version laïcisée). La société n’est alors qu’une 
construction humaine, ainsi qu’il a été argumenté plus haut. 

On constate une grande variété d’ubuntus sur la planète, tous différents, et 
parmi lesquels le nôtre, l’ubuntu occidental, qui se caractérise par un individualisme 
ontologique fondamental. Dans la tradition chrétienne, les âmes que la divinité place 
dans les corps avant la naissance sont réputées d’égale valeur. Leur distribution dans 
une société donnée ne doit ainsi rien à une prédestination orchestrée par le divin, 
comme par exemple en Inde, où la naissance dans une caste donnée est déterminée par 
la valeur d’une vie précédente et dont elle est la récompense ou la punition. Les âmes 
ne sont alors pas égales, et l’individu vit dans un ubuntu, sa caste, dont l’existence est 
ontologiquement déterminée par le divin. On ne peut ni y entrer, autrement que par la 
naissance, ni la quitter, autrement que par la mort. 

Cet exemple indien est extrême, mais s’il est vrai que nous vivons dans des 
ubuntus qui nous déterminent, alors les individus courent le risque de l’enfermement 
au sein de leur communauté, et son corollaire, le rejet des autres ubuntus. Cette 
caractéristique humaine est, il faut bien le constater, universelle. Lorsqu’elle est 
théorisée, elle se transforme aisément en racisme et en xénophobie, dont aucun ubuntu 
n’est indemne, y compris chez ceux qui sont en eux-mêmes des victimes. Les 
Africains peuvent être l’objet de rejet dans notre ubuntu occidental, mais ils le 
pratiquent souvent eux-mêmes dans leur propres ubuntus au détriment par exemple 
d’autres ethnies ou de basses castes, comme celle des bijoutiers au Sénégal. Rien n’est 
simple… 

Conclusion : importance du plurilinguisme 

La langue est notre milieu, avons-nous affirmé dans le titre de ce texte. Elle 
détermine largement notre vie sociale, professionnelle, individuelle, affective, 
cognitive au sein de ce que nous avons appelé un ubuntu, c’est-à-dire la conjonction 
d’une communauté, d’une langue et d’une culture, mais dont un aspect négatif est le 
rejet plus ou moins inconscient et immédiat des autres ubuntus.  

Pour lutter contre le rejet de l’autre, il y a sans doute de nombreux moyens, 
notamment la loi, l’éducation, ou l’information. Mais puisque c’est la langue qui est le 
« ciment » de l’ubuntu, un moyen très facile de l’ouvrir est d’apprendre d’autres 
langues. Nous entrons alors de plein pied dans d’autres ubuntus. Les polyglottes 
savent bien que les langues ouvrent des portes vers d’autres mondes, et qu’en même 
temps, lorsqu’ils les ont franchies et qu’ils se retournent vers leur propre culture, ils la 
voient d’un autre œil, de l’extérieur, du point de vue des locuteurs des autres ubuntus, 
ce qui la relativise.  

Nous avons alors une chance d’apprendre à reconnaître les autres dans leurs 
langues et dans leurs cultures. L’expérience polyglotte montre que le décentrement par 
rapport à sa propre culture incite souvent à la tolérance des autres ubuntus.  

Bibliographie 

Benveniste 1974 : Émile Benveniste, « La forme et le sens dans le langage », in Problèmes de 
linguistique générale, tome 2. 

Descartes 1990 : René Descartes, Méditations métaphysiques, traduit du latin par Michelle 
Beyssade, Le Livre de Poche. 1ère publication, Paris, 1641, p. 175-177.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)
BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pierre FRATH 

360 

Flahaut 2003 : François Flahault, Le paradoxe de Robinson. Capitalisme et société, Éditions 
Mille et une nuits, Paris. 

Frath 2020 : Pierre Frath, Linguistique anthropologique et référentielle, Reims, Éditions 
Sapientia Hominis (www.sapientia-hominis.org). 

Frath, Daval 2019 : Pierre Frath & René Daval, Cogito versus ubuntu. Les rapports entre 
individu et société analysés dans un cadre anthropologique et linguistique, Reims, 
Éditions Sapientia Hominis (www.sapientia-hominis.org). 

Saussure 2002 : Ferdinand de Saussure, Écrits de linguistique générale, Gallimard. 
Saussure 1972 : Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale, édition Tullio de 

Mauro, Payot. 
Talmy 2000 : Leonard Talmy, Toward a Cognitive Semantics, vol.1, Cambridge, MA, MIT 

Press. 
Wittgenstein 1961 : Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus suivi de 

Investigations philosophiques, traduit de l'allemand par Pierre Klossowski, Paris, 
Gallimard. 

Language Is (Above All) Our Living Environment 

Most linguistic theories consider language essentially as a means of communication 
between ontological individuals. Society is nothing but a voluntary social grouping which 
happened at some point in the history of our species. Language is then considered a 
communication tool which helps us encode concepts for the benefit of other individuals and 
linguistics concentrates on the processes which allow this feat in the speakers’ brains. 
Intercomprehension is quite often explained in terms of genetic endowment. For example, 
Chomsky’s universal grammar explains syntax and semantic primes explain the construction of 
meaning. The hypothetical even metaphysical aspect of this point of view is quite often 
overlooked and language becomes a “code” which can be described in terms of logic and 
mathematics. And as thought precedes formulation, linguistic form and meaning are 
ontologically separated and this leads to the deeply ingrained mind/body dualism which lurches 
in the background of most theories.           

In this text, we aim to show that language is one of the three environments (« milieus ») 
in which we live, the two others being society and nature, both humanised by and through 
language and constantly altered by human activity. Three dimensions can be distinguished in 
language. The first and foremost is anthropological. People speak to create links between 
themselves and language is then the locus of small talk, human relations, education, politics, 
ethics, values, gossip, etc. Language is also used for collective work and action when it makes 
use of its referential dimension: many words refer to elements of our experience and language 
is then the locus of work, the economy and collective action. Finally, language is also the locus 
of personal thought, creativity and individualisation. Yet this cognitive dimension of language 
can only develop when the anthropological and referential dimensions have been acquired: it is 
not cause but consequence. 

Linguistic communities tend to fall back on themselves in what can be termed 
“ubuntus”, a Bantu word which names a community speaking a language within a culture. 
Becoming locked up inside ubuntus can be effectively avoided by language learning because 
languages open doors to others and allow for the offsetting of one’s own ubuntu. 
Multilingualism conditions knowledge and tolerance of the other.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:57:21 UTC)
BDD-A31847 © 2020 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

