MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 35) 2020

Botul devorator si arhetipul painii la Dostoievski

Cilin-Horia BARLEANU
Universitatea ,,Stefan cel Mare” din Suceava

calin.barleanu@gmail.com

Abstract: Two hundred years after the birth of F. M. Dostoevsky, his work of
exemplary dimensions and depth for the entite world literature attracts with the same
power. Vladimir Marinov saw in the “profound realism” of Dostoevsky's characters
not just the insertion into a plan of hallucination, but also an affinity, rare for writers,
to the dream and even the archetype. The exclusivity which psychoanalysis can claim in
approaching literature in general must be carefully monitored, reducing the artist to
neurosis only being one of the errors that the present approach will try to avoid, as
much as possible. The archetypal elements, on the other way, which are related to a
certain structure of the collective unconscious, usually make the difference between the
literary creation linked to boundaties and the one that transgresses the boundaries of
the space in which it appears in order to impose itself, with its cultural specificity, by
accessing that common fond. Two of the most complex archetypes identified in
Dostoevsky’s novels are the mouth that devours, called by G. Durand “devouring
jaws”, and the archetype of bread.

Keywords: archetype, imago Christi, instinet, christianity.

Critica si analiza literara au reusit, de-a lungul timpului, prin folosirea
diferitelor instrumente de cercetare a textului, si ajungi la concluzii sau chiar sa
formuleze ipoteze din cele mai surprinzatoare, dar care si propuna grile noi de
interpretare §i, ca urmare, de intelegere a creatiei. Dupa ce Freud [2017] a propus,
cu destul curaj, sustinut de increderea si, in cele mai multe din cazuri, chiar
dovezile ci psihanaliza poate fi aplicata literaturii, cercetarea operei, de orice fel ar
fi aceasta, prin raportarea la inconstientul creatorului, Jung [2003] a mentinut
aceeasi directie, explorand mai departe, o directie prin care opera literara, mai cu
seamd, incepe si-si dezvaluie dimensiunea latenta. Gilbert Durand [1998: 81-806] a
preluat din cercetarea celor doi psihanalisti o forma de analizd a imaginarului si
inconstientului colectiv, dezvaluind prin suprapuneri antropologice sau mitologice
forme noi de analiza si de intelegere a tuturor creatiilor care au marcat cultura si
literatura universald. S-a ajuns, astfel, la o clasificare a tuturor elementelor care se
afld, in plan congtient, dar si inconstient, in campul receptirii umane si prin
intermediul cdrora individul intelege lumea in care traieste.

BDD-A31762 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:00 UTC)



172 Calin-Horia BARLEANU

La distanta de doua sute de ani, de la nasterea lui F. M. Dostoievski, opera
sa de dimensiuni si profunzimi exemplare pentru intreaga literaturd universala,
atrage, dar si respinge un numdr impresionant si aparent constant de oameni.
Categoria cititorilor naivi, importantd si spre care orice creator se orienteazi, in
cautarea stimulilor si a imaginilor, giseste in tesatura simbolicd a operei
dostoievskiene posibilitati nelimitate de regasire i, poate, chiar de catharsis, chiar
dacd opera provoacid de multe ori orizontul receptorilor cu imagini si sugestii
morbide, specifice unui inconstient care este acoperit de fiecare datd, ca parte a
unui reflex, ori de cate ori isi face prezenta simtitad. Lectorul avizat este supus, la
tel de generos, unui preaplin arhetipal si metaforic, in fata caruia risca la fiecare
pas sd se piarda intr-un univers paralel, ca intr-o dimensiune noua si care, la
Dostoievski, isi arata puterea de convingere prin alternativele posibile in cadrul
demersului fictional. Prin urmare, nu amintirea este cea de-a cncea dimensiune
dostoievskianad, ci posibilitatea de a alege, asumat, forme diferite prin care eroii
percep realitatea. Spatiul creat de opera scriitorului rus este unul in care libertatea,
cea despre care discutd Marele Inchizitor cu Mantuitorul revenit intre oameni §i
Incarcerat, exista sub forma alegerii. Orizontul inconstient al visului se manifesta si
in felul personajelor de a vedea si, in mod direct, de a trai. De pilda, dupa
inmormantarea unui copil, in Uwziliti §i obiditr, Natasa se vede in fata unei alegeri pe
care vrea si si-0 asume cu ajutorul protagonistului: ,,Vanea, spune-mi, n-a fost
decit un vis, nu-i asa?” [Dostoievski, 1967: 395]. Libertatea, fiind doar un concept
esential pentru omul Dostoievski, pe care scriitorul rus o proiecteaza asupra
personajelor sale de nenumarate ori, in centrul celor mai importante actiuni
simbolice, masoard uneori dimensiunile umanitatii eroilor, dezvaluind un orizont
nou de creatie, care are ecouri de la inceputul la finalul operei sale.

Gura care devoreaza, numita de Durand, ,,bot devorator”, prin relatie cu
o instinctualitate care evoca mai degraba regimul salbatic al existentei, reprezinta
o marcd mai putin cunoscuta si discutata a operei dostoievskiene si a cirei sursa
poate fi identificata biografic, in cadrul pedepsei executate in Siberia. Evident,
atunci cand evociam lumea arhetipurilor, avem in vedere inconstientul creator,
acolo unde isi au casd toate figurile care genereazd §i sustin un imaginar, iar
evocarea biografiei unui scriitor care s-a aflat, adesea, in situatia de a-si formula
intrebari privind propria libertate, mai ales in raport cu filonul moral, crestin,
devine cu adevirat relevanta pentru o mai clarid intelegere a operei si a
continutului ei latent. Cand Jung scria ca procesul creator ,,constd in stimularea
inconstientd a arhetipului si in dezvoltarea si amplificarea lui pana la opera
desavarsita” [Jung, 2003: 86] si cd ,,cine vorbeste cu prototipuri vorbeste cu mii
de voci” [Jung, 2003: 86|, descria indirect intreaga operda dostoievskiana. Trecut
prin filtrul nemilos al siriciei sau al dependentei de ruletd, prin dramele tatalui
care pierde, pentru a evoca doar o parte superficiala a biografiei, scriitorul a gasit
in toate experientele sale o cale de sublimare, catharticd, construind si proiectand
spre opera literard figuri si tipologii psihologice de o prospetime neobisnuita.

In raport cu opera sa, se cuvine si mentiondm c4 una dintre primele
aparitii ale arhetipului gurii care devoreaza poate fi identificati in Serisors, unde,

BDD-A31762 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:00 UTC)



Botnl devorator si arhetipul painii la Dostoievski 173

inca tandrul scriitor, eliberat de pedeapsa grea executata in Siberia, 1i scria fratelui
sau, in 1854: ,,Am bdut ceai si, uneori, am mincat bucata mea de carne de vita, iar
aceasta m-a salvat” [Dostoievski, 2018: 262]. Proximitatea de moarte, dincolo de
scenariul falsei executii care a marcat brutal imaginarul dostoievskian, se simte in
tiecare rand al scrisorii: ,,..as fi murit cu siguranta, si nimeni, nici unul dintre
detinuti n-ar fi suportat o asemenea viata” [Dostoievski, 2018: 262]. Mancarea,
prin urmare, devine pentru scriitorul privat de libertate, dincolo de componenta
ritualicd, o garantie a existentei, a vietii, ceea ce are un important ecou in toata
opera, prin felul in care personajele percep si isi asuma un tipar comportamental
proiectat asupra lor.

Arhetipul ,,botului devorator”, asa cum este el analizat de Durand, in
relatie cu actiunea de a consuma discul solar, in diferite culturi ale lumii, evoca
un tipar de ingerare animat de un reflex imposibil de controlat sau de stapanit.
Facand referire la mitul lui Saturn, cunoscut drept Cronos pentru alte culturi, in
care zeul isi consuma fiii, Durand se apropie In mod repetat de conceptul de
»tmp”, esential pentru orice suprapunere mitologica sau demers mitocritic.
Figuri animale, de obicei, gata si consume astrul zilei sau pe cel al noptii, pun in
pericol viata si par gata s inghita, cu ferocitate, orice. Universalitatea arhetipului,
prezent in nenumadrate opere literare si in cele din urma, prin modernism si
postmodernism suprapus definitiv personajelor umane, sugereazd un consum
dincolo de limita conventionald a actiunii de a manca. Timpul, prin urmare, nu
doar lumina generata de astri, se afld in pericolul de a fi inghitit, ceea ce evoca o
alta constructie, deocamdata la nivel teoretic, din astrofizica. Conceptul de
»Zaura neagrd”, propus pentru prima datd in 1969, se foloseste nu doar de un
detaliu cromatic pe care Durand il identifica in relatie directa cu arhetipul
botului devorator, dar si de felul in care se presupune ci formatiunea atrage si
modificd lumina sau timpul [Hawking, 2018: 111].

Din perioada literaturii de inceput si pana la ultimul roman, Dostoievski
se foloseste de arhetipul ,,botului devorator” pentru a sugera, de obicei, cu totul
altceva decat actiunea de ingerare a alimentelor, necesara vieti. Intr-un registru
simbolic, dincolo de componenta manifesta a actiunii, scriitorul rimane angajat,
pand la finalul activitatii sale literare, in cadrul care pune mancarea in relatie cu
cele mai subtile trdsituri ale grupului social sau ale individului. S-ar cuveni si
remarcam, de la bun Inceput, ci cele mai multe dintre personajele centrale
dostoievskiene sunt proiectate intr-o lumind asceticd, astfel incat isi permit cu
greu sa consume ceai, necesar de obicei pentru a lupta impotriva frigului si a
inghetului. Personajele marginale, pe de alta parte, adezivul atat de important
demersului literar §i universului fictional, au parte uneori de adevirate desfatiri
culinare, fiind eliberate de un tabu care marcheazd mai degrabi tipologiile
psihologice din primul plan.

Evocand arhetipul ,,botului devorator”, care consuma, asadar, animat de
un reflex imposibil de controlat, se cuvine sa facem referire si la o serie de
exemple care, cu mult inaintea lui Dostoievski au asociat un continut latent
gestului aparent simplu, de a manca. Prototipul uman proiectat de Cervantes in

BDD-A31762 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:00 UTC)



174 Calin-Horia BARLEANU

Don Quijote de la Mancha, de pilda, se afld intr-o permanenta pendulare fati de
ideologia care stabileste ce si cum poate manca un cavaler: ... o mindrie a
cavalerilor ratdcitori sa nu puna nimic in gura cite-o luna” [Cervantes, 1965: 151]
sau ,,..cind e vorba de mincat, sa se indestuleze din putinul ce le pica mai la
indemina” [Cervantes, 1965: 151].

Astfel, intuitia legaturii dintre mancare si slabiciunea morala, formulatd
subtil de Cervantes, pe filon crestin, devine la Dostoievski o adeviratd ideologie
prin care se completeazd tipologia psihologici a personajelor centrale sau
marginale. La baza nevoilor primare, specifice registrului uman redus la cele mai
simple functii si necesitati, se afld, alaturi de sexualitate, reflexele specifice vietii
si care, prin control, pot oferi adevarata si completa dimensiune impresionanti a
umanitatii. Putem afirma, asadar, c4, in notd simbolica, dupa cum sugereaza si
textele sacre ale crestinismului, libertatea asumata in fata actiunii de a manca, in
afara registrului controlat, ritualic, evocd o forma superficiald de existentd, axata
pe nevoi primare §i care, ca o consecinta, tine individul departe de orice revelatie
necesara existentei in plan metafizic. Suprapus partial peste imaginea arhetipului
eroului crestinismului, zzago Christi, cavalerul si dublul sau, Sancho Panza,
tipologie simpld si ancoratd intr-o realitate obiectiva, Impartasitd de grupul
social, se pun la masd in opozitie absolutd cu ideologia vehiculatd de don
Quijote: ,,...infulecau cu mare pofta, simtindu-se foarte in largul lor, bucati de
pastrama mari cit pumnul. Dupa ce se ghiftuira toti, ca la lisata secului de carne,
pusera deasupra pieilor de oaie un morman de ghinda dulce, alituri de care
trintira o jumatate de roatd de cas sdrat...” [Cervantes, 1965: 154]. Vom observa,
prin urmare, cum opozitia fatd de un deziderat comportamental nu trebuie
integrata in mod automat slabiciunii morale sau superficialitatii asumarii rolului
de salvator, pentru ca latura sociald, care impune un comportament specific, fie
el si alimentar, cere o forma prin care grupul si impdrtaseasca prezenta activa,
sugerand astfel o pozitie mentald deschisa fatd de alteritate.

Dostoievski pune mancarea in acelasi context, simbolic, cu semnificatii
care evocd pozitia individului in grupul din care face parte, dar si ideologia sa,
esentiala pentru tipologiile psihologice complexe. Publicata pentru prima data in
anul 1865, nuvela Crocodilul, in ciuda orizontului vadit manifest privind arhetipul
,botului devorator”, care mai tarziu se suprapune si se metamorfozeaza peste
eroii proiectatati, sugereaza apropierea de o tema care in nuveld cu nuveld si in
roman cu roman se cristalizeazi din ce in ce mai clar. ,,Botul devorator” nu
inghite doar alimentele si oamenii, asa cum descrie nuvela Crocodilul, ci cu mult
mai mult decat cele care pot fi observate si care descriu universul material al
existentei. De la timp, prin sugestia inghitirii propriilor copii, asa cum propune
scriitorul rus in Fratii Karamazov, la arhetipul painii, de cele mai multe ori in
registrul crestin, ca dublu pentru imago Christ, gura devine un portal care
stabileste treceri dincolo de care nu mai pot exista intoarceri. Scena descrisa de
Dostoievski, in care crocodilul expus multimii il inghite pe cel care urmeaza sa
locuiasca, dupa eveniment, in interiorul sau, este mai mult decat relevanta pentru

BDD-A31762 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:00 UTC)



Botnl devorator si arhetipul painii la Dostoievski 175

felul in care actiunea are, dincolo de partea manifesta, o dimensiune latenta. Ivan
Matveici este mai intai rasucit intre falcile animalului, si inghitit treptat:

,»--Antli picioarele; apoi intr-un rigiit infiorator, il scoase putin afara [...].
si-] inghiti de data aceasta pind mai sus de sale. Apoi il expulzd din nou afari cu
un alt rigiit, si-1 mai inghiti o datd si inca o dati [...]. In cele din urmd, cu un
inghiort formidabil, crocodilul ingurgitd in intregime, fird cea mai micd urma,
pe eruditul meu prieten.” [Dostoievski, 1968: 237]

Eroul care se afld in centrul atentiei, inghitit si nevoit sa se adapteze acum
noii vietl, in interiorul crocodilului, devine una cu trupul animalului care-l
consumd, intr-o scena care sugereaza alunecarea treptatd in intunericul botului
devorator. Eliberat cate putin, ,,il scoase putin afard pe sirmanul meu prieten”,
sau ,,il expulza din nou afara” [Dostoievski, 1968: 237], este, de fapt, tras din ce in
ce mai mult, de fiecare datd, in interior, acolo unde, odata alunecat definitiv si in
intregime, 1 se pot observa, prin burta animalului, ,,toate formele proeminente”
[Dostoievski, 1968: 237].

Critica nu foarte subtild, pe care scriitorul rus o formuleazd impotriva
culturii vestice, dar mai ales a felului In care ea este folositd si chiar suprapusa
peste valorile nationale, poate fi intuita in spatele fiecarei pagini si a ficirui contact
pe care eroii il au cu proprietarul german al animalului. Supunerea in fata
scenariului fantastic este una dintre trasiaturile cele mai marcante ale nuvelei,
dezvoltate de scriitor pana in punctul in care prizonierul din burta animalului este
de acord ci valoarea crocodilului intrece cu mult valoarea animalului, deci orice
propunere de sacrificare a acestuia este inacceptabila: ,,«Au dreptate, observa calm
Ivan Matveici, principiul economic trebuie sa primeze»” [Dostoievski, 1968: 241].

Ascendentul cultural strdin este evocat de scriitor in nuvela care pune
doua civilizatii in opozitie vadita. Crocodilul, detinut de o familie de germani,
este valorizat de proprietari, dar, paradoxal, chiar de cel inghitit, gata sa renunte
la propria existentd (nu si viata, dupa cum subtil o sugereaza textul), pentru a
permite animalului si triiascd, doar servindu-i scopului de a fi expus si admirat.
Un personaj secundar oferd perspectiva ironicd a scriitorului, dedicat idealurilor
rusesti, culturale si, mai ales, spirituale: ,,asta se-ntimpla de prea multa cultura.
Crede-ma. Pentru cd oamenii care au invatat prea multd carte se amesteca in
toate...” [Dostoievski, 1968: 245]. Iar vocea naratorului rimane angajata in felul
in care reprezentantii culturii trebuie si-si asume rolul, fara ratacirile inutile prin
teme sau activitdti care nu pot servi unicului principiu, creator, de consolidare a
patrimoniului spatiului de care apartin.

Suprapunerea omului cu animalul, prin inghitire, dar nu i prin suprimarea
vietii, crocodilul devenind, de fapt, un purtator al celui inghitit, duce arhetipul gurii
care devoreaza in directie culturald, astfel incat, aproape schopenhauerian,
entitatile diferite par destinate unui conflict pentru suprematie: ,.totul este razboi
intern, exterminare implacabild, de la copac la copac, de la un fir de iarba la altul,
de la floare la floare. Fiecare ridacina se intinde pe tacute in umbra, pentru a fura

> >

BDD-A31762 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:00 UTC)



176 Calin-Horia BARLEANU

vecinei atomul hranitor” [Badilita, 1998: 126]. Ce ramane din cultura consumata
este, de fapt, intermediat de pantecele creaturii care inghite, motiv pentru care
Ivan Matveici mai poate fi vazut doar prin formele proeminente conturate in
corpul din care incepe sa facd parte. Dostoievski se foloseste de arhetipul care
devoreaza evocand, in acelasi timp, ceea ce, mai tarziu, Nicolae Manolescu a
numit, la noi, ,,complexul inceputului” [Manolescu, 1970] sau, altfel spus, nevoia
de a fi primul intr-un anumit domeniu, dorinta de a marca spatiul cultural intr-o
manierd clard. Ajuns in interiorul crocodilului si triind in continuare in burta
marelui animal, o metafora care mai tarziu va prinde contur si mai clar in
Metamorfoza [1969] lui Kafka, eroul vede o posibilitate de a-si implini un proiect
intim, care pare si fi existat dintotdeauna la nivelul reprezentirilor si idealurilor
sale. Recunoasterea §i aprecierea urmeazd si apard, acum ca vocea sa poate fi
auzitd din interiorul unei burti pe care nu o mai vede ca devoratoare, ci mai
degrabi, naiv, ca pe o matrice maternd, sub forma unui arhetip corupt. In
intunericul burtii animalului, protagonistul se simte obosit, dar in perfecta
siguranta: ,,tare as vrea sa trag un pui de somn. De altfel, aici e cald si moale [...] in
noul meu adapost improvizat...”” [Dostoievski, 1968: 243].

Ajutat, asadar, de corpul impunitor care atrage, prin simpla sa prezenta,
atentia, folosindu-se, prin urmare, de un context care tine de hazard, Ivan
Matveici prinde glas si, mai important, increderea necesara pentru a-si construi
opera. ,,De mult astept prilejul acesta”, gandeste intelectualul, ,,de a fi In centrul
atentiei si in gura tuturor, dar nu mi-a fost dat si-mi vad visul cu ochii din cauza
gradului mic §i situatiei mele neinsemnate in societate” [Dostoievski, 1968: 256].
Furat de un miraj construit pentru prea mult timp, eroul se vede acum, prin
intermediul gurii care l-a inghitit, capabil si pregitit pentru a-si aduce contributia
la nivelul culturii universale. Cu toate astea, scriitorul pune gura intr-o ipostaza
simbolica, astfel incat oamenii sunt redusi de la prezentele complexe si
purtatoare de cognitii, la simple guri: ,,Orice cuvint al meu va fi ascultat, orice
cugetare va fi cintarita, discutatd, transmisd din gurd in gurd si publicata. Abia
acum o si le arat eu cine sint! Toatd lumea isi va da seama, In sfirsit, ce imense
capacitati au fost lisate si se iroseasca...” [Dostoievski, 1968: 257].

Identificat cu o ,,portavoce” atat de impresionantd, evocand, asadar, si un
spatiul cultural cu o ideologie complet diferitd, intelectualul frustrat de esec, in
modul destul de evident sugerat de scriitor, prin neimplicare §i prin neasumarea
unui statut, corupe orizontul simbolic si se plaseaza singur deja in ipostaza unui
arhetip. Asociat botului devorator, gratie ciruia in cele din urma vocea sa prinde
contur si poate fi auzita, prin intermediul atentiei pe care cracodilul oricum o are
din partea unui public numeros, Ivan Matveici se vede in rolul generatorului
schimbarii, arhetip al eroului purtat din gurad in gurd, ca intr-o forma de
impartaganie simbolica: ,,...sint patruns de idei marete; abia acum am prilejul sa
visez in voie la imbunitatirea soartei intregii omeniri. Din pintecele acestui
crocodil va tisni acum adevirul si lumina” [Dostoievski, 1968: 256].

Asadar, suprapus intr-o manierd subtila, peste zzago Christi, barbatul se
vede ca erou civilizator prin intermediul animalului care 1-a inghitit, ascunzandu-i

BDD-A31762 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:00 UTC)



Botnl devorator si arhetipul painii la Dostoievski 177

astfel nu doar corporalitatea, ci si o intreagi experientd sociald frustranti,
nesatisficitoare si asupra cireia a plasat intreaga vini a ratirii sale. In acelasi spirit
ironic, desi rar atat de vizibil In literatura lui Dostoievski, este descris marele
proiect al intelectualului de a schimba fata lumii cu vechea sa inteligentd, pusa
acum in valoare si la dispozitia tuturor. Nu orizontul uman, inceputul sau finalul
unei forme de existentd intereseaza pe intelectual, pe masura de delirul de
grandoare se contureazd din ce in ce mai clar, ci functiile care i s-ar cuveni,
aprecierea si pretuirea colectiva: ,«Omul acesta ar fi putut ajunge ministru de
externe, ar fi putut conduce un regat», vor spune unit”’ [Dostoievski, 1968: 257].
Am evocat, prin urmare, tocmai in acest sens, opera lui Cervantes, unde imaginii
tragice a cavalerului 1i este asociatd figura unui scutier preocupat cu cele mai rapide
si mai superficiale castiguri, singurele garantii ale puterii $i ale statutului social.
Preocupat permanent cu obtinerea unui titlu care sa ii ofere putere administrativa,
de guvernare si nu in ultima instanta chiar decizionala asupra unei localitati cu
oameni, Sancho Panza isi vede visul indeplinit in al doilea volum, si, evident, sub
acelasi registru comic, organizat ca farsa cu larga participare sociala.

Dar, ironia scriitorului rus devine din ce in ce mai ascutitd in prezentarea
fantasmelor care pun stipanire pe erou. Intr-o manieri cat se poate de directd,
Dostoievski pune in evidenta superficialitatea intelectualului cu pretentii privind
propriul aport stiintific la destinul omenirii. Nu bilioteca sau piata orasului este
spatiul la care viseazd intelectualul, ci un salon strilucitor pentru oaspeti in
mijlocul caruia rosteste ,,cu darnicie cugetari spirituale” [Dostoievski, 1968: 257]
pregatite zilnic, incd de dimineatd. Prin urmare, tipologia psihologica, dar si
intelectuald, evocatd de scriitor, este marcatd de o superficialitate incompatibild
cu marile idei sau cu planurile aparute cu ocazia intamplarii atat de neobisnuite.
Mai mult, printre randuri, Dostoievski sugereaza ca delirul de grandoare este in
mod direct legat tocmai de aceastd incapacitate structurald de a vedea adevirata
naturd a lucrurilor sau vreo urma de coerentd a propriei existentei.

Vom observa asadar ca botul devorator devine prilej pentru afirmatii care
dezviluie o parte a ideologiei scriitorului, vehement in privinta spatiului cultural
ciruia i apartine. In afara puterii cu care il prinde gura crocodilului, nu pare si
existe nimic. Dar, totusi un #zmic plin de semnificatii si de o subtila critica adusa de
scriitor civilizatiei vestice: ,,...crocodilul, spre marea mea surprindere, s-a dovedit a
fi complet gol. Tot interiorul lui nu este decit un imens sac gol, ficut din
cauciuc...” [Dostoievski, 1968: 258].

Ultima parte a activitatii literare a lui Dostoievski propune poate si cele
mai complexe tipologii umane, incepand cu nuvela Bobok, in care eroul, partial
alienat si similar in discurs cu vocea naratorului gogolian din Insemndrile unui
nebun [Gogol, 2012: 109-148], incepe sa auda vocile mortilor care stau de vorba
intr-un cimitir. In vreme ce termenul sugereazd, prin traducere, ,,somn”, sau
,,micd boabd”, ,.boboc”!, nuvela il prezintd pe Ivan Ivanici atipind pret de cateva
clipe pe lespedea unui mormant. Dincolo de marcile realismului fantastic din

! https:/ /translate.academic.ru/bobok/en/ru

BDD-A31762 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:00 UTC)



178 Calin-Horia BARLEANU

text, prin intinderea pe un mormant i chiar prin atipirea pe acesta, elementele
arhetipale sunt cele care atrag atentia prin felul in care par puse in slujba
expunerii ideologiei scriitorului.

Fidel orizontului care pune actiunea intotdeauna intr-un context simbolic, in
proximitatea inconstientului, Dostoievski evocd, la debutul nuvelei, aproape
imperceptibil, alunecarea in lumea somnului: ,,$1 atunci am atipit” [Dostoievski,
1974: 81]. 1l vedem, asadar, pe domnul Goliadkin, pe lungul siu drum spre alienare
si spre scindare, nesigur in momentul in care se trezeste daca s-a despartit definitiv
de lumea visului. Atipit, asadar, pe un mormant, eroul din Bobok vede pe o lespede
de langa el ,,un sanvis din care s-a mincat o bucata” si se hotaraste sa-1 arunce,
intr-un gest care evocd mai degraba un reflex: ,,l.-am aruncat pe pamint, cad nu e
piine, nu e decit un sanvis. De altfel, mi se pare cd nu e pacat si arunci plinea pe
pamint, e pacat s-o arunci pe dusumea” [Dostoievski, 1974: 81]. Imaginarul
dostoievskian pune painea intr-o relatie directd cu un tipar comportamental si
ideologic uman, prin felul in care arhetipul este asociat cu alte alimente, Intr-un
registru profanator si, mai ales, abandonat batjocoritor pe o lespede de mormant.

Mai mult, si germenii ultimei capodopere dostoievskiene, Fratii
Karamazov, ca metaford a mortii, libertatii si sentimentului universal de
culpabilitate, par sa existe deja. Dacd in deschiderea ultimului sau roman apare
relatia directa cu arhetipul painii, evocandu-se un fragment din Nou/ Testament,
»-.daca griuntele de griu, cind cade in pamint, nu va muri, rimine singur; iar
daca va muri, aduce multa roadd” (Ioan 12, 24), in Bobok sugestia este mult mai
subtild. Locul painii nu este pe lespede, dupad cum nu poate fi conceput nici
scenariul aruncarii ei pe dusumea, unde integrarea in circuitul existentei devine
imposibild. Cu toate acestea, plasarea produsului alimentar, care contine si
simbolica paine, pe lespede, evocd o forma coruptd de utilizare ritualicd a unui
arhetip de care se leagi viata si ciclicitatea ei. Evocand viata si existenta eterna,
pe filon crestin, painea folositd in sanvis este izolata de continutul simbolic,
latent, relevant pentru utilizarea ei ritualica, iar scriitorul va construi in Fragii
Karamazov un veritabil orizont cultural in legatura cu arhetipul.

Ultimul roman scris de Dostoievski, considerat de majoritatea criticilor si
capodopera intregii sale activitati literare, s-a aflat in centrul celor mai palpitante
dezbateri, nu numai privind paricidul, asupra ciruia psihanaliza s-a oprit in mod
special, nu doar prin permanenta raportare a intemeietorului psihanalizei la
tipologiile psihologice si la dinamica sociald din Fratii Karamazov [Freud, 2017:
362-381], ci si prin aprofundarea sugestiilor si observatiilor psihanalitice. In acest
sens, Vladimir Marinov [2004] rimane un reper important dacid evocim
dimensiunile inconstiente ale literaturii dostoievskiene, fird ca criticul si
abandoneze din pdcate orizontul personal, biografic, pentru a putea observa
campul generos arhetipal al creatiei. In vreme ce scriitorul rus isi pune personajele
intr-o postura de orbitare fata de arhetipul painii, dar si fata de o forma ritualicd de
consum, care sugereaza tipuri si prototipuri diferite, Marinov observa
suprapunerea fiului mai mare peste figura lui Hristos, in contextul bucuriei
colective si a placerii de a petrece impreuna [Marinov, 2004: 332-333].

BDD-A31762 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:00 UTC)



Botnl devorator si arhetipul painii la Dostoievski 179

Prin urmare, adevarata dimensiune a arhetipului eroului, clar formulat la
nivelul operei prin personajul care se si incadreaza din perspectiva mitologicd cel mai
bine in rol, Aleosa Karamazov, meginul/ familiei, poate fi observata atat din campul
manifest al textului, prin felul In care tandrul iesit din manastire incearcd sa se
pozitioneze intotdeauna in mijlocul conflictelor, mediator si conciliant, cat si din cel
latent, unde este asociat altui arhetip, care sugereaza pe filon crestin, trupul
Mantuitorului. Capabil si isi sature foamea doar cu o bucatd de paine, descris ca
fiind atras exclusiv de paine si doar intr-o singura ipostaza, simbolic, in Ghetsimani,
gata si manance altceva si sd bea alcool, in urma decesului si degradarii trupului
parintelui Zosima, mezinul Karamazov este identificat cu arhetipul si descris simplu
prin expresia ,,esti bun ca piinea calda” [Dostoievski, 1993: 367].

Imaginarul dostoievskian proiecteazda arhetipuri specifice tipologiei
eroului, dar le opune acestora, pentru a scoate in evidenta adevaratele dimensiuni
ale prototipurilor antieroi. Pe aceastd ultimd categorie, sondati de creator in
primul rand printr-un travaliu de identificare, romanul Fragii Karamazov pare si
exceleze, valorificand pulsiunea de moarte si nevoia acesteia de a se revirsa asupra
lumii. Ratacirea sau alienarea fatd de normele morale au un corespondent
surprinzitor in regimul alimentar evocat de protagonisti si de felul prin care
mancarea, dincolo de scopul ei primar, faciliteaza derapajul fatd de orice deziderat
crestin, ascetic. Imaginea paternd, Inainte de orice alt reprezentant al antieroului,
prin Feodor Pavlovici, sugereaza o reluare a mitului lui Saturn si a scenei in care
zeul isi consuma fiii pentru a evita propria detronare, propunand, in acest fel, un
nou si surprinzator cadru pentru arhetipul botului devorator.

Observam cum decadenta incepe, pe calea cea mai simpla a registrului
care descrie nevoi si pulsiuni in fata cdrora eroil nu gasesc resurse interioare
pentru a si le asuma controlat si tot in fata carora cedeazi, de obicei, la prima
chemare sau manifestare a nevoii. Il vedem pe Feodor Pavlovici gata si plece din
compania preotilor si, mai ales, a staretului Zosima, dar incercand si atragi de
partea lui si pe ceilalti participanti la intalnire: ,,S4 stii cd n-o sa te plictisesti [...], in
loc de ulei de post, o sa-ti dau purcel cu casi; o sa ne punem burta la cale si o sa-ti
dau s bei coniac si dupa aceea lichior...” [Dostoievski, 1993: 3154]. Mancarea care
hrineste este inlocuitd, asadar, cu cea care aduce satisfactie, iar painea devine un
simbol in literatura lui Dostoievski, de cele mai multe ori in relatie cu tipologii
psihologice diferite i in stransa legaturd cu arhetipul botului devorator.

Un alt personaj opus prototipului imago Christi este Smerdeakov, despre
care Marthe Robert [1983: 80] vorbeste pe larg atunci cand afirma cd romanul
poate fi impartit in doud mari categorii: al eroului §i @/ bastardului. Ca i in cazul
tatalui, antieroul se dezviluie prin felul in care profaneaza arhetipul, aliturandu-1
altor alimente prin care se satisface, de aceastd datd nu foamea, ci un complex de
superioritate: ,,...tot asa proceda si cu piinea, cu carnea si cu tot ce i se dadea de
mincare: ridica dumicatul in aer, se uita la el in zare, indelung, ca la microscop, st
abia dupd aceea se indupleca si-1 duci la gurd.” [Dostoievski, 1993: 214]

In ultimul rind, putem evoca un alt personaj care se incadreaza tipologiei
antieroului, surprins exemplar in contradictie cu Aleosa Karamazov: seminaristul

BDD-A31762 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:00 UTC)



180 Calin-Horia BARLEANU

Rakitin. Suprapus mitologic peste arhetipul de tip trickster, tandrul descrie,
aproape exemplar, poate cea mai relevanta dimensiune a ,ispititorului” sau
mpacaliciului”, cum a fost considerat trickster-ul prin analiza celui mai relevant
reprezentant al sau, Loki [Dumézil, 1986]. Atins ca si Feodor Pavlovici sau
Smerdeakov, de nevoia aprecierii colective, tanarul seminarist traieste exclusiv sub
orizontul agteptdrilor si al credintelor proprii despre sine sau, in cuvintele
scriitorului, ,,era perfect constient de capacitatile sale, dar, ingimfat peste masuri,
avea o parere exageratad despre propriile sale aptitudini. Era convins cd odati si
odatd avea sa ajunga cumva un om mare...” [Dostoievski, 1993: 144]. Alituri de
imaginea paterna, prin felul in care Feodor Pavlovici socializeaza doar in contextul
consumului de alcool, ca mecanism de aparare si, in acelasi timp, de disimulare in
fata oricarui interlocutor, mai putin atunci cand acesta este mezinul Aleosa, ,,...pe
tine te iubesc si fird coniac” [Dostoievski, 1993: 293], arhetipul trickster-ului are
capacitatea de a dezvalui adevarata naturd a celui pe care cautd sa-l inducid in
eroare. Fie cd ne referim la un adevir incomod, fie la o trasiturd dominanti cum
ar fi bundtatea neobisnuitd a lui Miskin, personajele aflate sub ascendentul
tipologiei mentionate faciliteaza o forma de manifestare care a existat permanent,
ca optiune cenzurati ideologic, in randul eroilor. Exemplar in acest sens este
tragmenul in care Aleosa, marcat de o intelegere trunchiati a destinului si
viitorului staretului Zosima, se retrage din manastire prada celor mai negre ganduri
cu privire la adevarata naturd a credintei si a personalititii celui pe care-l considera
deja sfant. Evident, in cel mai vulnerabil moment al sau, mezinul este pus fati in
fata cu un trickster, al carui scop este nu doar de a-l atrage pe calea mancarii si a
bauturii, pe care Aleosa le accepta [Dostoievski, 1993: 584], ci cu mult mai subtil:

»»---VOIa sd se rizbune cumva, sd vadd cu ochii lui «terfelirea omului drept»,
sd asiste la «cdderea» neindoielnicd a lui Aleosa «din rindul sfintilor printre
pacitosi», si-i rfidea inima numai gindindu-se dinainte la desfitarea ce-l astepta...”
[Dostoievski, 1993: 580]

Ca un ecou, in timp, auzim vocea unui personaj care, pe linia dostoievskiana
a oniricului si scindarii interioare, se intreaba inci: ,,Raul este ceva ce esti?! Sau ceva
ce facir! Durerea mea este constanta si nu sper intr-o lume mai bund pentru nimeni.
De fapt, imi doresc ca durerea mea s-o resimtd si altii” [Ellis, 2005: 487]. Prin
urmare, vedem mai clar felul in care arhetipul de tip trickster se opune arhetipului
eroului si, dincolo de orizontul simbolic, ideologia unui scriitor care a inteles ca
alienarea si ratarea, mai ales in contextul in care, aspirational, existd totusi dorinte
spre indltare, nu doar sociald, ci si personald, au o importanta componentd
contagioasa. Ca parte a unui veritabil complex luciferic, inteles in sensul in care
propria ratare gaseste in celelalte o confirmare si o intdrire a unui nou sistem de
reprezentari, complet opus idealului abandonat, antieorii proiectati de scriitorul rus,
gasesc in manipularea celorlalti, mai cu seama a personajelor din categoria ,,curata”,
bun, de tipul Miskin, o forma de a compensa propria ratare si implinire.

BDD-A31762 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:00 UTC)



Botnl devorator si arhetipul painii la Dostoievski 181

Astfel, incapacitatea structurald de a deveni, ca oameni, tot ceea ce ar fi
putut sa devina, se intoarce ideologic impotriva lor si a lumii, devenind adevarate
temple inchinate instinctualitatii si placerilor primare, in general.

BIBLIOGRAFIE

Badilita, 1998: Convorbiri cu Schopenbaner, volum alcituit si ingrijit de Cristian Badilitd, traducere de
Ana Florescu, lasi, Editura Polirom, 1998.

Cervantes, 1965: Miguel de Cervantes, Don Quijote de la Mancha, traducere de Ion Frunzetti si
Edgar Papu, Bucuresti, Editura pentru Literaturd Universald, 1965.

Dostoievski, 1993: F. M. Dostoievski, Frafii Karamazov, Roman in patru parfi si epilog, Volumul 1,
traducere de Ovidiu Constantinescu si Isabella Dumbrava, Bucuresti, Editura Cartea
Romanesci, 1993.

Dostoievski, 1974: F. M. Dostoievski, Opere in 11 volume, Volumul 11, traducere si aparat critic de
Teonida Teodorescu, studiu introductiv de Ion Ianosi, Bucuresti, Editura Univers, 1974.

Dostoievski, 1968: F. M. Dostoievski, Opere in 11 volume, Volumul 4, Romane, nuvele si povestiri
(1862-1869), aparatul critic de lon Ianosi, Bucuresti, Editura pentru Literaturd
Universali, 1968.

Dostoievski, 1967: F. M. Dostoievski, Opere, Vol. 3, traducere de Nicolae Gane, aparatul critic de
Ton Tanosi, Bucuresti, Editura pentru Literaturad Universala, 1967.

Dostoievski, 2018: F. M. Dostoievski, Serisori I (1837-1859), editie ingrijitd, traducere, note si
studiu introductiv de Leonte Ivanov, Iasi, Editura Polirom, 2018.

Dumézil, 1986: Georges Dumézil, Ioki, Paris, Flammarion, Nouvelle Bibliotheque Scientifique, 1986.

Durand, 1998: Gilbert Durand, Structurile antropologice ale imaginarniui. Introducere in arbetipologia
generald, traducere de Marcel Aderca, Postfatdi de Cornel Mihai Ionescu, Bucuresti,
Editura Univers Enciclopedic, 1998.

Ellis, 2005: Bret Easton Ellis, American psycho, traducere si note de Mihnea Gafita, Iasi, Editura
Polirom, 2005.

Freud, 2017: Sigmund Freud, Opere esentiale, Vol. 10, Eseuri de psihanalizd aplicatd, traducere din
germani si note introductive Vasile Dem. Zamfirescu, Bucuresti, Editura Trei, 2017.

Gogol, 2012: N. V. Gogol, Mantana. Nasul. Insemndrile unui nebun, Traducere din limba rusi si
note de Emil Tordache, Tasi, Editura Polirom, 2012.

Hawking, 2018: Stephen W. Hawking, Scurtd istorie a timpului. De la Big Bang la Gdnrile Negre,
introducere de Carl Sagan, ilustratii de Ron Miller, traducere din enlgeza de Mihaela
Ciodaru, Bucuresti, Editura Humanits, 2018.

Jung, 2003: C. G. Jung, Opere complete, Vol. 15, Despre fenomennl spiritului in artd si stiintd, traducere
din limba germani de Gabriela Dantis, Bucuresti, Editura Trei, 2003.

Kafka, 1969: Franz Kafka, Verdictul 5i alte povestiri, in romaneste de Mihai Isbdsescu, Bucuresti,
Editura pentru Literaturd Universald, 1969.

Manolescu, 1970: Nicolae Manolescu, Contradictia lui Maiorescu, Bucuresti, Editura ,,Cartea
Romaneasca”, 1970.

Marinov, 2004: Vladimir Marinov, Figuri ale crimei la Dostoievskt, traducere din limba francezd de
Brindusa Ordsanu, Bucuresti, Editura Trei, 2004.

Robert, 1983: Marthe Robert, Romanul inceputurilor si inceputurile romanului, traducere de Paula
Voicu-Dohotaru, Bucuresti, Editura Univers, 1983.

Link-uri:
https://translate.academic.ru/bobok/en/ru

BDD-A31762 © 2020 Editura Universititii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:58:00 UTC)


http://www.tcpdf.org

