
MERIDIAN CRITIC No 2 (Volume 35) 2020 
 

 
 
 

Concepts contemporains liés à la migration  
dans la littérature-monde1 contemporaine :  

hybridité culturelle, mixité sociale, eurislam… 
 
 
 

Daniela CĂTĂU-VEREŞ 
Université « Ştefan cel Mare » de Suceava 

danielaveres@yahoo.fr 
 
________________________________________________________ 
 
Abstract: The key concepts of the contemporary socio-literary field revolve around the 
search for a “welcoming land” in the context of the movement of peoples. This 
movement takes the form of exile or self-exile, voluntary or forced migration, change of 
scenery, deterritorialization, uprooting depending on how this experience is experienced 
by human beings. Thus, we speak in contemporary literary studies of forms of literature 
whose themes are the quest for self, construction of identity, migrant writing, emerging 
literature, experiences and testimonies of the postcolonial period. 
Keywords: identity hybridity, African literature, world literature, migritude, interculturality, 
emerging literature, postcolonial literature. 

 
 
Le XXe siècle, mais surtout le XXIe siècle sont destinés à la migration et 

à l’idée de mouvance en général au niveau mondial. Les concepts-clés du champ 
socio-littéraire mondial contemporain tournent autour de la recherche d’une 
« terre d’accueil » dans le contexte de la mouvance des peuples. Cette mouvance 
prend la forme de l’exil ou de l’auto-exil, de la migration volontaire ou forcée, 
du dépaysement, de la déterritorialisation, du nomadisme2, du déracinement en 
fonction de la manière dont cette expérience est ressentie par les êtres humains. 
Ainsi, parle-t-on dans les études littéraires contemporaines de formes de 
littérature dont les thématiques sont la quête de soi, la reconstruction identitaire, 
l’écriture migrante, la littérature émergente, les expériences et les témoignages de 

                                                           

1 Le concept de littérature-monde est apparu en mars 2007 avec la publication par le journal Le Monde du 16 
mars 2007 d’un manifeste intitulé Pour une littérature-monde en français, suivi la même année d'un ouvrage 
collectif intitulé Pour une littérature-monde, édité par Michel Le Bris, Jean Rouaud et Eva Almassy et 
réunissant des articles appartenant à des auteurs d’expression française du monde entier. Par ailleurs, le 19 
mars 2006, le journal Le Monde publiait déjà un article intitulé La Francophonie, oui... Le ghetto, non !, écrit par 
Alain Mabanckou, censé dénoncer le « centralisme de la littérature française et la marginalisation »des 
auteurs issus d’autres espaces francophones. 
2 Une différence a été faite entre migration et nomadisme, dont on peut lire dans Gilles Deleuze et Félix 
Guattari dans Capitalisme et schizophrénie. Mille plateaux, Les Éditions de Minuit, Paris, 1980, p. 471-481. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)
BDD-A31748 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Daniela CĂTĂU-VEREŞ 
 

10 

la période postcoloniale. Le débat autour de la définition la plus appropriée de 
ces termes fait l’objet de nombreuses études critiques réalisées ces dernières 
années au niveau universitaire en France et dans d’autres pays de l’Europe 
touchés par le phénomène migratoire, tels la Grande Bretagne, l’Allemagne, la 
Belgique, l’Espagne ou l’Italie. Comme le note Alexis Nouss dans un article 
récent intitulé « Littérature, exil et migration », « on constate, recueillis sur des 
sites web ou sur papier, une prolifération de récits de vie comme si les exilés, 
dépouillés de leur appartenance sociale […], éprouvaient le besoin de se 
reconstituer une identité en racontant leur histoire. ». [Nouss, 2018 : 4] 

Nous proposons dans cet article une réflexion sur le concept de la 
migration vue sous l’aspect des effets produits par ce phénomène en termes de 
production littéraire en « terre d’asile » : une littérature de et sur la migration, 
appelée conventionnellement la « littérature migrante » et une autre forme de 
littérature,assez controversée et certainement moins popularisée ou exploitée par 
les études littéraires, érigée contre les effets de la migration en France3, tel le livre 
de Philippe de Villiers, Les cloches sonneront-elles encore demain ?, paru chez Albin 
Michel en 2016, par exemple. S’il existe un point commun entre ces deux types de 
littérature, il circonscrit l’idée de crainte. Pour les migrants, il s’agit de la crainte de 
l’isolement, de l’inadaptation aux nouvelles conditions de vie, de l’éloignement 
social, de la frustration de ne pas pouvoir s’intégrer dans la société occidentale, du 
renoncement aux principes dictés par la tradition religieuse du pays d’origine 
d’une part, et, d’autre part, par la crainte manifestée à l’intérieur de la « terre 
d’accueil » de se voir « coloniser » par les nouveaux arrivants, synonyme de la 
perdition de l’identité culturelle, voire nationale, par la mixité sociale tellement 
soutenue par la politique européenne actuelle. Or, cette mixité issue de la 
migration bouleverse aujourd’hui l’ordre social occidental au sens inverse de 
l’expérience vécue autrefois par les peuples colonisés. Comme ce que vit 
aujourd’hui la France est un miroir de ce qui se passe aussi dans d’autres pays de 
l’Occident, on s’interroge sur le rôle de la littérature dans la société 
contemporaine. L’écrit aide-t-il à réconcilier les peuples, à soulager les souffrances, 
à guérir, à éloigner les craintes, à éclairer les choses, à réveiller les peuples, à 
renégocier la liberté, à rétablir l’ordre, à se retrouver soi-même ? La littérature 
contemporaine retrouve-t-elle sa fonction de critique sociale s’élevant contre les 
injustices, la malveillance des politiques et les disfonctionnements sociaux ? Une 
chose est sûre : la littérature contemporaine occidentale offre encore une place 

                                                           

3 On pourrait citer ici un autre livre tout récent, paru en 2018 toujours chez Albin Michel, Destin français, 
écrit par Eric Zemmour, un grand défenseur de l’identité française qui a « des racines trop profondes pour 
être arrachées ». Comme l’on peut lire sur la quatrième des couvertures du livre, après un best-seller 
phénoménal intitulé Le suicide français, cet écrivain « se livre avec force et sans tabou à une analyse de 
l’identité française en réhabilitant ses fondations ». La passion avec laquelle ces écrivains se lancent dans 
des formes d’écritures controversées défendant les racines de la culture française contre la vague migratoire 
montrent en effet une certaine crainte de perte d’identité nationale ressentie et exprimée par une partie de 
la société des dernières décennies en Europe. « L’Histoire se venge » t-telle, comme l’affirme Eric 
Zemmour dans son livre Destin français ? 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)
BDD-A31748 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Concepts contemporains liés à la migration dans la littérature-monde contemporaine :  
hybridité culturelle, mixité sociale, eurislam… 

 

11 

importante à la liberté d’expression sur la question migratoire en « terre d’accueil », 
aussi bien aux nouveaux arrivants qu’à ceux qui les reçoivent. 

 
Formes contemporaines de littératures migrantes selon différents 

contextes géopolitiques 
L’appellation de « littérature migrante » est utilisée par la théorie 

littéraire, qui hésite pourtant à désigner par ce terme soit la production littéraire 
appartenant à des écrivains passés par la migration, soit les textes focalisés sur le 
phénomène migratoire et sur l’expérience vécue, dont les mots d’ordre sont la 
perte, la nostalgie, la peur. Au-delà de cet aspect lié à l’appellation, ce genre 
d’écriture qui renvoie à la migration tend à être de plus en plus étudié en 
Europe, car il constitue aujourd’hui un segment important de la production 
littéraire européenne, faisant l’objet de nombreuses rencontres, colloques 
internationaux et tables rondes censés encourager peu à peu l’insertion de la 
« littérature migrante » dans les manuels scolaires et les programmes d’étude des 
universités, surtout dans l’espace francophone (le Canada et la France).Ce 
concept réunit en soi deux conditions essentielles qui répondent à deux critères : 
l’un sociologique (l’écrivain a vécu le passage ou l’installation dans un autre pays) 
et l’autre de nature poétique (l’exploitation des thèmes spécifiques à la 
migration, tels la perte des repères, l’incapacité d’adaptation, la barrière de la 
langue, le drame de l’entre-deux, la nostalgie du pays d’origine ou le rêve 
perpétuel du retour aux origines etc.) 

 
Les écrits des descendants du Commonwealth, de la colonisation 

belge ou espagnole… et de la migration vers l’Allemagne, les Pays-Bas et 
la Suisse 

Ce sous-titre évoque bien combien le phénomène migratoire couvre 
l’Europe au XXe siècle, faisant naître par la suite une littérature qui côtoie les 
notions de littérature émergente, d’hybridité identitaire, d’identité afropéenne ou 
les concepts opposés de « migritude » et de « négritude » en référence à la 
communauté africaine immigrée en France, y compris les territoires français 
d’Outre-Mer. Dans un article sur les écritures diasporiques et les productions 
littéraires issues de l’immigration des écrivains originaires d’anciens pays 
colonisés, Nathalie Philippe affirme qu’« à chaque pays anciennement 
colonisateur correspond une logique et une suite migratoire propres aux facteurs 
historiques, sociaux, politiques et économiques de chaque nation. » [Philippe 
2012] Ces facteurs doivent impérativement être connus pour approcher ensuite 
de manière appropriée la littérature qui en dérive. Ainsi, en Belgique 
d’aujourd’hui vit une colonie de Congolais du Zaïre, en Allemagne4et au Pays-
Bas il y a déjà un champ d’études littéraire dédié à la production littéraire des 

                                                           
4 On cite à ce sujet l’écrivain allemand d’origine turque Dogan Akhanli, dont l’œuvre Les Mers disparues 
traite du massacre des Arméniens par la Turquie en 1915-1916. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)
BDD-A31748 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Daniela CĂTĂU-VEREŞ 
 

12 

immigrés turques et si l’on fait une incursion en diachronie au Canada, on 
découvre une riche littérature migrante appartenant aux colons en provenance 
d’Australie ou de la Nouvelle-Zélande, qui racontent l’expérience de l’exil dans 
un espace rude, inconnu et manquant d’hospitalité. [Declercq Klincksieck 2011 : 
301] Leur écriture empreinte d’ethnocentrisme, à l’exemple du livre The 
Backwoods of Canada (1836) de Catharine Parr Trail, qui prend la forme d’une 
correspondance, se donne le rôle de mettre en garde les futurs émigrants sur les 
conditions de l’existence dans le nouveau monde. Si l’on revient en Europe, en 
s’approchant de la Belgique et de la Suisse, on retrouve des écrits appartenant à 
des auteurs de langue italienne, issus de la diaspora italienne, dont les plus 
connus sont Francesco Chiesa, Giuseppe Zoppi, Giovani Bonalumi, Giorgio 
Orelli, Fabio Pusterla etc., autant d’auteurs contemporains de poésie et de prose 
parfois aux accents autobiographiques, marqués par la nostalgie des racines 
lointaines et perdues. 

Par ailleurs, en approchant le champ littéraire issu de la migration en 
Espagne et en Italie, on évoque un autre phénomène lié cette fois à l’hybridité 
identitaire de la diaspora marocaine de ces deux pays. Il s’agit d’une vague 
migratoire arrivée des pays de l’Afrique du Nord : le Maroc, l’Algérie et la 
Tunisie, ainsi que d’autres pays du bassin de la Méditerranée, comme l’Egypte, 
ou de l’Afrique tels le Sénégal ou la Guinée Equatoriale. Ce sont des populations 
d’émigration relativement récente qui ont donné naissance à une suite d’écritures 
dont la thématique exploitée tourne autour de l’idée de « multiculturalité », 
synonyme d’hybridité identitaire et culturelle, du « nomadisme », de la 
« transversalité », du dialogue interculturel, d’hétérogénéité et d’altérité. [Arnaui 
Segarra 2016 : 247-259] Ces concepts qui circonscrivent une nouvelle littérature 
interculturelle en Europe contemporaine sont également interrogés et confirmés 
par des écrivains appartenant à une « culture planétaire », tels les catalans Jamila 
Al Hassaui, Saïd El KadaouiMoussaoui, Agnès Agboton, Najat el Hachmi, Laila 
Karrouch ou Pius Alibek, ainsi que des Italiens tels Ubax Cristina Ali Farah ou 
Igiaba Scego. Si les hommes issus de la migration maghrébine en Espagne ou en 
Italie vivent plutôt une désillusion socio-culturelle dans le pays d’accueil, il 
s’avère que les femmes maghrébines, à la recherche d’« une autonomie 
individuelle et d’un renforcement du pouvoir économique, politique et social au 
sein de la famille et de la société », réussissent à assumer une identité hybride, 
forme de compromis entre les racines maghrébines et la réalité socio-culturelle 
de la terre d’accueil. [Arnaui Segarra 2016 : 247-259] Leurs luttes intérieures, 
liées à l’acceptation de la diversité sociale et au choix de la langue à faire 
apprendre à leurs enfants, en passant par le changement produit à leur aspect 
extérieur ou au manque de culture musulmane pour leur progéniture, tous ces 
détails ont nourri pleinement l’œuvre de Najat El Hachmi, de Laila Karrouch ou 
de Said El KadaouiMoussaoui. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)
BDD-A31748 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Concepts contemporains liés à la migration dans la littérature-monde contemporaine :  
hybridité culturelle, mixité sociale, eurislam… 

 

13 

Les écrivains du postcolonialisme français : la littérature 
émergente des Antilles, la littérature de la « migritude » et celle de la 
« négritude » 

En pénétrant l’espace de la littérature francophone issue de l’immigration, 
on constate qu’il est partagé entre des créations appartenant à des écrivains 
originaires de divers pays de l’Afrique Subsaharienne (tels le Mali, le Sénégal, le 
Nigéria, la Mauritanie, le Cameroun, la Côte d’Ivoire etc), ayant choisi de vivre en 
France ou, au contraire, de ne pas quitter leur pays en situation postcoloniale, et des 
écrivains en provenance du Maghreb. Là encore, il convient de préciser que la 
littérature africaine d’expression française apparaît dans les années 50 en période 
postcoloniale. D’une part, les écrivains des anciennes colonies, n’ayant pas quitté 
leur terre d’origine, souvent délaissée et tombée au piège des dictatures locales, 
écrivent pour parler au monde de la richesse des civilisations noires et pour 
dénoncer à la fois les conditions de vie précaires et les servitudes coloniales. C’est la 
littérature de la « négritude », ainsi appelée par Léopold Sédar Senghor, père 
fondateur du courant, dont les représentants sont Amadou Hampâté Bâ, Bernard B. 
Dadié, Ferdinand Oyono, Mongo Beti etc. On écrit sur le statut de l’intellectuel 
africain face à la politique de l’assimilation, sur la désillusion des peuples 
abandonnés sous des dictatures masquées (c’est ce qu’on appela « la littérature du 
désenchantement »). On cite ici des textes tels que Les Soleils des indépendances et Allah 
n’est pas obligé d’Ahmadou Kourouma, Tribaliques et Le Pleurer-rire d’Henri Lopes, Les 
Crapauds-brousse et L’Aîné des orphelins de Tierno Monénembo et la liste pourrait 
encore continuer avec des productions littéraires sur la détresse et l’oppression 
ressenties par les peuples abandonnés dans la misère et hésitant entre la tentation de 
la modernité et l’observation stricte des valeurs ancestrales du village. 

D’autre part, dans les années 80, on assiste à l’apparition d’une riche 
production littéraire appartenant aux « enfants de la postcolonie »5 et qu’on 
désigne sous l’appellation de « littérature de la migritude ». Jacques Chevrier6 
explique ce concept de la « migritude » en opposition à la « négritude » en le 
définissant comme « un néologisme qui veut signifier que l’Afrique dont nous 
parlent les écrivains de cette génération n’a plus grand-chose à voir avec les 
préoccupations de leurs aînés ». En effet, les écrivains de la « migritude » parlent 
de la condition d’immigré en terre d’accueil qui est souvent la France. Dans cette 
perspective, l’œuvre de la romancière originaire du Cameroun Léonora Miano7 est 
représentative du type d’écriture dit « afropéen », c’est-à-dire qui parle de la vie des 
immigrés africains en Europe, dans un « entre-deux » des civilisations et un mix 
culturel souvent difficiles à assumer et à intégrer. Elle fait un travail de la 
                                                           

5 Ainsi appelés par l’écrivain djiboutien Abdourahman Waberi, vivant en France depuis la fin des années 
80, et désignant les écrivains d’expression française venus vivre dans l’Hexagone après la décolonisation de 
leurs territoires d’Afrique. 
6 Nathalie Philippe dans Op. cit. reprend Jacques Chevrier qui en parle dans son article intitulé “Afrique(s)-sur-
Seine : autour de la notion de ‘migritude’”, in Notre Librairie, n°155-156, juillet-décembre 2004, p. 96-100.  
7 Léonora Miano est originaire du Cameroun, elle écrit plusieurs livres depuis 2000 sur les « Afropéens » 
dont Afropean Soul, 2008, Tels des astres éteints, 2008, Blues pour Elise, 2010, Ecrits pour la parole, 2012. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)
BDD-A31748 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Daniela CĂTĂU-VEREŞ 
 

14 

mémoire, en recherchant un ancrage dans l’Histoire et la littérature universelle, 
tout en écrivant sur le non-dit historique au sujet de certaines questions 
concernant les catégories du Noir et du Blanc. Ainsi, écrit-elle, les deux catégories 
« ne sont pas biologiques. Ce sont des entités historiques. […] Qu’on se souvienne 
que le Subsaharien ne devient noir aux yeux du monde ni aux siens propres qu’à 
un moment précis de l’histoire. Il a vécu longtemps, très longtemps sans se 
considérer ni comme un Noir, ni comme un Africain, ces appellations lui étant 
venues de sa rencontre avec l’Europe »8.  

Par ailleurs, les thématiques exploitées dans les œuvres des écrivains de 
la « migritude » vont vers l’exploration de la notion d’hybridité ou de 
transculture dans le contexte vaste de l’immigration. Des thèmes fréquents tels 
que le déplacement, le deuil, la construction de nouvelles identités dans des 
territoires nouveaux, la difficile adaptation aux conditions de vie des métropoles 
occidentales, la difficulté à trouver un emploi, la perte des traditions religieuses 
et familiales etc. sont tous présents aussi bien dans l’œuvre des écrivains 
maghrébins, dits de la littérature « beur » (signifiant « arabe » en dialecte verlan), 
que Subsahariens, tels que : Mehdi Charef (Le Thé au harem d’Archi Ahmed, 
1983), Leila Houari (Zeida de nulle part, 1985), Fatou Diome (Le ventre de 
l’Atlantique, 2003), Rachid Boudjedra (Topographie idéale pour une agression 
caractérisée, 1975), Tahar Ban Jelloun (La réclusion solitaire, 1976), Mohamed Dib 
(Habel, 1977), Tahar Berki (L’Horizon incendié, 2002) etc. Toujours associés à la 
littérature afropéenne, issue de l’immigration, se trouvent les écrivains dits 
« transculturels » représentants du courant qui soutient le refus des étiquettes en 
faveur d’une « littérature-monde », c’est-à-dire d’une littérature francophone 
sans frontières. Tel est l’écrivain togolais Kossi Efoui qui vit en France depuis 
les années 1980 et qui va jusqu’à soutenir l’inexistence d’une littérature africaine. 
De l’autre côté de l’Atlantique, Dany Laferrière s’amuse de l’herméneutique qui 
associe l’œuvre d’un auteur à ses racines, en publiant en 2008 le livre Je suis un 
écrivain japonais. 

Cependant, on ne pourrait pas terminer notre tour d’horizon sur la 
littérature migrante francophone sans parler de la littérature d’Outre-Mer. Là 
encore, un autre concept contemporain lié à la migration fait son apparition : on 
parle de « littérature émergente »9 par rapport à la littérature des Antilles, de la 
Martinique et de la Guadeloupe. Jean Bessière définit ce concept en rapportant 
une littérature locale à son état antérieur, c’est-à-dire à son statut de littérature 
sous régime colonial. Par ailleurs, aux Antilles, le statut de littérature émergente 
vient en effet en même temps que le changement de la situation socio-politique 
du pays produit par la décolonisation. Ainsi, parle-t-on aux Antilles de 
l’existence de deux générations d’écrivains : ceux qui ont écrit sur le travail de 

                                                           

8 Nathalie Philippe, Op. cit., propos recueillis à l’occasion d’une correspondance privée avec l’auteur. 
9 Pour plus d’éclairage à ce sujet, voir « Penser les littératures émergentes. Emergence et institution 
symbolique » par Jean Bessière, article publié sur le blog de l’auteur, à consulter à l’adresse : 
http://media.virbcdn.com/files/1c/ea7f2f44f0432d8f-
JBESSIERE_Penser_les_litteratures_emergentes.pdf (consulté en ligne le 10/06/2020) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)
BDD-A31748 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Concepts contemporains liés à la migration dans la littérature-monde contemporaine :  
hybridité culturelle, mixité sociale, eurislam… 

 

15 

libération, sur la mémoire de la servitude et des luttes contre la colonisation, 
dont le représentant est Aimé Césaire, et ceux de la période postcoloniale, 
créateurs de la « littérature de la créolité », dont les représentants sont Edouard 
Glissant (Tout-monde) et Patrick Chamoiseau (Biblique des derniers gestes). Cette 
deuxième génération projette les textes écrits dans un véritable jeu de la 
mémoire, identité et histoire tout confondu, tout le passé étant considéré 
toujours actuel et toujours nouveau, en jugeant ainsi de son propre futur. 

 
La production littéraire sur la question migrante, une forme de 

critique sociale 
Un rôle primordial de la littérature est celui qui vise la critique de la 

société. La littérature issue de la migration ou celle qui décrit le phénomène de 
mouvance des masses remplissent cette fonction en mettant en exergue la 
révolte contre un certain effacement de l’identité nationale et culturelle ressenti 
par les sujets de la migration. Cet effacement de l’identité est à prendre sous une 
double optique : celle de la perte de repères des migrants suite à l’assimilation 
par la terre d’accueil, et il convient de citer ici toute la littérature migrante 
appartenant à des écrivains d’origines diverses ayant rejoint diverses « terres 
d’accueil » du monde occidental, et celle de la peur de perdre l’identité culturelle 
et nationale devant la mixité sociale manifestée par les peuples qui reçoivent les 
migrants. Si le premier type d’inquiétude, liée à la perte des repères est la source 
de la poétique du retour au pays d’origine, tel que le reflète le livre L’Enigme du 
retour de Dany Laferrière paru en 200910, le dernier type d’inquiétude est exprimé 
par Philippe de Villiers dans son ouvrage Les cloches sonneront-elle encore demain ? et 
par Eric Zemmour dans son livre Destin français, ce dernier à caractère fortement 
autobiographique, écrit dans une visée récupératrice de l’identité et de l’Histoire 
du peuple français. Comme l’on peut lire dans la description de la quatrième des 
couvertures du livre de Philippe de Villiers, l’auteur exprime ses craintes vis-à-
vis de la perte de l’identité de la France « meurtrie par le terrorisme » et où 
bientôt à la place des cloches sonnera la voix du muezzin. Son livre est un signal 
d’alarme adressés aux Français « pour qu’ils sachent et prennent conscience de 
l’extrême gravité de la situation », note l’éditeur dans le message d’accueil destiné 
aux lecteurs. En effet, ce livre est une mise en perspective depuis les années 
1980 jusqu’à présent sur le lent mouvement d’islamisation de l’Hexagone. C’est 
une autre forme d’écriture sur la migration cette fois-ci, qui met l’accent sur la 
perte d’identité de la France et des pays de l’Europe en proie aux vagues 
migratoires et qui est le résultat direct et discret d’un mouvement généralisé 
appelé « Eurislam », encouragé selon l’avis de l’auteur, hélas!, par les élites 

                                                           

10 Le livre raconte l’histoire d’un jeune haïtien qui quitte son pays pour échapper à la dictature et arrive à 
Montréal où il découvre le matérialisme du monde occidental, puis se dédie à l’écriture qui devient son 
refuge. Après des années passées dans la pauvreté et la solitude, il décide de retourner dans son pays natal, 
marqué à jamais par la mort de son père, par le système politique dictatorial et par la complexité de sa 
double culture qui deviennent les sujets narratifs de son écriture migrante. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)
BDD-A31748 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Daniela CĂTĂU-VEREŞ 
 

16 

françaises et européennes. La solution proposée par cet écrivain serait inédite : 
« l’invention d’un nouveau roman national qui soit un roman d’amour. Pour que 
chaque Français puisse partir dans la vie avec un bagage imaginaire qui porte ses 
rêves. » [De Villiers 2016 : 237] C’est un livre troublant, empreint d’un 
dramatisme argumenté par des preuves de la réalité immédiate, présentant un 
scénario d’une France future victime de son ouverture au monde, frappée par 
l’impuissance et dominée par l’islam.  

Ce livre controversé qui a suscité bien des polémiques au moment de sa 
parution en 2016 est rejoint par un autre ouvrage, Destin français, paru en 2018, à la 
même thématique d’actualité, appartenant à Eric Zemmour, écrivain, journaliste 
politique, polémiste et essayiste français. Toujours préoccupé par le destin de la 
France qu’il aime tellement et qu’il idéalise dès sa petite enfance, il écrit à la page 
14 de son livre : « Dès l’enfance, j’avais compris que la France était ce pays 
singulier fait de héros et d’écrivains […]. Plus tard, avec Braudel, j’ai appris qu’il y 
avait aussi des Français qui travaillaient, produisaient, créaient, vendaient, 
achetaient, participaient à l’économie-monde. […] L’Histoire de la France coulait 
dans mes veines… » Cet ouvrage sur le destin « implacable » de la France prend la 
forme d’une autobiographie, comme la plupart des écritures migrantes, mais qui 
est profondément ancrée dans l’Histoire qui « se venge » aujourd’hui en se 
répétant. Ce genre d’écriture est une forme de révolte contre « un travail de 
déconstruction opéré depuis quarante ans » et qui « n’a laissé que des ruines » ; 
« on veut défaire par l’histoire ce qui a été fait par l’Histoire : la France. L’Histoire 
este désormais détournée, occultée, ignorée, néantisée. L’histoire de la France este 
interdite On préfère nous raconter l’histoire des Français ou l’histoire du monde. 
Tout sauf l’Histoire de France », écrit Eric Zemmour pris dans son élan défendeur 
de ce pays d’accueil puissant, généreux et pourtant vulnérable à cause de son 
ouverture au monde et de son rêve humaniste, car il n’est pas sans importance de 
préciser que l’auteur fut lui-même un enfant du postcolonialisme français, issu 
d’une famille d'origine juive algérienne de nationalité française, né en France et 
vivant dans la capitale. [Zemmour 2018 : 20] 

Ces deux livres bien que controversés, méritent d’être lus, car ils offrent 
une autre perspective sur l’écriture dont le thème est la migration. Ces formes 
d’écriture polémiques rejoignent pleinement le rôle de la littérature de critiquer 
la société, en attirant l’attention sur certains disfonctionnements de nature 
surtout sociale et politique. Ils reflètent des peurs de l’humanité contemporaine 
et les exprimer aide sinon à en guérir, au moins à apaiser les passions. 

 
Conclusion 
Ce survol panoramique au-dessus des continents à la recherche de 

richesses de la littérature des peuples nous a permis de découvrir une diversité 
conceptuelle impressionnante liée à la migration : hybridité identitaire, littérature 
afropéenne, littérature-monde, migritude, interculturalité, littérature émergente, 
littérature postcoloniale. Tous ces concepts reflètent les sentiments des êtres 
humains en hypostase d’exil, ayant expérimenté le départ, le retour ou l’invasion, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)
BDD-A31748 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Concepts contemporains liés à la migration dans la littérature-monde contemporaine :  
hybridité culturelle, mixité sociale, eurislam… 

 

17 

le dépaysement, la joie de la libération, le désenchantement d’un nouveau 
contexte politique décevant etc. Ces sentiments forts ont été exprimé à travers 
l’écriture, dont la vertu résiliente a rendu possible la survie des peuples. Comme 
le souligne Alexis Nouss, une démarche critique sur la littérature migrante 
suppose interroger différents axes de réflexion, tels que « ceux portant sur la 
nature des frontières, le sort de l’Etat-nation, le pluralisme culturel (métissage, 
créolisation, hybridité), l’héritage du cosmopolitisme, la constitution des 
diasporas », ouvrant ainsi un champ de recherche assez complexe, passionnant 
et illimité, à l’image du phénomène de la migration en soi et à l’image de 
l’écriture.[Nouss, 2018 : 5] 

 
 
 
BIBLIOGRAPHIE 
 

Arnaui Segarra, 2016 : Pilar Arnaui Segarra, « L’hybridité identitaire dans une littérature émergente : 
l’écriture du « moi » hybride dans l’œuvre autobiographique des écrivains catalans d’origine 
maghrébine », in Littératures et arts contemporains : l’hybridité à l’œuvre, n°33/2016, pp. 247-259, 
consulté en ligne le 27 mai 2020 : https://journals.openedition.org/babel/4540. 

De Villiers, 2016 : Phillipe de Villiers, Les cloches sonneront-elle encore demain ?, Editions Albin 
Michel, Paris, 2016. 

Declercq Klincksieck, 2011 : Elien Declercq Klincksieck, « Ecriture migrante, littérature 
(im)migrante, migration littérature : réflexions sur un concept aux contours imprécis » 
in Revue de littérature comparée, 2011/3 n°339, pp. 301-310, consulté en ligne le 17 mai 
2020 : https://www.cairn.info/revue-de-litterature-comparee-2011-3-page-301.htm. 

Deleuze&Guattari, 1980 : Gilles Deleuze et Félix Guattari dans Capitalisme et schizophrénie. Mille 
plateaux, Les Éditions de Minuit, Paris, 1980. 

Nouss, 2018 : Alexis Nouss, « Littérature, exil et migration », in Hommes et migrations, n° 
1320/2018, pp. 161-164.  

Philippe, 2012 : Nathalie Philippe, « Écrivains migrants, littératures d’immigration, écritures 
diasporiques », in Hommes & migrations [En ligne], 1297 | 2012, mis en ligne le 31 décembre 
2014, consulté le 30 avril 2020 : http://journals.openedition.org/hommesmigrations/1543, 
consulté le 7 juin : 202010.4000/hommesmigrations.1543. 

Zemmour, 2018 : Eric Zemmour, Destin français, éditions Albin Michel, Paris, 2018. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:48:16 UTC)
BDD-A31748 © 2020 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

