
Philologia LXII
Septembrie-decembrie 2020

87

TEORIE, CRITICĂ ŞI ISTORIE LITERARĂ

CZU:82.09.+008 
ORCID:0000-0003-3403-4017

Ion PLĂMĂDEALĂ

Institutul de Filologie Română 
„Bogdan Petriceicu-Hasdeu” 

(Chişinău)

Considerații privind 
conflictele culturale

Reflections on cultural conflicts

Abstract: The article proposes an attempt at an interdisciplinary approach to cultural 
conflicts, which have expanded and intensified in recent decades in Western societies, causing 
various crises in the cultural, artistic and democratic political life. A categorial classification of 
the multiplicity of conflicts in two fundamental visions is adopted from the theory of ideologies, 
corroborated with arguments from moral and evolutionary psychology, cultural anthropology 
and political thinking, through which brief historical and conceptual interpretations are offered 
on symptomatic manifestations of cultural wars. 

Keywords: Culture Wars, Constrained Social Vision, Unconstrained Social Vision, 
Liberal Totalitarianism, Cultural Marxism, Identity Politics, Cultural Identity, Alterity. 

Rezumat: Articolul propune o încercare de abordare interdisciplinară a conflictelor 
culturale, care s-au extins și intensificat în ultimele decenii în societățile occidentale provocând 
diverse crize în viața culturală, artistică și cultura politică democratică. Este adoptată din teoria 
ideologiilor o clasificare categorială a multiplicității conflictelor în două viziuni fundamentale, 
coroborată cu argumente din psihologia morală și cea evoluționistă, antropologia culturală și 
gândirea politică, prin care se oferă succinte interpretări istorice și conceptuale pe marginea 
unor manifestări simptomatice ale războaielor culturale. 

Cuvinte-cheie: războaie culturale, viziune socială constrânsă, viziune neconstrânsă, 
totalitarism liberal, marxism cultural, politică identitară, identitate culturală, alteritate. 

În continuare vom încerca să formulăm câteva observații și concluzii asupra 
fenomenului teoretic și istoric complex denumit „războaie culturale”, care se 
intensifică în țările occidentale începând cu a doua jumătate a sec. al XX-lea, pe 
care îl vom aborda dintr-o perspectivă interdisciplinară a conflictului. Consacrat în 
istoria politică americană, conceptul de „război cultural”, în sensul lărgit pe care 
i l-a conferit Peter Berger [„conflict normativ ce antrenează întreaga societate” și 
impregnează deopotrivă cele mai publice și cele mai private preocupări (p. 355)], 
s-a extins la scară globală prin medierea noilor tehnologii digitale informaționale și 
comunicaționale. Întețirea conflictelor culturale în ultimele patru decenii s-a produs 
pe fundalul globalizării neoliberale a domeniilor vieții economice și culturale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



88

LXII Philologia
2020 Septembrie-decembrie

și al înlocuirii chestiunii sociale și celei politice, predominante în societatea 
industrială anterioară, cu chestiunea culturală. Atât în conglomeratul de discipline 
sub eticheta ,,Cultural Studies”, cât și în științele sociale din modernitatea târzie, 
dimensiunea socială și cea politică sunt tot mai mult marginalizate sau subsumate 
în chestiunea culturală, astfel că axioma noii paradigme postmoderniste devine: 
„totul este cultură”. „În putere, în identitate, în comunitate, în mișcările sociale, 
stilurile de viață și consum, în știință, în natură și gen, chestiunea culturii devine 
centrală”, conchide Gerard Delanty (p. 166). Dincolo de efectele pozitive ale 
acestei hegemonii culturale, bunăoară, „cotitura lingvistică” și cea „interpretativă” 
din științele socioumane care au consacrat pentru câteva decenii teoria literară ca 
știință pilot sau integrarea reprezentărilor culturale, artistice și literare ca factori 
activi în constituirea și explicarea raporturilor sociale, s-a înregistrat frecvent  
o reducție culturală a ființei sociale și politice și, în fine, instrumentalizarea etică 
și politică a trăsăturilor culturale particulare în agenda „politicilor identitare” și 
„diversitare”. Către a doua jumătate a secolului trecut, se produce în societățile 
din Vest o mutație a luptelor ideologice și politice de la redistribuirea bunurilor 
(„chestiunea socială”, ce viza raportul dintre muncă și capital sub aspectul 
redistribuirii echitabile a bunurilor și lărgirii drepturilor politice și sociale, s-a 
aflat, pe parcursul secolelor XIX-XX, în centrul tuturor mișcărilor de stânga, 
socialiste sau marxiste) la afirmarea modurilor/stilurilor de viață alternative. 
Astfel, începând din anii 1960-1970, „noua stângă” (Rubin), deziluzionată 
în potențialul revoluționar al proletariatului îmburghezit de a traduce în viață 
utopia egalitarismului economic, îmbrățișează „marxismul cultural” conceput de  
A. Gramsci ca strategie primenită de subminare și distrugere a societăților 
occidentale prin critica și deconstrucția temeliilor lor culturale și civilizaționale. 
Pactizând tacit cu interesele noului capitalism postindustrial și transnațional, 
stânga radicalizată prin convertirea la catehismul marxismului cultural 
mobilizează mișcările sociale din anii 1960-1970 în jurul unor revendicări 
„societale”: drepturile femeilor și ale minorităților sexuale, dreptul la avort, la 
stiluri de viață alternative, „mariajul pentru toți” etc. Astfel, vechea polarizare 
politică pe axa redistribuirii economice și sociale e înlocuită cu un clivaj cultural 
ce opune valori „liberale”, „progresiste” la valori etichetate „conservatoare”, 
„reacționare” sau „autoritare”. 

O întrebare-cheie în contextul războaielor culturale este dacă dincolo de 
formele concret-istorice, eterogene și contingente în care ele se consumă, de 
actorii implicați, cauzele, mizele și rezultatele conflictelor, s-ar putea desprinde 
un model explicativ general, de profunzime bazat pe niște principii paradigmatice. 
Sugestii în acest sens au fost avansate de anumiți experți ai războaielor culturale 
din SUA, care au observat că îndărătul miriadelor de controverse asupra unor 
chestiuni culturale precum dreptul la avort, finanțarea artei sau curriculumurile 
educaționale, drepturile homosexualilor și multe altele, sunt dezbătute niște sensuri 
generale despre maternitate, natura și menirea artei, chestiunea transmisiunii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXII
Septembrie-decembrie 2020

89

generaționale, despre natura familiei, identitatea americană etc. La rândul lor, 
toate aceste conflicte instituționale complexe, articulate după o logică binară în 
discursurile publice și ideologiile partidelor politice, sunt animate de profunde 
idealuri morale și filosofice competitive și eterogene asupra binelui public și  
a modului organizării vieții sociale, deci ele indică spre anumite fundații normative, 
de ordin moral, religios, politic, pe care se constituie și se legitimează orice tip de 
societate umană. 

De exemplu, Thomas Sowell argumentează că multiplicitatea de viziuni 
ideologice pot fi subsumate în două categorii de bază, și anume viziunea socială 
constrânsă și viziunea neconstrânsă, între care se întinde un continuum fluctuant de 
variante hibrid. Diferența crucială dintre cele două viziuni și sursa conflictului, care 
duce la concluzii diametral opuse în domeniile moralității, religiei, justiției ș. a., 
este dată de felul în care e concepută natura umană, anume dacă limitările interioare 
ale omului sunt sau nu sunt luate în considerare drept elemente-cheie incluse într-o 
viziune. Respectiv, viziunea neconstrânsă se bazează pe asumpția că omul este un 
material extrem de plastic, potențialul său către dreptate și ameliorare morală poate 
fi perfecționat la infinit, aici contează bunele intenții, toate relele lumii sunt explicate 
prin cauze concrete ce pot fi definitiv înlăturate prin soluții și politici cât mai 
„incluzive”, cunoașterea se află de partea celor puțini care trebuie să ilumineze 
masele îndobitocite de religie și tradiții anchilozate etc. Dimpotrivă, viziunea 
constrânsă pornește de la recunoașterea limitelor inerente naturii umane, provocarea 
fiind să aduci maximum de beneficii morale și sociale înăuntrul acestora, intenția nu 
joacă vreun rol știindu-se că drumul în iad e pavat cu intenții bune, procesele 
economice, sociale și culturale sunt văzute ca sisteme autoreglatoare ce produc 
ordini spontane, evoluțiile pozitive decurgând din experiența socială întrupată în 
cutume, tradiții și instituții, cărora li se recunoaște funcții cognitive și morale de 
neînlocuit. Dacă Iluminismul raționalist cartezian și Revoluția franceză, ulterior cea 
sovietică sunt expresii plenare ale viziunii neconstrânse, Iluminismul scoțian, piața 
liberă în formele preconizate de Adam Smith, Revoluția americană constituie 
expresii ale viziunii constrânse. Alte exemple pe care le aduce Sowell în același 
sens, ideile cu care el operează fac parte din tradiția gândirii filosofice și sociopolitice: 
ne amintim de cunoscutele dihotomii stânga–dreapta, conservatorism-liberalism, 
moderni-antimoderni etc., dar așezarea lor sistematică pe continuumul a două 
paradigme ideologice este lămuritoare pentru chestiunea conflictului profund de la 
originea războaielor culturale. Astfel, devine clar că democrația liberală occidentală, 
ca regim politic și tip de ordine socială spontană și pluralistă, s-a constituit din 
îmbinarea viziunii constrânse, întruchipată de componenta democratică, și viziunea 
neconstrânsă, exprimată în componenta liberală. Componenta democratică exprimă 
suveranitatea populară și decizia majoritară, insistă pe valorile de egalitate și cele 
comunitare, pe când liberalii privilegiază valorile de libertate și drepturile 
individuale, prin urmare subzistă o tensiune nestinsă în interiorul democrației 
pluraliste care o împinge în direcții contrare: către exacerbarea diferențelor și 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



90

LXII Philologia
2020 Septembrie-decembrie

dezintegrare, de o parte, și către forme puternice de omogenizare. Privind și mai 
adânc, este vorba de acea tensiune interioară sau aporie care frământă inconștientul 
colectiv al omului occidental exprimat exemplar în mitul faustic: setea de 
transcendență și de măsura hybrisului prometeic. Dar ceea ce trebuie menționat aici 
este, mai întâi, că termenii conservatorism, liberalism sunt adesea amăgitori în 
măsura în care au suferit serioase mutații din secolul al XIX-lea încoace, odată cu 
schimbările esențiale în scara de valori ale societăților apusene. Dacă pentru 
liberalismul din secolul al XIX-lea ordinea axiologică era următoarea: neatârnare, 
libertate, justiție, pace, pentru liberalismul din ultimele decenii libertatea se mută pe 
ultimul loc: pace, justiție, neatârnare, libertate (Burnham, p. 145-146). Vechii 
liberali promovau patriotismul și naționalismul, acesta însă nu în primul rând ca 
ideologie politică, ci ca formațiune culturală, acel patrimoniu de practici și simboluri 
culturale topite în imaginarul comun prin care oamenii își dobândesc o anumită 
identitate națională și prin care s-au și constituit, precum se știe, națiunile europene. 
Liberalul „progresist” de azi, supranumit și neoliberal, este cosmopolit și 
internaționalist și, deoarece în fizionomia sa morală și afectivă pacea și justiția se 
află pe primul loc, iar libertatea pe ultimul, el favorizează politicile asistențiale 
menite să egalizeze nu atât șansele, cât rezultatele, susține măsurile de restrângeri 
ale libertății de exprimare pentru a menaja sensibilitățile diverselor minorități, 
pentru a păstra armonia socială, ceea ce francezii numesc „le vivre ensemble”. Deci 
o constatare abruptă pe care o putem face pe marginea războaielor culturale, văzute 
ca bătălii ideologice pentru a configura și legitima sensurile fundamentale în 
domeniile vieții sociale și politicile aferente, este că în conflictul celor două viziuni 
s-a impus tot mai mult viziunea neconstrânsă, iar în numeroase sectoare ea a cucerit 
hegemonia. Forma ideologică în care se manifestă această viziune prezintă un 
amestec bizar de neomarxism, catolicism de stânga (întrupat azi de papa Francisc, 
vicarul stângismului milenarist și al „teologiei migranților” (Francis, p. 9), 
protestantism evangelic, multiculturalism și, ceea ce le absoarbe și orientează, 
ideologia neoliberalismului economic sau ceea ce Luc Boltanski definește ca „noul 
spirit al capitalismului”. Precum am menționat anterior, în anii ’50-’60 ai secolului 
trecut, zeii gândirii marxiste Antonio Gramsci și Louis Althusser, la care se închina 
iluminata intelighenție europeană, au reorientat marxismul în sens cultural decretând 
că, pentru a cuceri puterea politică, trebuie mai întâi să obții puterea culturală la 
nivelul societății civile, adică nivelul cultural, religios și cel moral pe care se așază 
suprastructura „aparatelor de stat”. Gramsci le solicită intelectualilor să câștige 
războiul cultural și le oferă în ajutor diferite strategii, de aplicat în special în sfera 
artelor, cărora le atribuie misiunea centrală în deplasarea insidioasă a mentalităților 
de la un sistem de valori către un alt sistem de valori. Profitând și de masificarea 
democratică a învățământului superior, de crizele capitalismului și altele,  
folosindu-se de pârghiile de care dispuneau în sindicatele socialiste, această elită de 
stânga animă cunoscutele mișcări protestatare din anii ’60 și reușește să obțină 
puterea culturală, iar ulterior, din 1980, și puterea politică în statele din Vest. Toate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXII
Septembrie-decembrie 2020

91

politicile și reformele modernizatoare care au urmat în lanț accelerat la 
nivelurile socioinstituționale, prioritar pe dimensiunile responsabile de 
educație și transmisiune culturală, subordonate în și orientate de logica 
managerială a capitalismului postindustrial și transnațional, au schimbat 
radical ceea ce se înțelegea prin Occident sau lume occidentală. Rupturile au 
fost într-atât de profunde încât numeroși cercetători disting între două lumi 
total diferite, cea din urmă fiind descrisă în cărți cu titluri sugestive precum 
Noul Regim (Bock-Côté), Demonii Binelui (Benoist), Cea mai rea dintre lumi 
(Natacha Polony) ș. a. De curând, această angoasă patrimonială, la care s-a 
adăugat teama dispariției unui popor din istorie, în urma imigrațiilor masive, 
sunt înregistrate și în țări est-europene precum Ungaria sau Bulgaria, analizate, 
bunăoară, de către Ivan Krastev în cartea sa recentă După Europa. Cauzele și 
istoria respectivelor mutații complexe au fost comentate într-o întinsă 
bibliografie, astfel că vom evidenția două aspecte complementare care să 
expliciteze suplimentar amintita răsturnare a valorilor în detrimentul libertății, 
polarizările tot mai acute ale conflictelor ideologice și frenezia nebună  
a reformelor prin care cei cu viziunea neconstrânsă provoacă azi basculări 
antropologice cu consecințe imprevizibile. Primul aspect se referă la 
evenimentele și ororile ce au însoțit cel de-al Doilea Război Mondial, la 
reconfigurările geopolitice ulterioare, războaiele coloniale și altele care au 
produs crize și traume indelebile în psihicul colectiv și conștiința vinovată  
a europenilor. Dar autoculpabilizarea, preconizată ca un moment firesc și 
necesar pe calea însănătoșirii morale, s-a cronicizat în forme patologice de 
autodecepție și ură de sine la intelectualii europeni răpuși de febra nihilismului 
și o formă de martirologie pervertită, iar ulterior a devenit o resursă profitabilă 
pentru comunitățile imigrante resentimentare din fostele colonii. Acest 
fenomen este descris, bunăoară, de Pascal Bruckner în lucrarea Tirania vinei. 
Un eseu al mazochismului occidental, și el poate fi invocat ca alt argument la 
concluzia sugerată că războaiele culturale au fost și sunt câștigate de adepții 
viziunii neconstrânse, numiți și neoliberali, stângiști sau progresiști, care cu 
toții au instrumentalizat cu succes imaginarul culpabil ca armă de șantaj 
emoțional și moral. 

Deci la nivel teoretic, problema se referă la raportul identitate-alteritate și am 
putea determina cauzele crizei identitare și ale maladiilor aferente pornind de la 
natura paradoxală a noțiunii de identitate, care definește ceea ce face singularitatea 
unei entități în raport cu alta: deci identitatea este diferența. În același timp, 
identitatea caută să definească punctul comun: identitatea este apartenența comună, 
similaritatea. Paradoxul constă în faptul că ceea ce-i unic este ceea ce-i partajat. 
Nu poți gândi identitatea fără a gândi totodată alteritatea. Din cele două sensuri 
contrare au derivat cele două poziții opuse în abordarea identității: cea esențialistă, 
care definește singularitatea persoanei prin apartenențele sale ontologice moștenite, 
prin formele identitare comunitare, și cea nominalistă, ce refuză existența vreunor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



92

LXII Philologia
2020 Septembrie-decembrie

diferențe specifice și permanente între oamenii, preferând să vorbească, în loc de 
identitate, de moduri de identificare, întotdeauna variabile și personale. 

O privire asupra războaielor culturale ce frământă în ultimele decenii America 
și Europa oferă o înțelegere clară despre caracterul ireconciliabil al celor două poziții 
față de chestiunea identităților colective, în special a identității culturale, care a fost  
o chestiune legitimă la începutul secolului, apoi una supărătoare după cel de al 
Doilea Război Mondial și, în fine, o „chestiune blestemată” în perioada postmodernă, 
împărtășind acest rol cu identitatea națională. Ceea ce stârnește indignarea în 
tabăra nominalistă este ideea că ar putea exista vreo identitate substanțială a unei 
culturi, niște constante sau arhetipuri transistorice, chiar dacă în faza structurală 
a antropologiei Cl. Lévi-Strauss demonstrase că este posibil să aduni trăsăturile 
comune ale unei civilizații într-un nucleu unic, a cărui identitate, chiar dacă nu  
e substanțială, este cel puțin virtuală. Niște mutații similare a înregistrat 
și însăși definiția culturii, interpretată la început ca factor determinant al 
comportamentului, principiu de integrare a sectoarelor vieții sociale într-un tot 
coerent, iar recent ca ceea ce doar însumează oameni și procese nu atât datorită 
similarității lor, cât diferențelor, culturile constituind pentru noii antropologi 
„constructiviști” niște resurse maleabile și întotdeauna opționale de creare  
a sensului. Să observăm deci mutația de la sentimentul unității, al similitudinii 
ce formează o identitate colectivă [ne amintim de vorba lui Stendhal: „adevărata 
patrie este cea în care întâlnești cei mai mulți oamenii care îți seamănă” 
(apud Genette, p. 177)], la sentimentul diferenței. S-a produs o pervertire  
a dialecticii Același-Celălalt, prin exaltarea alterității în dauna identității, din 
teama că identitatea națională se repliază ineluctabil asupra ei însăși renunțând 
la alteritățile sale, adică excluzând alte identități. Gândirea culturală și istorică 
academică, adoptând în totalitate principiile multiculturalismului militant și 
normativ, s-a situat hotărât de partea Celuilalt, pe care l-a erijat într-o formă 
sublimată a binelui, iar identitatea națională – în formă a răului. 

Astfel, majoritatea specialiștilor care s-au aplecat asupra chestiunii 
respective au localizat excepționalitatea europeană într-o singulară capacitate 
de absorbție a tradițiilor și valorilor culturale străine, o deschidere unică față de 
universal, o aplecare critică asupra propriei particularități prin ochii străinului, 
iar de aici mulți au conchis că identitatea europeană nu este altceva decât această 
deschidere, că ea nu are conținut, ci doar formă. Întrebat fiind, după un sejur 
îndelungat în America, de ce totuși a revenit, Ortega y Gasset răspunde că „Europa 
este unicul continent ce are conținut”, enunț interpretat de Remi Brague de  
o manieră contrară sensului aparent, anume că, în fapt, conținutul Europei este să 
fie conținător, formă, deschidere către universal (Brag, 1995, p. 118). 

Proiectul UE a fost conceput anume ca un astfel de spațiu gol, epurat de 
orice singularități date de moștenirile culturale ale țărilor membre, deschis în mod 
absolut către exterior și universal, populat de subiecți juridici ai drepturilor omului 
pe care nu-i unește nimic altceva decât urmărirea propriilor interese individuale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXII
Septembrie-decembrie 2020

93

și economice. Ne amintim aici de atât de cunoscutul și mediatizatul Ulrich Beck, 
care teoretizase Uniunea Europeană ca idealul întruchipării exemplare a viziunii 
cosmopolite, a unei religii a umanității universale care să aducă pentru totdeauna 
pacea între popoare. Iar ca să reușească pe această cale, țările membre ale UE 
trebuie să renunțe la povara tradițiilor lor istorice naționale, religioase și culturale, 
la toate tipurile de frontiere: geografice sau securitare, civilizaționale și altele, care 
ar putea ridica diverse bariere între „noi” și „ceilalți”, între, bunăoară, „Occident” 
și „Islam”. Ca să favorizeze admiterea Turciei în UE, Europa trebuie să devină 
„o rețea deschisă cu hotare fluide”, în care „exteriorul este deja interior”, dar un 
interior vidat de orice substanță, o Europă „non-antropologică, anti-ontologică și 
radical deschisă” (Beck, p. 164-165). 

Accepția antropologică structurală a culturii ca rețea de sisteme simbolice ce 
ghidează raportul omului cu realitatea fizică și cea socială, ca o sursă de cunoaștere 
comună, partajată ce orientează individul în facticitatea existenței sale oferindu-i 
repere de sens și de identificare este contestată de teoriile postmoderniste inspirate 
de critica lui M. Foucault, care insistă pe autonomia și libertatea individului, refuză 
orice noțiune de autoritate, de tradiție, de imaginar social ce structurează și distinge 
o societate de alta. Înțelegerea acestui clivaj epistemologic este crucial pentru 
discuția noastră, de aceea vom insista pe cunoscutul paradox al tradiției cauzat 
de tensiunea dintre perspectiva interioară și cea exterioară. În viziunea constrânsă 
amintită, pe care o putem corobora cu argumente din antropologia cognitivă, tradiția 
poate fi interpretată ca structură specifică, reflexul unei scheme mentale particulare 
în care s-au înscris, pe durata secolelor, diverse forme socioculturale ale unei 
culturi împreună cu tradițiile, adică ansamblul obiceiurilor și riturilor cutumiare 
caracteristice acestei culturi. Dar odată cu modernitatea se produce autonomizarea 
lumii umane prin ieșirea sa din structurarea religioasă, eteronomă (Gauchet), proces 
în care tradiția devine tot mai mult obiectul cunoașterii raționale reflexive și își 
pierde din vitalitate, din forța sa instituantă (C. Castoriadis) asupra comunităților 
culturale și politice. Din momentul în care tradiția este contestată, ea își pierde 
spontaneitatea, caracterul natural, se desprinde de profunzimile inconștientului 
popular și încet-încet se atrofiază, dispare energia sa instituantă asupra unui 
imaginar creativ și a identității colective. Deci paradoxul este că tradiția e puternică 
și viabilă până în momentul când nu e resimțită ca tradiție, și cade în declin din 
momentul în care devine necesar să fie justificată. Concluzia ce se impune aici 
este că, fiind obiectul experienței trăite, capitalul tradiției nu poate fi perceput 
de jocul intelectului, ci de cel al sufletului. Respectiv, desprinderea definitivă  
a civilizației occidentale din structurile eteronome în ultimele decenii („ieșirea din 
religie”) și instaurarea hegemoniei reflexivității raționale de tip operațional a fost 
factorul decisiv pentru victoria viziunii neconstrânse și mutațiile valorice amintite 
mai sus. La acest proces a contribuit și „revoluția tăcută” (Inglehart) prin care 
trecuse Occidentul opulent după anii 1960 și care a însemnat o mutație graduală de 
pe chestiunile securității și consumului material către preocupări de calitate a vieții, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



94

LXII Philologia
2020 Septembrie-decembrie

de natură spirituală, și o implicare tot mai activă a societății civile în viața politică. 
În polarizările ideologice și fragmentările tribaliste ce au urmat, în care capitalul 
social de încredere s-a diminuat pe măsura dezagregării tradițiilor, s-a produs 
o juridicizare totală a societăților din care a rezultat o nouă formă de coerciție. 
Volumul legilor într-o societate este invers proporțional cu volumul culturii comune 
existente: când nu există un consens moral, îl poți impune prin lege. Și anume în 
acest context iese tot mai mult la iveală incapacitatea celor cu viziunea neconstrânsă 
de a trata problema diferenței, care este problema centrală a războaielor culturale, 
dar și, în general, a democrațiilor neoliberale. Pe de o parte, se proclamă, parţial sub 
imboldul digitalizării vieţii, inclusiv în sfera privată, transparența totală, se impune 
utopia unui contractualism absolut prin care diferendele să fie soluționate pașnic, 
prin argumentație rațională, o formă de negociere contractuală în care nimeni 
nu pierde și toți câștigă. În realitate însă, ceea ce se instaurează prin juridicizare 
în „Imperiul binelui” este tirania gândirii conformiste (bien-pensance), coduri 
obligatorii de vorbire corectă și de simțire corectă, adică un „totalitarism blând”  
 (N. Polony) care formatează „omul nou”, unul dezrădăcinat, consumator docil rupt 
de toate afilierile și atașamentele sale vitale. 

În 2018 s-au împlinit 50 de ani de la cunoscutele evenimente din  
Mai 1968 din Paris, celebra revoluție împotriva „culturii burgheze” înlocuite cu 
o „contracultură” transgresivă, iar cu această ocazie au apărut mai multe studii ai 
căror autori, inclusiv cei care au susținut-o atunci cu entuziasm juvenil, constată 
cu amărăciune că ceea ce a rezultat nu a fost eliberarea jinduită, ci o adeziune 
și subordonare totală a culturii la logica pieței, promovarea capitalismului 
financiar, dezrădăcinarea și ruperea transmisiunii culturale, individualismul 
desfrânat, delegitimarea tuturor constrângerilor și deconstrucția oricărei 
autorități, impunerea unei ortodoxii a gândirii unice. Apostolii eliberării, care în 
1968 scandau în stradă „Este interzis de a interzice”, instalându-se, după 1970, 
în toate structurile puterii statale, au inventat o formidabilă mașină de cenzură 
a limbajului și gândirii. Vlăstarele ideologilor guru de la ’68, care blochează 
azi cu regularitate facultățile universităților pariziene în timpul vizitelor unor 
conferențiari opozanți la doxa progresistă, scandează cu totul alte lozinci decât 
premergătorii lor libertari: „un polițist bun este un polițist mort”, „moarte 
albilor”, „Femei, voalați-vă”, „trăiască Franța homosexuală” ș. a. 

Deci din această incapacitate structurală de a trata în mod adecvat diferența, 
primele victime ale războaielor culturale sunt cultura și societatea. Căci cultura 
este în primul rând diferență și doar prin ea diferența poate fi percepută, implicând 
diferențele valorice și judecățile morale, ideea de superioritate și excelență. Fiind în 
legătură cu anumite norme culturale, lingvistice și morale ale unei comunități, cultura 
este bănuită și respinsă pentru un potențial separator, conflictual, inclusiv pentru 
că se preocupă de valorile ultime, de sensurile vieții, ceea ce contravine flagrant 
atât logicii operaționale a spiritului capitalist, cât și ortodoxiei gândirii corecte. 
Pe aceleași motive este suspectat și politicul, în sensul său originar de preocupare 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXII
Septembrie-decembrie 2020

95

de binele public prin mijloacele puterii, înlocuit pretutindeni de „politică” (sau, în 
idiolectul tehnocratic managerial, de „guvernanță”), în sensul de management al 
resurselor și de gestionare a intereselor individuale și categoriale prin negocieri. 
Disprețul elitelor iluminate pentru democrația reprezentativă este astăzi fie teoretizat 
în monografii academice cu titluri precum Împotriva democrației (Brennan), fie 
exprimat de comisarii de la Bruxelles când se expun pe marginea recentelor mișcări 
populiste ce au cuprins nu numai țări ca Ungaria și Polonia, dar și Austria, Franța 
și Italia. 

În fine, vom menționa în treacăt că tema conflictului cultural nu poate 
fi abordată în mod pertinent și obiectiv fără a convoca rezultate din științele 
sociobiologice, cognitive, din psihologia morală și socială. Acestea aduc corective 
importante la definiția culturii în modelul standard al științelor sociale, completându-l 
cu descrierea arhitecturii psihologice umane, relevând acele dispozitive 
comportamentale, cognitive și neurobiologice ce generează cadre conceptuale în 
funcționarea lumii culturale și sociale. În fine, ele confirmă asumpțiile din viziunea 
constrânsă, și anume: cultura este o substanță informațională variabilă transmisă 
de la o generație la alta în cadrul unui grup; cultura e ceea ce se învață social, 
ceea ce este semnificativ și organizat în comportamentul și viața mintală; oamenii 
manifestă modele similare ale gândirii și comportamentului înăuntrul grupului și 
diferențe adesea semnificative între grupuri; respectiv, culturile constituie acele 
seturi de similarități și diferențe numite diferențe culturale. Perspectiva bioculturală 
aduce alte numeroase argumente privind natura conflictului cultural care dezumflă 
majoritatea poncifelor stângiștilor și progresiștilor fără constrângeri. Studii de 
psihologie morală și politică demonstrează că diferențele dintre viziunile ideologice 
conflictuale sunt înrădăcinate nu numai în structurile neurobiologice, dar și în cele 
genetice, astfel că preferințele politice se transmit în mare parte pe cale ereditară. 
De unde, conservatorii și liberalii, folosind acești termeni cu rezervele sus-amintite, 
trăiesc în două culturi diferite, ei susțin scheme conceptuale diferite, au practici 
discursive distincte și tind să constituie comunități morale și sociale diferite. 
Portretul moral al liberalului invocat mai sus poate fi completat cu niște concluzii din 
psihologia sociopolitică (J. Haidt), ce relevă că valorile morale liberale se bazează, 
majoritatea, pe etica autonomiei, în care predomină principiul nevătămării celuilalt, 
subcodul de drepturi individuale, deci consimțirea și liberul-arbitru. Liberalii sunt 
sensibili la chestiuni ce țin de vătămare și suferință, corectitudine și nedreptate. 
De altă parte, conservatorii au un domeniu moral mai larg, ce include deopotrivă 
etica autonomiei, etica comunitară și etica divină, respectiv, ei pun în balanță mai 
multe bunuri și coduri morale contrapuse, pe de o parte, recunoscând aspirația și 
dreptul individului la autoîmplinire și satisfacție personală, de alta neacceptând 
acest lucru prin încălcarea unor valori și reglementări ce țin de credința religioasă, 
familie, tradiții, loialități comunale sau naționale. Viziunea conservatoare este una 
tragică. În treacăt fie spus, abordările sociobiologice relevă un raport între ideologie 
și genetică, în sensul că ideologia servește utilității genetice, nu doar economice,  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



96

LXII Philologia
2020 Septembrie-decembrie

că anumite convingeri ideologice măresc adaptarea genetică, iar modelele de 
ideologii benefice adaptării și supraviețuirii sociale sunt în primul rând credințele 
religioase (Rushton, 2011, p. 137). 

În legătură cu aceste constatări și în contextul temei intens dezbătute în ultimul 
timp despre declinul culturii și civilizației occidentale, unde se confruntă așa-numita 
gândire declinologică sau conservatoare, pe de o parte, și gândirea progresistă,  
pe de alta, am putea menționa două lucrări emblematice pentru situația curentă. Prima 
e semnată de David Engels, cu titlul Declinul. Criza Uniunii Europene și căderea 
Republicii Romane. Scrisă cu opt ani în urmă, lectura sa uimește prin sagacitatea 
și excepționala premoniție a tuturor crizelor cu care se confruntă la ora actuală 
Uniunea Europeană. A doua, apărută mai recent, e scrisă de Guillaume Cuchet 
și poartă titlul: Cum lumea noastră a încetat să fie creștină. În ea se analizează 
crahul religios pe care Franța l-a cunoscut în 1965 și care a condus la prăbușirea 
spectaculară a practicii catolice, în urma căreia societatea practic „a ieșit din 
religie”. Iar ceea ce a cauzat această prefacere radicală au fost reformele elaborate 
și ratificate de Conciliul Vatican al 2-lea, care, în grija de a se deschide cât mai 
mult către progresul tehnologic, științific și îmbrățișând evanghelia progresismului 
cosmopolit al noii stângi culturale, a produs reforme liturgice și teologice care au 
dezintegrat comunitatea de credincioși. Ceea ce s-a întâmplat, conchide autorul, 
este faptul că o lume creștină a dispărut aproape dintr-o dată. 

Pe parcursul ultimelor două decenii, războaiele culturale s-au extins 
geografic, s-au multiplicat și acutizat pe măsura emergenței a noi „minorități” 
și comunități care își exaltă diferențele identitare culturale, de gen, etnice, 
rasiale, sexuale sau religioase și pretind recunoașterea, din partea „majorității”,  
a diferenței și specificității lor singulare, prin diverse „reparații”/retribuții de ordin 
social, politic, simbolic, juridic. După 1990, ideologiile identitare și diversitare 
concepute și teoretizate în campusurile universitare americane (în pletora catedrelor 
de „Feminist Studies”, „Gender/Transgender Studies”, „Queer Studies”, „Black 
Studies” etc., etc.) sunt implementate obsesiv în structurile sociale de către elitele 
politice și intelectuale americane liberale prin intermediul „politicilor identitare”. 
În aceeași perioadă, mutația identitară fuzionează cu revoluția individualistă 
și neoliberală, ceea ce a subminat radical noţiunile constitutive de bine comun  
(res publica) și identitate colectivă, a slăbit principiile republicane universaliste și 
integratoare în favoarea obsesiilor nombriliste ale generației mileniale, „Generația 
Eu” (Twenge), a revendicărilor comunitariste înaintate de grupuri/triburi tot mai 
antagonizate pe criterii de sex, gen, etnie, religie. Ruptura echilibrului dintre 
democrație și liberalism sub presiunea dublă a narcisismului postmodernist și 
dictatura identităților instaurată de militantismul victimar și resentimentar, însoțită 
de colapsul marilor narațiuni fondatoare ale națiunilor occidentale, a provocat  
o criză, atomizare și anomie ale acestora fără precedent, pe care actuala pandemie 
de coronavirus și moartea „mondializării fericite” le-au adus în punctul critic de 
implozie socială. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXII
Septembrie-decembrie 2020

97

Analizând multiplicarea infinită a revendicărilor de noi drepturi tot mai 
diferențialiste și înlocuirea într-un ritm frenetic a valorilor și certitudinilor ce 
formau odinioară matricea civică și morală a societății cu idei și valori extrem 
de controversate, care nu întrunesc nici asentimentul majorității, nici validarea 
științifică, dar sunt impuse în manieră totalitară drept o nouă metafizică și morală 
publică, D. Murray (p. 13)caracteriza rezultatul acestui proces drept o ,,nebunie 
generalizată”. Acest diagnostic reconfirmat și de alți cercetători s-a agravat recent, 
odată cu eclatarea isterică a stângii americane după moartea negrului George 
Floyd în urma unei intervenții polițienești. În timp ce indignarea trezită de violența 
excesivă suportată de acest cetățean negru din Minnesota din partea unui polițist 
alb este pe deplin firească și legitimă, scenele de isterie și delir colectiv pe care le-a 
generat instrumentalizarea tragediei de către activiștii „woke” și „social justice” 
se înscriu în registrul unei nebunii colective de felul celor analizate de Gustave Le 
Bon. Pasiunile fiind inflamate și difuzate virotic în rețelele sociale de comunități 
vindicative și o lume mediatică nevrozată, au urmat degradări materiale, demolări 
de statui și simboluri naționale, genuflexiuni colective, albi care îmbrățișează și 
spală picioarele negrilor, un patos generalizat în care fiecare e somat să se pocăiască 
cu lacrimi în ochi, să îngenuncheze patetic prezentând scuze pentru „privilegiul 
alb”, arătându-se indignat la culme, un fervent „antifascist” și „antirasist” – toate 
gesturi de expiere a culpelor istorice indelebile ale omului alb și a rasismului său 
ontologic, precum a decretat „noul antirasism” instituționalizat în universitățile 
americane. Aceste expresii ale culpabilității smintite și isterizate menite să calmeze 
o conștiință bolnavă, regizate după scenariile verificate în revoluția culturală 
stalinistă și cea chineză, marchează o altă înfrângere capitală adusă imaginarului 
occidental, prin culpabilizare și dezarmare morală, prin deconstrucția definitivă  
a matricei greco-romane și iudeo-creștine, o reformatare ideologică a SUA conform 
noului marxism rasializat și milenarist. 

Sub forme diferite, războaiele culturale se poartă azi în Occident și Orient, 
în Africa și America Latină, iar în Europa au cunoscut o escaladare după aderarea 
mai multor state din Est la UE (Furedi). Tot mai numeroasele lucrări în domeniul 
științelor sociale și politice publicate recent pe tema „crizei Uniunii Europene” 
detectează cauzele dificultăților actuale în carențele structurale din ADN-ul 
construcției UE, anume eradicarea suveranităților naționale și negarea istoriei și 
identităților lor culturale, a rădăcinilor creștine (Krastev; Dungaciu). Toate crizele 
actuale ce au pus în cauză viabilitatea și viitorul proiectului politic european, în 
primul rând imigrația de masă și islamizarea, în care elitele cosmopolite asistă 
siderate la „întoarcerea refulatului” religios, cultural, identitar, au invalidat în 
mod definitiv postulatele utopice ale sociologiei cosmopolite de care s-au ghidat 
părinții fondatori ai UE. Spre deosebire de scena americană, conflictele culturale 
din statele europene capătă tot mai mult forma de ciocnire a civilizaților anticipată 
de S. Huntington, în legătură cu expansiunea cuceritoare a islamismului totalitarist, 
în special în Franța. Îmbinând cu dibăcie jihadul terorist cu jihadul cultural și cel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



98

LXII Philologia
2020 Septembrie-decembrie

judiciar, împrumutând din neomarxism arsenalul de cucerire a puterii politice și 
exploatând abil culpabilizarea patologică a popoarelor occidentale, islamismul 
se infiltrează în toate organismele și instituțiile sociale, se impune ca o formă de 
dominație mintală asupra societății civile pe care o constrânge și modifică la toate 
nivelurile cotidianului: îmbrăcăminte, obiceiuri alimentare, moravuri, adică își 
impune cultura la un nivel metapolitic. 

Dar nici aceste tendințe alarmante nu sunt în măsură să fisureze Zeitgeist-ul 
elitelor academice occidentale ce persistă în același discurs al pocăinței, explică 
popoarelor occidentale de ce trebuie să îmbrățișeze nenorocirile lumii a treia, cu 
care se cuvine să-și împartă prosperitatea și bunăstarea materială, de ce trebuie 
să-și limiteze suveranitatea și libertățile prin cedări, acomodări și menajamente 
față de revendicările indigeniste și islamiste pentru a menține pacea civică și cea 
religioasă. De aceea, întrebarea dacă Occidentul își va învinge pulsiunea suicidară 
în confruntarea cu cele două maladii autoimune ale sale – corectitudinea politică 
neomarxistă și islamismul – și va reuși să-și salveze nu numai trupul, ci și sufletul 
rămâne una deschisă. 

Referințe bibliografice: 

1.	 BECK, Ulrich. The Cosmopolitan Vision. Cambridge: Polity Press, 2006. 
2.	 BENOIST, Alain de. Les démons du bien. Paris: PGDR Èditions, 2013. 
3.	 BERGER, Peter. Conclusion: General Observations on Normative Conflicts and 

Mediation. In: The Limits of Social Cohesion. Conflicts and Mediations in Pluralist Societies. 
London & New York: Routledge, 1998, p. 352-372. 

4.	 BOCK-CÔTÉ, Mathieu. Le nouveau régime. Essai sur les enjeux démocratiques 
actuels. Montréal: Les Èditions de Boréal, 2017. 

5.	 BOLTANSKI, Luc; CHIAPELLO, Eve. Le nouvel esprit du capitalisme. Paris: 
Gallimard, 1999. 

6.	 Brag = БРАГ, Реми. Европа, римский путь. Долгопрудный: Аллегро-Пресс, 
1995. 

7.	 BRENNAN. Jason. Against Democracy. Princeton and Oxford: Princeton University 
Press, 2016. 

8.	 BRUCKNER, Pascal. The Tyranny of Guilt. An Essay on Western Masochism. 
Princeton and Oxford. Princeton University Press, 2010. 

9.	 BURNHAM, James. Suicide of the West. An Essay on Meaning and Destiny of 
Liberalism. New York & London: Encounter Books, 2014. 

10.	 CUCHET, Guillaume. Comment notre monde a cessé d’être chrétien. Anatomie d’un 
effondrement. Paris: Seuil, 2018. 

11.	 DELANTY, Gérard. Modernity and Postmodernity. Knowledge, Power and the Self. 
London: SAGE Publications, 2000. 

12.	 DUNGACIU, Dan. „Perfect Storm” in Europe: Towards a New Way of Understanding 
the European Crisis and its Consequences. In: The Perfect Storm of the European Crisis. 
Cambridge: Cambridge Scholars Publishing, 2017, p. 2-24. 

13.	 ENGELS, David. Le Déclin. La crise d l’Union européenne et la chute de la 
Republique romaine ‒ quelque analogies istoriques. Paris: Éditions du Toucan, 2012. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



Philologia LXII
Septembrie-decembrie 2020

99

14.	 FRANCIS, Pope. A Future of Faith. The Path of Change in Politics and Society (with 
Dominique Wolton). St. Martin’s Essentials, 2018. 

15.	 FUREDI, Frank. Populism and The European Culture Wars. London & New York: 
Routledge, 2018. 

16.	 GAUCHET, Marcel. L’avènement de la démocratie. IV. Le nouveau monde. Paris: 
Gallimard, 2017, p. 681-767. 

17.	 GENETTE, Gérard. Figures II. Paris: Èditions du Seuil, 1969. 
18.	 HAIDT, Jonathan. The Righteous Mind. Why Good People Are Divided by Politics 

and Religion. New York: Pantheon Books, 2012. 
19.	 INGLEHART, Ronald. The Silent Revolution. Changing Values and Political Styles 

Among Western Publics. Princeton, New Jersey: Princeton University Press, 1977. 
20.	 KRASTEV, Ivan. After Europe. Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 2017. 
21.	 MURRAY, Douglas. The Madness of Crowds: Gender, Race and Identity. London: 

Bloomsbury Continuum, 2019. 
22.	 POLONY, Natacha & Comité Orwell. Bienvenur dans le pire des mondes.  

Le triomphe du soft totalitarisme. Paris: Plon, 2016. 
23.	 RUBIN, Barry. Silent Revolution. How the Left Rose to Political Power and Cultural 

Dominance. Broadside Books, 2014. 
24.	 Rushton = РАШТОН, Дж. Филипп. Раса, эволюция и поведение. Взгляд  

с позиции жизненного цикла. М.: Профит Стайл, 2011. 
25.	 SOWELL, Thomas. A Conflict of Visions. Ideological Origins of Political Struggles. 

Basic Books, 2002. 
26.	 TWENGE, Jean M. Generation Me. Why Todays Young Americans Are More 

Confident Assertive Entitled, and More Miserable Than Ever Before. New York, London: 
ATRIA Papeback, 2006. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:38 UTC)
BDD-A31602 © 2020 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

