
 

 

63 

III. CONVERGENCES ET DIVERGENCES 

IDENTITAIRES 
 

LES FORGERONS DU KASAÏ  

ET LEURS RITES INITIATIQUES 
 
 

Jean HIAMBA OVUNGU 

ISP-Kananga, Université de Lodja 

jeanrogacien@gmail.com 
 

 
Abstract: 

THE BLACKSMITHS OF KASAÏ AND THEIR RITES OF INITIATION 

Initiation is a phenomenon that touches upon the essential question of the 

human condition. It is therefore not surprising that it occupies a prominent place 

among blacksmiths.  

As regards the blacksmiths of Central Africa and particularly the Ankutshu 

Membele of Kasaï, in the Democratic Republic of the Congo, integration into these 

social class requires, in any case, an initiation. Thus, by initiation, this social class 

generally designates a set of rites and oral teachings or practices which aim at 

radically changing the status of the subject to be initiated.    

Philosophically speaking, initiation is regarded as an ontological mutation of the 

existential regime, because, at the end of the teaching-learning process, the initiate or the 

neophyte enjoys a completely different existence than before the initiation. 

Key words: Initiation, blacksmiths, Central Africa, rites of oral teachings, 

ontological mutation. 

 
 

Résumé : 

L’initiation constitue un phénomène qui touche la question essentielle de la 

condition humaine. On ne peut dès lors s’étonner qu’elle puisse occuper une place 

de choix chez les forgerons. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 

64 

Chez les forgerons d’Afrique Centrale et spécialement les Ankutshu 

Membele du Kasaï, en République Démocratique du Congo, l’intégration à cette 

classe sociale requiert, dans tout le cas, une initiation. Ainsi, par initiation, cette 

classe sociale désigne généralement un ensemble de rites et d’enseignements oraux 

ou pratiques qui poursuivent la modification radicale du statut du sujet à initier. 

Sur le plan philosophique, l’initiation est perçue comme une mutation ontologique 

du régime existentiel. Car au terme du processus d’enseignement-apprentissage, l’initié ou 

la néophyte jouit d’une tout autre existence qu’avant l’initiation. 

Mots-clés : L’initiation, les forgerons, l’Afrique Centrale, rites 

d'enseignements oraux, mutation ontologique. 

 

1. Le problème 

 « (…) L’humanité rêve de trouver l’instructeur mystérieux venu du 

passé ou reliant le passé et l’avenir et qui lui apportera le message, le secret 

de son destin que la science n’a, en fait pas résolu, ou si l’on veut, n’a pas 

réussi à effacer de son inconscient. C’est, sans doute pour cette raison que les 

« premiers pas de l’homme sur la lune » ont donné lieu à tant de pages 

lyriques, où revenait comme un leitmotiv le thème d’un « nouveau 

commencement pour l’homme ». (VIERNE, S., Rite, roman, initiation. Paris, 

Presses Universitaire de Grenoble, 9000, p. 150) 

En effet, plusieurs circonscriptions définitionnelles méritent d’être 

mentionnées. Mais il nous convient de donner une définition qui prend en 

compte les unes comme les autres tendances. Il s'agit précisément de la façon 

dont J. Chevalier et F. Bertrand pensent. Pour eux, l’initiation peut être définie 

comme un « processus par lequel un novice ou un individu acquiert un statut 

social ou spirituel plus élevé, au moyen d’acquisition de connaissances ou 

simplement d’admission aux activités spécifiques d’une communauté 

religieuse, une société secrète ou d’un groupe »1. 

Dans le groupement Ankutshu-Membele, les forgerons constituent 

une classe à part entière, au point que l’appartenance à ce groupe exige des 

                                                 
1 Les différentes approches définitionnelles du terme initiation peuvent être approfondies 

entre autres dans : F. BERTRAND, Dictionnaire Universel, historique et comparatif, de 

toutes les religions du monde, 1850 ; J. CHEVALIER, Les religions : Origine et actualité : 

les croyants, les dieux, les doctrines, les hérésies, les Églises, 1972 etc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 

65 

épreuves initiatiques. Il existe deux manières de devenir forgeron ou 

d’appartenir à cette classe : 

 Par l’hérédité : tous les enfants (descendants) de la famille du 

forgeron peuvent devenir forgerons moyennant une initiation et certains rites 

spécifiques. C’est le mode généralement autorisé par les Ankutshu-Membele. 

Car par nature, les descendants des forgerons (Etshudi) ont des aptitudes 

innées qu’il suffit de développer par une brève initiation. Toutefois, on ne 

peut pas se faire soi-même forgeron, même si on connaît le métier ou même 

si on est du descendant du groupe. Pour atteindre ce but, quatre conditions 

sont ainsi exigées : 

Avoir été choisi par la famille pour succéder au père ou grand père, 

avoir suivi une initiation sous direction d’un forgeron (celui-ci peut être votre 

père ou tout autre forgeron), le candidat doit répondre aux conditions 

physiques et morales pour ne pas salir  la réputation du groupe. D’où la 

nécessité de passer par l’initiation et des rites d’intronisation qui autorisent 

d’appartenir et de pénétrer les secrets du groupe2 :  

 Un individu n’appartenant pas à la descendance des forgerons peut 

devenir forgeron, en vertu de certaines qualités physiques, morales et 

pratiques exceptionnelles. Dans ce cas, le candidat doit suivre une initiation 

un peu plus longue par rapport au premier cas.  

Selon cette perspective, l’initiation comme l’a bien souligné M. 

ELIADE, « Introduit le novice à la fois dans la communauté humaine et dans 

le monde des valeurs spirituelles. Il apprend les comportements, les 

techniques et les institutions des adultes, mais aussi les mythes et les 

traditions sacrées de la tribu (…) »3. 

                                                 
2 Nous ne sommes pas du tout d’accord avec L. DE HEUSCH qui dans son ouvrage intitulé 

« Du pouvoir. Anthropologie politique des sociétés d’Afrique Centrale » considère que 

même s’ils bénéficient d’un « (…) statut social élevé, les forgerons n'accomplissent aucun 

rite spécifique ». Un passage qui nous met en mal, lorsqu’on sait (surtout nos forgerons) que 

toute la vie du groupe est jonchée des rites, de l’initiation à l’intronisation et même aux 

différentes activités du groupe, les rites sont toujours au rendez-vous.  La difficulté de 

l’anthropologie qui n’est pas de la région résiderait au fait que les forgerons sont 

généralement assimilés aux sorciers aux guérisseurs et participent à l’exercice du pouvoir du 

chef. Ils jouent aussi le rôle des services secrets.  
3 M. ELIADE, Naissances Mystiques, Paris, Gallimard, 1959, p. 10. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 

66 

En effet, depuis la colonisation, on assiste à une mutation profonde 

des sociétés africaines. Au point de perdre un héritage culturel important dans 

les diverses sphères de la vie. Le groupe de forgerons ou mieux le métier des 

forgerons a subi une évolution avec l’avènement de la culture occidentale. 

Car en Occident, l’accès à ce métier se fonde sur la maîtrise de la science et 

ne se réfère pas aux conditions d’appartenance à ce groupe comme en Afrique 

traditionnelle. 

En même temps, il convient reconnaître que dans certaines contrées 

d’Afrique Noire et précisément au Kasaï, en RD Congo, il n’y a pas eu une 

modification fondamentale sur l’initiation et les conditions d’appartenance au 

groupe des forgerons. En d’autres termes, les forgerons du Kasaï et en 

l’occurrence chez les Ankutshu-Membele, les normes d’accès à ce métier ou 

d’appartenance à ce groupe sont restées les mêmes. 

Face à cet état des choses, deux explications peuvent être avancées : 

● La première c’est que les membres du groupe seraient jaloux au 

risque de perdre leur prestige et leur influence dans la société. Cela 

permettrait aussi de perpétuer la tradition ancestrale ; 

● La deuxième explication réside au fait que la RD Congo n’est pas 

industrialisée et les formations aux métiers sont marginales. Et la majorité de 

la population continue à vivre des techniques artisanales. 

Du coup, ce groupe des forgerons n’a pas perdu à proprement parler sa 

place au sein de la société Kasaïenne en mal d’avenir et totalement enclavée. Mais 

qu’est ce qui justifie fondamentalement la détermination de revisiter les réalités 

bien connues et décrites par des nombreux anthropologues ? 

 

1. Justification philosophique : retour sur la question 

La littérature anthropologique sur l’initiation est déjà passionnante et 

passionnée. Des études ethnologiques sur les rites d’initiations des peuples 

qualifiés à tort ou à raison des « primitifs » sont abondantes. 

De fait, une analyse approfondie des rites et initiations que soit 

d’Afrique, d’Asie, d’Océanie ou d’Europe,révèle qu’il serait mal indiqué de 

considérer les rites et les représentations des autres peuples des primitifs, dans 

la mesure où, ils sont le résultat d’un mode de vie propre une pensée religieuse 

élaborée,  sur le plan philosophique et anthropologique. La compréhension 

des rites ou des initiations dans les aires culturelles déterminées ouvre la voie 

à la compréhension des systèmes de représentations du peuple concerné. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 

67 

Ceci est d’autant plus important à souligner, car le matériau recueilli 

par les ethnologues de première crie, même s’ils nous fournissent des 

informations précieuses, nécessite des explications pour découvrir la 

signification profonde qui se cache derrière le phénomène complexe 

d’initiation et des rites4. 

Concrètement, la compréhension de l’initiation et des rites des 

forgerons, nous permet de mieux comprendre le système de représentation de 

ce groupement humain du Kasaï. Cette représentation au regard des rites, 

montre déjà que la vie quotidienne est toujours en relation intrinsèque avec le 

monde visible et invisible. Mais qu’est ce qu ‘est un forgeron ?  

 

2. Forgeron : approche définitionnelle 

Etymologiquement, le terme « Forgeron » est un dérivé du moyen 

français à partir du verbe « Forger », qui, lui-même tire son origine du latin, 

« faber, fabra, fabrum » qui signifie « ouvrier, forgeron ». Entre temps, le 

verbe forger ou encore anciennement forget, avait aussi le sens de « créer » 

dont le sens figuré est « imaginer, inventer ». Ainsi, le sens actuel de travailler 

un métal est bien rattaché au sens étymologique du latin classique 

« fabricare » par évolution phonétique. 

Dans tous les cas, le forgeron est un ouvrier ou un artisan 

professionnel qui travaille à la main le métal pour produire des objets usuels. 

                                                 
4 Du fait que ces cérémonies d’initiations et des rites sont souvent secrètes et qu’elles 

englobent la vie entière de la tribu, les ethnologues étrangers même s’ils ont soigneusement 

décrit et même participé, ils ont souvent manqué à décoder la véritable signification ; ils se 

sont souvent limités à l’aspect descriptif. Autrement dit, la méthode descriptive qui se borne 

à l’axe vertical, n’a pas véritablement aidé les anthropologues à dégager la vraie signification. 

Ceci étant, nous emboitons l’entreprise d’OLIVIER DE SARDAN qui prône la méthode 

socio-anthropologique. Celle-ci en effet, allie l’axe vertical (description) et l’axe horizontal 

(signification).  L’ère est donc révolue de se fier totalement à l’ethnologie patrimonialiste 

focalisée sur l’informateur privilégié ou encore d’une sociologie quantitativiste à base 

d’enquêtes lourdes par questionnaires.  Il nous semble opportun d’opter pour la socio-

anthropologie qui ouvre la voie à une bonne compréhension des phénomènes sociaux 

complexes, car elle constitue « l’étude empirique multidimensionnelle de groupes sociaux 

contemporains et de leurs interactions, dans une perspective diachronique et combinant 

l’analyse des pratiques et celle des représentations » Cfr J-P. DE SARDAN, Olivier, 1995, 

Anthropologie et développement. Essai en socio-anthropologie du changement social, Paris : 

Karthala, p. 10.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 

68 

Il s’agit du travail de fer, du bois, de raphia, d’argile, et des fibres pour fournir 

à la communauté les objets manufacturés d’usages courant (armes, houes, 

machettes, ustensiles, meubles etc.)5. 

En Afrique, ce travail de fer est réalisé dans la forge grâce au charbon 

de bois, un combustible résistant permettant d’obtenir une forte chaleur 

jusqu’à plus de 180°.Le fer en question doit être  porté à incandescence dans 

des fours hautement réfractaires. 

Dans la société Ankutshu-Membele du Kasaï, les forgerons 

représentent un groupe à part entière, dont l’appartenance est conditionnée à 

l’initiation et à certains rites spécifiques. 

 

3. Devenir forgeron chez les Ankutshu-Membele du Kasaï : 

initiation et rites 

Depuis l’Afrique précoloniale, en passant par la période coloniale 

jusqu’à ce jour, les forgerons occupent toujours une place de choix dans les 

sociétés africaines, en général et en particulier, chez les Ankutshu-Membele 

du Kasaï6, non seulement puisqu’ils produisent les instruments agraires et, en 

expansion, la menuiserie et les armes pour la guerre, mais aussi du fait qu’ils 

jouent le rôle de conseiller des chefs et vivent constamment en connivence 

avec les sorciers et les guérisseurs. Cela explique le fait que tantôt ils jouissent 

d’un grand prestige et tantôt, suscite la méfiance ou la crainte. 

Chez les Dogons, par exemple, on explique que dieu créateur 

« Amma » forma le premier forgeron à partir du sang et du cordon ombilical 

qu’il avait sacrifié. C’est pourquoi, l’ancêtre Éponyme des forgerons 

                                                 
5 Dans la société Ankutshu-Membele du Kasaï, les gens qui travaillent le raphia, l’argile ou 

encore les fibres ne font pas parti du groupe des forgerons. C’est par assimilations qu’ils sont 

considérés comme tels. Dans tout le cas, ils sont en dehors de la confrérie des « Eshundi wa 

Yamdjo », c’est-à-dire les forgerons qui travaillent le fer, le bois, et font usage du feu comme 

élément moteur de la profession.  
6  L. DE HEUSCH, Du pouvoir. Anthropologie politique des sociétés d’Afrique Central, 

Nanterre, Société d’ethnologie, 2002, p. 167 « Cette collaboration entre les différents 

groupes sociaux a été attesté par l’anthropologue L. DE HEUSCH pour qui « Les forgerons 

Tetela participent aux réunions de Wéeci wa divolo. La fertilité de la terre est associée à la 

houe qu’ils fabriquent pour les paysans. Ils ont le pouvoir de maudire les champs de ceux qui 

les ont offensés. Mettre du feu, ils se passent impunément un fer rougi sur la plante des 

pieds ». 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 

69 

appartient à la génération dite des ancêtres .Cette perspective élucidé à 

suffisance la position confortable des forgerons7.  

 Chez les Ankutshu-Membele, les forgerons sont des hommes très 

respectés de par l’importance de leur métier. Ils sont des intermédiaires entre 

les chefs, les guérisseurs et les sorciers. Ils désamorcent les conflits et 

travaillent pour la prospérité de la communauté, en lui fournissant des objets 

manufacturés d’usage courant. 

C’est dans ce sens que DEHEVOCK a relevé ce qui suit : 

« Métaphoriquement, le forgeron est considéré comme la « femme » du 

village. Il porte une herminette sur l’épaule gauche. La forge est lieu de paix 

où on interdit de se quereller».8. Tous les  spécialistes des arts et des 

métiers,tels que les forgerons ne pratiquent pas l’agriculture, car le reste de la 

communauté leur fournit la nourriture en échange de produits fabriqués. 

En revanche, la vie des forgerons est entourée d’interdits, des 

précautions particulières et jonchée des caractères spécifiques par rapport aux 

autres groupes. A ce sujet, NGUWO NDJOVU, écrit : « les Etshudi sont des 

personnages de premier plan. Ils forment une caste ou part et leur fonction est 

héréditaire. Il leur est reconnu un pouvoir magico-religieux qu’ils détiennent 

des ancêtres »9. 

C’est pourquoi en Afrique en général et en particulier chez les 

Ankutshu-Membele, le métier des forgerons est fort ambivalent et souvent 

difficile à interpréter. Ce sont des maîtres du feu des héros mythiques qui 

bénéficient d’un statut spécial quasi royal, à tout le moins privilégié. Mais dans 

certaines circonstances comme le vol de leur matériel, d’aimer la femme d’un 

forgeron ou tout simplement d’un manquement contre la confrérie, ils sont 

susceptibles de poser des actions négatives, car leurs imprécations produisent des 

                                                 
7 Dans notre dissertation doctorale intitulée « Structure et sens cosmopolitique du pouvoir 

dans la culture des Ankutshu-Membele. Contribution au processus d’intégration et de 

démocratisation en Afrique, ULB, 2012 », nous avons démontré l’importance sociale des 

forgerons dans les sociétés traditionnelles africaines, car « ils jouissent de la plus haute 

considération qui puisse être accordée à des hommes de la classe ordinaire », on peut  

consulter avec intérêt l’ouvrage de A. DOQUET, 1993, Les masques dogon ethnologie 

savante et ethnologie autochtone, Paris : Karthala, p. 158. 
8 Ibidem, p. 167. 
9 A. NGUWO NDJOVU, Les Kusu-Tetela, p. 23. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 

70 

effets nuisibles. Dans ce sens précis, on leur reconnait de tenir des pouvoirs 

magiques ; ils sont dangereux, redoutables, méprisé, craint et honorés. 

Cette posture des forgerons impose donc une initiation qui doit se faire 

sur base des conditions énumérées plus haut. Les descendants de la confrérie 

des forgerons qui aspirent à exercer le métier des arts ou encore ceux qui sont 

susceptibles de satisfaire aux conditions pour entamer les rites d’initiation 

doivent se préparer aux dures épreuves. Car ces rites les préparent à prendre 

place dans la confrérie. Ainsi, en plus des conditions d’appartenance à la 

descendance, des conditions physique et morale, les candidats forgerons 

doivent être posés, discrets doublés d’un esprit d’écoute et toujours disposés 

à respecter les directives du « maître ». 

Pour commencer, le candidat forgeron doit donner à son maître une 

poule et un coq, qu’on appelle « Wot’Okanda »10. A partir de ce geste, le 

candidat doit d’abord connaître tous les instruments de la forge et leur utilité. 

Il doit ensuite connaître les arbres qui servent à la fabrication des outils. Et 

enfin, se représenter lui-même comme acteur dans la vie initiatique pour faire 

perpétuer la vie de la classe dans laquelle il est appelé à vivre. 

Cela illustre en clair les pratiques initiatiques avant comme après la 

colonisation. Car le contact avec l’Occident a engendré un comportement 

hybride dans la mise en pratique des pratiques initiatiques tant du côté des 

forgerons que d’initiation à la confrérie et à la chefferie. En effet, avant la 

colonisation, le candidat devait connaître les cailloux qui servent à la 

fabrication des métaux et comment les obtenir. 

Ensuite, le maître-forgeron doit montrer au candidat comment tenir 

les instruments de travail, tels que l’enclume, pince, marteau etc. Ces 

indications permettront au candidat d’amorcer son initiation, qui à 

proprement parler, constitue un long processus d’enseignement-apprentissage 

jusqu’à la phase finale. 

Pendant toute la période initiatique le candidat doit se montrer docile, 

accepter les observations et les remarques. Lorsque le maître-forgeron sera 

                                                 
10 Il s’agit d’une valeur symbolique en argent mais surtout en nature que le candidat donne à 

son maître pour le début d’’initiation. Car leur symbolique, témoigne déjà une preuve 

d’acceptation pour être initié au métier. Le maître-forgeron peut aussi exiger que cette valeur 

symbolique soit sous forme d’un repas que le candidat apporte à la forge devant son maître 

et en présence de la communauté. Dans tous les cas, cela dépend du maître-forgeron, car ce 

geste peut se faire même à l’absence ou l’issue de la communauté. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 

71 

satisfait de l’évolution de son candidat en termes de la connaissance du 

métier, ce dernier devra préparer un grand repas pour offrir aux forgerons de 

la région, aux féticheurs, aux sorciers et aux chefs. 

Car ce sont eux qui doivent au final, lui conférer le pouvoir d’exercer 

ce métier des forgerons. Il doit en outre, apporter un coq blanc et une poule 

blanche qu’on va égorger et verser le sang dans la forge ou encore les 

instruments qu’il va utiliser. Candidat reçoit tous les pouvoirs de maîtrise du 

feu qui a l’intègre décisivement à la confrérie. Ces pouvoirs sont conférés la 

nuit après un repas spécial réservé au seul cercle des initiés. 

C’est à cette occasion que le candidat prête allégeance à ses pieds, qui 

lui font avaler un poisson vivant du nom d’Anguille. Le poisson vivant qui 

vit au fond de la rivière  dans un milieu frais symbolise sa capacité à maîtriser 

le feu et les arrêts du poisson signifient que personne ne peut avoir de 

l’emprise sur lui, il est intouchable. A la fin, le candidat doit quelque chose 

(en nature ou en espèce), pour clôturer les rites11. 

Ainsi, l’initiation chez les forgerons du Kasaï s’accomplit et se 

structure en trois moments : 

a) Apprentissage du métier qui s’étale généralement sur une longue période. 

b) Acceptation du candidat à la confrérie (ayant satisfait aux 

conditions). C’est à cette occasion que se réunissent tous les forgerons de la 

région pour les cérémonies d’intégration du nouveau membre. C’est aussi à 

cette occasion que le candidat forgeron offre un grand repas à ses pères en 

signe de reconnaissance. Il devra payer une sorte de revanche en nature et/ou 

en espèce (chèvres, poules etc.) mais les anciens de la « confrérie se réservent 

le droit d’exiger une bête à deux pattes »12, c’est-à-dire sacrifice humain. 

c) Passation du pouvoir ou métamorphose du candidat. C’est le 

moment fort de qui clôture l’initiation. C’est à ce moment qu’il reçoit non 

seulement le pouvoir d’exercer le métier sur fond de la maîtrise du feu, mais 

aussi il accède à tous les secrets de la profession. Cette étape se déroule la 

nuit et à l’abus de l’œil indiscret de commun de mortel. Il faut noter que c’est 

le moment où les grands sorciers, les féticheurs de la région sont associés. 

                                                 
11 Dans la tradition Ankutshu-Membele du Kasaï on dit « Mamula Awandji » littéralement 

évalué les calvities des anciens.  
12 C’est une tradition ancienne qui a été réprimée par les colonisations, et qui a été au fur à 

mesure, remplace par d’autres exigeantes, tels que chèvres, pouls. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 

72 

4. Puissance, autorité et prestige des forgerons 

La confrérie des forgerons occupe une place non négligeable parmi 

les différents groupes que compose la société en Afrique en général et en 

particulier au Kasaï. Sur base de leur connaissance de bois, de pierres et de 

fer et sur base de leur savoir-faire, ils transforment, fabriquent les objets 

d’usages courant (travail de champs, chasse, guerre, maisons etc.). En effet, 

cette transformation des différents matériaux passe par la maîtrise du feu. Les 

forgerons maîtrisent et manipulent le feu d’une manière extraordinaire que le 

commun de mortel ne peut se hasarder sans subir des conséquences néfastes. 

Aussi sa connivence avec les sorciers, les guérisseurs et les chefs 

réputés détenteurs du pouvoir occulte, l’incite à postuler ou mieux à croire 

qu’ils détiennent une puissance supra-humaine, comme l’a souligné Doguet : 

« Possesseur des secrets techniques, il est aussi reconnu pour ses pouvoirs 

particuliers (telle la guérison des femmes stériles). Aussi joue-t-il un rôle 

important de conciliation lorsqu’une dispute éclate au sein du village ou de la 

famille. Médiateur également entre les hommes et les puissances occultes, il 

inspire à la fois crainte et respect »13 

De même, le fait qu’on leur confie généralement les tâches d’apaiser 

les esprits des ancêtres défunts(Mvimbi, Atsheso), suite à un manquement de 

la population, tout porte à croire que chez les Ankutshu-Membele du Kasaï, 

ils jouent le même rôle par le biais d’offrandes et les rituels. Aujourd’hui 

encore, certaines populations du Kasaï continuent à confier aux forgerons la 

tâche de bénir leurs semences avant de les mettre en terre. 

Entre temps, dans les différents conflits de la société, les forgerons 

jouent le rôle des conseillers et ils sont bien écoutés par l’ensemble de la 

population. A titre spécial, les forgerons jouissent d’un prestige de par l’utilité 

de leur métier. Mais aussi de leur position sociale dans la société. C’est un 

statut privilégié en interaction constante avec tous les hauts gradés de la 

société et avec les ancêtres. A ce titre, ils peuvent bénir les semences et les 

récoltes (prémices du champ), donner la fécondité aux couples stériles ou sans 

enfants, mais également prononcer des imprécations aux conséquences 

néfastes. Ceci étant, les forgerons sont réputés « fondés du pouvoir ancestral, 

                                                 
13 A. DOQUET, 1993, Les masques dogon ethnologie savante et ethnologie autochtone, 

Paris : Karthala. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 

73 

et de puissance » en vertu des actes qu’ils posent et par delà, les élèvent au 

rang honorable dans la société. 

 

Conclusion 

Pour arriver à une bonne compréhension de la question du forgeron et 

de leurs rites initiatiques, les chercheurs devront se garder de tirer des 

conclusions à partir des études qui se bornent uniquement à la description 

(l’axe vertical) et négligent l’axe de la signification (l’axe horizontal). Ainsi, 

les mobiles déterminants de cette communication peuvent être résumés 

comme suit : 

● Contrairement à certaines études antérieures qui ont souligné 

l’inexistence de l’initiation chez les forgerons ; 

● De montrer que l’entrée à la confrérie des forgerons exige un 

passage de certains rites et d’enseignement oraux et pratiques qui visent la 

modification quasi radicale du statut du candidat à initier. Il s’agit d’une 

mutation ontologique sur régime existentiel où le candidat forgeron jouit de 

toute autre existence qu’avant l’initiation. 

C’est dans ce sens précis qu’au terme de son initiation le candidat 

forgeron bénéficiaire de la connaissance de pierres,de fer, pour la fabrication  

du bois et des secrets pour la maîtrise du feu. Il  devra apprendre aussi à bien 

se comporter  par rapport au métier et par rapport  aux différentes relations 

avec les autres groupes de la société. (Chef, sages, guérisseurs, sorciers, 

guerriers etc.) C’est donc en tout état de cause que le statut ontologique du 

candidat se trouvera modifier. 

On comprendra aussi que c’est bien le sens même que les ethnologues, 

philosophes et historiens des religions donnent souvent au terme initiation.   

C’est pourquoi, au-delà des variétés des rites d’initiation parfois très 

éloignées dans le temps et l’espace, un chercheur avisé peut découvrir une 

parenté fondamentale avec les autres rites religieux et non-religieux. 

Aussi, le fait que la confrérie des forgerons vit en constante interaction 

avec les autres groupes surtout qu’elle est impliquée dans la vie de la société, 

nous incite à dire que la connaissance approfondie de ce groupe pourrait 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române



Diversité et Identité Culturelle en Europe 

 

 

74 

mieux nous aider à comprendre les différents systèmes de représentations qui 

abritent l’univers culturel du peuple Kasaïen. 

 

Bibliographie 

BERTRAND, F., 2015, Dictionnaire Universel, historique et comparatif, de 

toutes les religions du monde. Vol. 4, Comprenant le Judaïsme, le 

Christianisme, le Paganisme, le Magisme, le Druidisme, le 

Brahmanisme, le Bouddhisme, le Chamanisme, l'Islamisme, le Fétic, 

Paris : Edition Française. 

CHEVALLIER, J., 1972, Les religions : Origine et actualité : les croyants, 

les dieux, les doctrines, les hérésies, les Eglises, Paris : Les 

encyclopédies du savoir. 

DE HEUSCH, L., 2002, Du pouvoir. Anthropologie politique des sociétés 

d’Afrique Central, Nanterre: Presses Universitaires/Société 

d’ethnologie. 

DE SARDAN, Olivier, J.P., 1995, Anthropologie et développement. Essai en 

socio-anthropologie du changement social, Paris : Karthala. 

DOQUET, A., 1993, Les masques dogon ethnologie savante et ethnologie 

autochtone, Paris : Karthala. 

ELIADE, M., 1959, Naissances Mystiques, Paris : Gallimard. 

HIAMBA OVUNGU, J., 2012, Structure et sens cosmopolitique du pouvoir 

dans la culture des Ankutshu-Membele. Contribution au processus 

d’intégration et de démocratisation en Afrique, Bruxelles : ULB. 

NGUWO NDJOLU, A., 2015, Les Kusu-Tetela, CERA. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:04 UTC)
BDD-A31576 © 2020 Editura Muzeul Literaturii Române

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

