
 

ALIL, t. LVIII, 2018, Bucureşti, p. 135–158 

DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL – 
TRANSFORMĂRI  ŞI  EVOLUŢII  CĂTRE  UN  CONCEPT  POLITIC1 

IRINA  BALOTESCU* 

Sunt interesant de urmărit mişcările care au generat trecerea de la „folclor” la 
„patrimoniu cultural imaterial” ori „intangibil”. Dacă, în 1846, W.J. Thoms propunea 
un termen care avea să fie utilizat în toate mediile academice, până astăzi şi care 
făcea referire la „lore of the people”, în România, contribuţia lui Ov. Densusianu se 
dovedea a cuprinde elemente cu totul vizionare, cărturarul român înţelegând 
cultura populară ca fiind legată de aspectele vieţii contemporane şi nu doar de 
dimensiunea „arhaică” a acesteia. Dacă vocea lui Densusianu nu a avut ecou în 
mediile internaţionale, am putea spune că Arnold Van Gennep, graţie utilizării 
limbii franceze, a avut un alt impact asupra folcloristicii de la data respectivă şi de 
mai târziu chiar, noţiunea de „patrimoine vivant” tot mai mult utilizată astăzi, 
găsindu-şi rădăcinile în ceea ce Van Gennep numea „realité vivante”: „Nous 
devrons, au XXème siècle, sous peine de périr dans le formalisme verbal, prendre 
contact avec les réalités vivantes par le moyen de l’ethnographie, parce qu’ elle 
leur apporte, comme l’a bien vu M.J. de Gaultier, «des élémentes concrets de 
nature à leur conférer une solidité singulière»” (Van Gennep 1909: 8). 

În secolul al XXI-lea, conceptul de „patrimoniu cultural imaterial” va 
accentua ideea de vitalitate a elementului tradiţional, patrimonial şi va evidenţia, 
totodată, rolul comunităţii, aflate în centrul oricărui demers privitor la salvgardarea, 
protejarea, conservarea, transmiterea şi punerea în valoare a elementului respectiv. 
Aceste chestiuni urmau a fi dezvoltate în textul Convenţiei UNESCO pentru 
salvgardarea patrimoniului cultural imaterial, cunoscută drept Convenţia UNESCO 
2003 printr-o definire amplă, menită să clarifice atât conceptul, cât şi domeniile de 
referinţă ale acestuia. 
                                                            

1 Acest text valorifică în cea mai mare parte ideile din lucrarea de doctorat Dinamica patrimoniului 
viu – listele UNESCO de Patrimoniu cultural imaterial, prezentată în decembrie 2017 la Universitatea din 
Bucureşti, sub conducerea ştiinţifică a prof. univ. dr. (e) Nicolae Constantinescu. 

* Institutul de Cercetare al Universităţii din Bucureşti, bd. M. Kogălniceanu, nr. 36–46, Bucureşti, 
sector 5, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 2 

 

136 

Dintr-o perspectivă diacronică, noul concept poate fi urmărit pornind de la 
termenul de bază, cuprinzător, pe de o parte, suficient de vag, pe de altă parte – 
„folclor”. Acesta ajunge să înlocuiască spre a doua jumătate a secolului al XIX-lea 
termenul de „antichităţi populare”, aşa cum denotă articolul lui William J. Thoms, 
sub pseudonimul Ambrose Merton, din publicaţia „Athenaeum” din august 1846 
(Ispas 2003: 14). Înţeles ca serie de „credinţe tradiţionale şi obiceiuri ale oamenilor 
obişnuiţi”, termenul va migra, mai cu seamă în terminologia de limbă engleză, spre 
domeniile literaturii populare, muzicii, medicinei. În acelaşi studiu general amintit 
mai sus – Le folklore –, Van Gennep nota în prefaţă: „Au surplus, le folklore est 
une science active et agréable, en ce qu’il exige des explorations directes et touche 
à l’étude de l’art et à celle de la littérature” (Van Gennep 1924: 8), creând astfel o 
punte către ceea ce, astăzi, numim trans- şi interdisciplinaritate. 

O viziune extinsă asupra genealogiei şi evoluţiei termenului de folclor, ca şi a 
implicaţiilor sale o realizează acad. Sabina Ispas în studiul Folclor. Folcloristică. 
Folclorism (Ispas 2003: 13–118), în care autoarea observă că prin cercetările din 
ultimele două secole conceptul de folclor a suportat transformări semnificative, sub 
forma „straturilor succesive” (ibidem: 18). Lucrarea analizează cronologic evoluţia 
conceptului de folclor, de la apariţia termenului prin formula lui Thoms (Folklore – 
the Lore of People), până la coagularea unei discipline de studiu sau a unor 
fenomene contemporane. Pornind de la volume de anvergură ca cele ale lui Alan 
Dundes, The Study of Folklore (Dundes 1965) sau ale Mariei Leach, Standard 
Dictionary of Folklore, Mythology and Legend (Leach 1949), studiul analizează 
atât conceptul şi definiţiile standard de ordinul zecilor din literatura internaţională 
(Francis Lee Utley, M. Barbeau, W.R. Bascom, A. Tylor, E. Voegelin, Sth. Thompson, 
Paul Sebillot, Fr. Sabatini, Fr. Boas, Pierre Saintyves ş.a.), cât şi contribuţiile 
româneşti, adesea surprinzătoare prin claritatea, clarviziunea şi actualitatea lor – 
B.P. Hasdeu, Ovid Densusianu, Romulus Vuia – folclorul ca „ramură a etnografiei” 
(Ispas 2003: 21), Romulus Vulcănescu – care afirma că etnografia „nu constituie o 
ştiinţă aparte faţă de etnologie, ci numai prima treaptă de cercetare a fenomenelor 
şi faptelor materiale ale unei comunităţi etnice, alături de folcloristică şi de ştiinţa 
artei populare” (Vulcănescu 1979: 110–111) sau Gheorghe Vrabie. 

În cazul cercetărilor mai degrabă filologice ale lui Utley, ca şi la Fr. Boas – 
pentru care esenţial rămâne nu contextul, ci culegerea textelor, folclorul ca 
„«oglindă» a unei culturi”, ca „etnografia autobiografică a unui popor” (Boas 1916: 
29–1037) –, autoarea remarcă „viziunea restrictivă asupra obiectului de studiu şi, 
implicit, asupra disciplinei care se numeşte folcloristică atunci când a eliminat 
dintre obiectivele cercetării obiceiurile şi credinţele” (Ispas 2003: 14); aceeaşi 
tendinţă era remarcată atunci când folclorul era redus la formele unei aşa-zise 
„literaturi” orale, ignorându-se, mai mult sau mai puţin voluntar, „faptul că această 
creaţie orală, atât de des invocată, se manifestă printr-un sincretism de limbaje şi, 
pentru a o putea înţelege, a-i analiza mesajele, sensurile, simbolurile, a o sistematiza 
ea trebuie recepţionată din toate aceste perspective complexe şi, neapărat, în contextul 
în care se manifestă, care o generează şi îi conferă specificitate” (ibidem: 16–17). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



3 DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 

 

137 

Autoarea Sabina Ispas, ca şi alţi specialişti români, de altfel, evidenţiază primele 
încercări de teoretizare şi, astfel, contribuţiile esenţiale în utilizarea unei terminologii 
specifice ale lui B.P. Hasdeu. În al său Etymologicum… (Hasdeu 1893) savantul 
grafiază cuvântul folclor ca folk-lor sau folk-lorului, amintind de propunerea 
epocală pe care o făcea câteva decenii mai înainte Thoms, Hasdeu văzând acest 
domeniu ca unul care acoperă „«credinţele cele intime ale poporului, obiceiurile şi 
apucăturile sale, suspinele şi bucuriele», «toate prin câte se manifestă spiritul unui 
popor, obiceiele lui, ideile-i despre sine-şi [sic!] şi despre lume, literatura lui cea 
nescrisă, mii şi mii de trăsure caracteristice, cu rădăcini în inimă şi cu muguri în 
grai»” (Ispas 2003: 17). 

Ceea ce surprinde este claritatea pe care savantul român o are în fundamentarea 
conceptului de oralitate: „«literatura poporană cea nescrisă, cântece, basme etc.» 
care «se poate scrie şi totuşi, fie chiar tipărită, ea nu încetează de a fi nescrisă, căci 
se naşte şi trăieşte într-un mod nescris»” (Hasdeu 1879, apud Ispas 2003: 18), 
afirmaţii în care autoarea vedea prefigurate „ceea ce specialiştii vor numi, în ultimele 
zeci de ani, cultură orală, patrimoniu oral, patrimoniu imaterial, folclor genuin” 
(Ispas 2003: 21). 

Următoarele contribuţii notabile aveau să fie aduse prin prelegerea din 1909 a 
lui Ovid Densusianu (Folclorul. Cum trebuie înţeles) în care surprind formule 
precum „«folclor vechi»” sau „«arhive vii»” (ibidem), ca şi delimitările pe care 
autorul le propunea în cadrul domeniului de cercetare al folcloristicii, „din a cărei 
sferă de autenticitate elimină tematici referitoare la arta, arhitectura şi portul 
popular, graiul, particularităţile fizice ale unui popor etc. care «privesc pe etnograf şi 
pe dialectolog» sau «formează astăzi obiectul unui studiu special, al antropologiei»” 
(ibidem). Este de remarcat tocmai definiţia pe care specialistul o dădea folclorului, 
prin care acesta era asociat cu viaţa şi creaţia „poporului de jos”, idee care va persista 
până spre finalul sec. XX. Citând terminologiile lui Thomas K. Schippers folosite 
în denominaţiile disciplinelor etnologice (Ispas 2003: 16), alături de diverse iniţiative 
periodice de a defini folclorul (aşa cum sunt reuniunile UNESCO sau reuniunea din 
1986, de la Nordic Institute of Folklore), Sabina Ispas subliniază că „folclorul este 
un proces, «un proces de comunicare» (Dan Ben Amos), şi nu un «agregat de 
fapte»; este alcătuit dintr-un şir de fenomene a căror existenţă include ideea de 
transformare succesivă, prefacere, evoluţie. De aceea fenomenul folcloric nu poate 
fi separat de dimensiunea sa istorică” (Ispas 2003: 28), aşa cum, de altfel, putem 
vedea în demersurile desfăşurate pe parcursul secolului trecut, atât în discursuri 
individuale, de autor, cât şi în cadrul instituţiilor. 

Ceea ce putem afirma este că dacă folclorul este parte integrantă a vastei 
culturi populare, în toate aspectele sale, „a doua viaţă a folclorului” (Honko 1990: 
185), va fundamenta şi coagula domenii de cercetare şi va delimita altele noi; de 
altfel, o spune şi autoarea, amintind, „discipline complementare: etnomuzicologie, 
etnografie, etnologie şi antropologie culturală” (ibidem: 21). Una dintre concluziile-
manifest ale Sabinei Ispas este legată tocmai de aceea că, de fapt, nu se poate vorbi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 4 

 

138 

despre folclor genuin – acesta din urmă, de altfel, un termen controversat, atât în 
literatura de specialitate, cât şi în dezbaterile UNESCO – decât în contextul primar: 
„Existenţa produsului folcloric este legată de momentul performării, în afara 
acesteia neexistând folclor «în formă naturală». Folclorul genuin există numai în 
context specific. Reproducerea folclorului în alte contexte decât cele determinate 
imediat funcţional îl transformă în: folclor, obiect de cercetare ştiinţifică; folclor, 
obiect de studiu în învăţământ; folclor, obiect de divertisment şi, conjunctural, 
sursă de informare; folclor, materie de inspiraţie şi prelucrare în creaţia «de autor». 
În toate aceste situaţii folclorul nu funcţionează în conformitate cu specificul 
pentru care socialul l-a generat, ci devine bun cultural exploatat în alte scopuri 
decât cele proprii funcţiei sale, de către persoane şi instituţii care au intenţionalitate 
precisă şi se presupune că deţin şi mijloace adecvate pentru a o face” (ibidem: 25). 

Afirmaţia are un ecou profund în contextul contemporan în care, practic, 
aproape orice poate deveni un bun cultural, atâta vreme cât este prezentat şi 
promovat într-o formă anume, chiar dacă valoarea acestuia este sau nu reală. În 
acelaşi timp, cel puţin la nivel ipotetic, se pot imagina situaţii în care un element 
care se doreşte, din varii raţiuni, a fi promovat drept patrimoniu viu, în lipsa 
cunoaşterii contextului, a funcţiilor îndeplinite, a validării de către grup ori comunitate, 
să poată beneficia de un astfel de tratament. Opinia specialistei conţine o distincţie 
importantă pe care eterogenitatea discursurilor din reuniunile oficiale o pierde adesea, 
aceea între faptele, fenomenele, limbajele, creaţiile, sincretismele creative calificate 
drept folclor şi manifestate în contextul specific – adică folclorice („folclorul genuin 
exprimă ceea ce specialiştii numesc «prima viaţă a folclorului»”, ibidem: 40), 
receptarea lor prin intermediul mijloacelor moderne, în institute şi arhive clasice 
sau neconvenţionale („cea de «a doua viaţă a folclorului» are ca moment specific 
reproducerea fenomenului, înregistrat cu ajutorul aparatelor, în afara contextului în 
care el se manifestă normal şi în alte scopuri decât a fost creat” sau „folclorism”, 
ibidem), interpretarea lor critică, teoretică, specializată – folcloristică şi, finalmente, 
manifestările care împrumută, imită, copiază, mimează, improvizează folclorul sub 
pretextul transmiterii acestuia într-o formă „autentică”, proces paradoxal, de fapt, 
dat fiind că, după cum afirmă Sabina Ispas, „folclorul este un produs «viu», în 
permanent proces de evoluţie, în cursul căruia selectează şi păstrează numai ceea 
ce este necesar şi util grupului” (ibidem: 42). Afirmaţia va fi înţeleasă, însă, cu 
prudenţă, prin recunoaşterea ideii că manifestarea creaţiei folclorice în contextul 
specific şi cu respectarea unor criterii de recunoaştere ca atare, rămâne esenţială. În 
absenţa acesteia, s-ar putea asimila practic orice drept patrimoniu cultural imaterial, 
or, de bună-seamă, nu orice fapt de cultură născut din nevoile fireşti ale unei 
comunităţi capătă o valoare recunoscută de către aceasta, răspunzând acelor funcţii 
pe care comunitatea le aplică inconştient ori în cunoştinţă de cauză.  

Discuţiile referitoare la folclorul autentic/originar/genuin au făcut deja istorie, 
iar chestiunea nu este pe deplin tranşată, decât dacă viziunea este reorientată către 
terminologiile actuale care se raportează la patrimoniul viu, lăsând deoparte mult 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



5 DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 

 

139 

prea ambiguul termen de folclor care, de la apariţia sa a fost interpretat, dar şi 
resemantizat în aşa fel încât sensurile şi realităţile la care face referire sunt greu de 
urmărit. Dacă folclorizarea este un fenomen care ameninţă elementele patrimoniale, 
festivalul ar constitui, în opinia mai multor specialişti, un posibil context care, pe o 
durată determinată sau poate chiar extinsă, poate „salva” un element, chiar fără a-l 
conserva în integralitatea sa (prin care înţelegem funcţiile îndeplinite, succesiunea 
şi durata momentelor de manifestare ale elementului, acolo unde este cazul); 
desigur, ne putem întreba în ce măsură comunitatea purtătoare se recunoaşte în 
elementul prezentat în festival, care este valoarea atribuită elementului respectiv şi 
dacă elementul asigură comunităţii sentimentul de apartenenţă ori pe cel identitar. 
Se poate aduce în discuţie chestiunea graniţei dintre elementul artificial, forţat 
prezentat ca patrimonial din raţiuni care nu au întotdeauna legătură cu dorinţa de 
conservare ori a elementului supraaccesat în scopuri varii, adesea de vizibilitate, 
turism ş.a. Conceptul de patrimoniu cultural imaterial demonstrează necesitatea 
abordării acestei teme cu prudenţă şi cu atenţie, atrăgând atenţia asupra fragilităţii 
şi pericolelor diverse nu doar legate de dispariţia, ci şi de alterarea, adesea din 
neglijenţă, a elementelor tradiţionale vii. Dinamica patrimoniului imaterial dovedeşte 
permanent că societatea în ansamblul ei, prin maniera de percepere, de accesare, 
raportare şi utilzare a bunurilor imateriale impune direcţii, tendinţe (sau „trenduri”) 
legate de acest tip de moştenire. 

Observând, totodată, evoluţia modernă a termenului, aşa cum apare aceasta în 
urma studierii documentelor specialiştilor consultaţi de UNESCO, remarcăm că 
documentul UNESCO ITH/13/EXP/3 oferă o bună înregistrare a mişcărilor pe care 
acesta le-a suportat la nivel teoretic şi practic; redactat la Paris, în mai 2013, 
documentul pregătea conferinţa internaţională de la Chengdu, din iunie 2013, prin 
care se celebra a zecea aniversare a Convenţiei UNESCO pentru salvgardarea 
patrimoniului cultural material.  

Aici se nota că, la momentul respectiv, numărul statelor care acceptaseră 
aşa-numita Convenţie PCI ajunsese la 153, depăşind după doar 6 ani de la emitere, 
ritmul de ratificare a Convenţiei privind mijloacele de interzicere şi prevenire a 
importului ilicit, exportului şi transferului deţinerii de proprietate culturală (1970) 
după 40 de ani sau înregistrând în mai puţin de un deceniu mai multe ratificări decât 
Convenţia privind protejarea patrimoniului cultural şi natural (1972), în 25 de ani.  

În 1973, autorităţile din Bolivia au solicitat Directorului General să ia în 
considerare „stabilirea unui instrument internaţional pentru protecţia folclorului”, 
utilizându-se termeni, precum „«culturas tradicionales» («culturi tradiţionale»), 
«acervo folklórico» [«moştenire folclorică», cf. varianta originală în limba engleză 
‘heritage of folk arts’, n.n.], «cultura artística tradicional de los pueblos» («cultură 
artistică tradiţională a popoarelor»), «expresiones folklóricas» [«forme de artă 
populară», cf. «folk art forms», n.n.], «artes populares» [«arte populare», cf. varianta 
originală în limba engleză «national cultural heritages», patrimoniu cultural 
naţional, n.n.], «expresiones culturales de creación colectiva o cuyos autores no se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 6 

 

140 

identifican» («expresii culturale ale creaţiei colective ai cărei autori nu se pot 
identifica», cf. «cultural expressions of collective or anonymous origin»), «folklore» 
[«folclor», «folklore», termen preluat ca atare, n.n.], «bienes culturales folklóricos» 
(«bunuri culturale folclorice», cf. «folkloristic cultural property») şi creación colectiva 
o creación anónima» («creaţie colectivă sau creaţie anonimă», cf. «works of collective 
or anonymous authorship»)” (Chengdu 2013: 2). Amintind că secretariatul UNESCO 
a introdus noţiunea de „arte folclorice” (în orig. artes folklóricas, folk arts), echivalând 
„folclorul” cu „patrimoniul cultural naţional”, acelaşi document sublinia că cele trei 
variante ale documentului (în limbile spaniolă, engleză şi franceză) se diferenţiau 
notabil: în limba engleză apare sintagma „patrimoniul cultural naţional al folclorului”, 
în limba spaniolă, „patrimoniul cultural naţional sau folclorul”, iar în limba franceză, 
„patrimoniul cultural naţional reprezentat de folclor”2.  

Transformările în ceea ce priveşte clarificările aduse folosirii termenului 
folclor, în contextul strategiilor de salvgardare, nu au fost până la acel moment 
notabile. O reuniune a experţilor UNESCO din 1982 (Rezoluţia 1980) a avut ca 
misiune tocmai definirea conceptului, fără un rezultat revoluţionar, însă. Scopul 
misiunii era „să analizeze pe baze interdisciplinare, în cadrul unei abordări generale 
şi integrate, diverse aspecte ale folclorului, cu scopul de a defini măsurile de 
salvgardare a existenţei, dezvoltării şi autenticităţii folclorului şi a culturii populare 
tradiţionale şi de a le proteja împotriva riscului distorsionării, inclusiv în ceea ce 
priveşte definiţia folclorului, identificarea, conservarea, păstrarea şi utilizarea sa3” 
[trad.n.] (Raport 1982: 2). În cap. VII, pct. 15, se nota faptul că toţi experţii au subliniat 
dificultatea, ba chiar imposibilitatea de a găsi un consens asupra conceptului de 
folclor. Astfel, importanţa definirii folclorului era considerată mai degrabă un fapt 
secundar, atenţia îndreptându-se spre găsirea unor „mijloace de păstrare a orice era 
privit drept folclor”, avându-se în vedere „distingerea anumitor parametri prin care 
s-ar putea atinge un consens”4. Punctele comune au existat, totuşi, în ceea ce 
priveşte faptul că folclorul „acoperă toate etapele vieţii umane, toate aspectele 
creativităţii umane şi toate formele de comportament cultural” (ibidem: 3, cap. VII, 
pct. 16), cu observaţia adusă de anumiţi experţi că, pe de o parte, folclorul 
reprezintă mai degrabă un tip de comportament sau conduită decât o colecţie de 
                                                            

2 Cf. originalul: English – marked as the original language – has ‘national cultural heritage of 
folklore’; Spanish – which is also marked as the original language – has ‘patrimonio cultural 
nacional o “folklore”’ (i.e., ‘national cultural heritage or “folklore”; emphasis added); French 
(translated from English) has ‘patrimoine culturel national représenté par le folklore’”. 

3 În original: „to analyse on an interdisciplinary basis, within the framework of an overll and 
integrated approach, various aspects of folklore with a view to defining measures designed to safeguard 
the existence, the development and the authenticity of folklore and traditional popular culture and to 
protect them against the risk of distortion, including the definition of folklore, its identification, its 
conservation, its preservation and utilization”. 

4 În original: „ Those experts felt that the definition would be of merely secondary importance, 
and the Comitee should be content to discuss means of preserving whatever was regarded as folklore 
[…] the Comitee should attempt to […] distinguish certain parameters on which consensus might be 
reached” [subl.n.]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



7 DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 

 

141 

obiecte păstrare în muzeu, pe de alta că acesta este un fenomen social în sens larg, 
fenomen care nu poate fi scindat în „folclor material” şi „folclor intelectual”; de altfel, 
sugestivă este formula mult mai cuprinzătoare de „cultură populară tradiţională” (în 
care erau incluse, de pildă, „aspecte ale culturii indigene” sau „practici instituţionale 
care depăşesc cu mult aria termenului «folclor»”. Un punct important era reţinerea 
aspectului academic al folclorului, în ceea ce priveşte culegerea, păstrarea şi studiul, 
subliniindu-se necesitatea încurajării cercetării ştiinţifice şi a accesului la informaţii 
în comunitatea ştiinţifică (ibidem, pct. 17). Două dintre următoarele articole sunt de 
mare importanţă, marcând aspecte care stau la baza demersurilor actuale. Astfel, în 
pct. 19 se precizează că o serie de experţi „au prezentat folclorul ca pe o formă de 
cultură cu un rol etic de identificare culturală şi socială, care a contribuit la 
depăşirea prejudecăţilor şi afirmarea libertăţii”, sugerându-se, mai departe, că 
termenul „folclor” ar trebui înlocuit de expresia „patrimoniu naţional”, accentul 
fiind mutat pe „păstrarea acelor elemente specifice identităţii culturale a unui 
popor”. Pe de altă parte, pct. 20 păstrează o idee, de asemenea, esenţială: folclorul 
are un caracter dinamic (ceea ce nu implică, neapărat, faptul că totul poate fi folclor 
şi conturându-se chiar expresia mai degrabă curioasă good folklore); aceeaşi 
perspectivă atrage atenţia asupra pericolelor pe care le atrage folosirea folclorului 
„în afara contextului său original”, prin accentuarea aspectelor comerciale.  

Capitolul VIII al Raportului din 1982 înregistrează succesiv şi anonim 
observaţiile privitoare tocmai la definirea folclorului, punctele de vedere marcând 
câteva realităţi, păstrate ca atare sau devenite locuri comune în deceniile următoare: 
termenul „folclor” acoperă o arie foarte largă de elemente, de la „pure activităţi 
cvasi-folclorice la tradiţie genuină care merge înapoi spre timpuri imemoriale” 
[subl.n.] (pct. 26,); în unele ţări, termenul este folosit atât „în sensul restrâns de 
fenomen artistic”, cât şi „în sensul larg de practic întreaga cultură populară 
tradiţională”, caz în care distincţia de etnografie devine dificilă (pct. 27); aspectele 
privind oralitatea şi tradiţia nu pot fi separate de contextul social, fiind importanţi 
indivizii care „produc” folclorul, caracteristicile acestuia fiind că „este o cultură 
populară, produsă de popor şi pentru popor” (pct. 28), folclorul se leagă de 
literatura orală (pct. 29), comunicarea între indivizii creatori este unul dintre 
mijloacele de a defini folclorul (pct. 30); definirea folclorului înseamnă recunoaşterea 
faptului că acesta „este însăşi baza modului de a fi şi de a trăi al comunităţii”, rolul 
său creativ fiind „unul dintre elementele care validează normele politice şi sociale 
ale unei ţări” (pct. 32); dat fiind că „tradiţia plasează individul ca fiinţă socială în 
centrul oricărei activităţi”, se impune ca „spiritualul” şi „dinamicul” să apară în 
definiţie, inclusiv prin ideea de „supravieţuire a popoarelor” (pct. 33), luându-se în 
considerare atât conceptul de „regiune”, cât şi cel de „naţiune” (pct. 34).  

Aşa cum se poate vedea, perspectivele erau dintre cele mai diverse, toate 
gravitând, însă, în jurul ideii de identitate culturală, înţeleasă fie la un nivel strict 
local, insularizat, fie în legătură cu un specific naţional. Trebuie, de asemenea, 
apreciată aria largă din care s-au coagulat la momentul respectiv toate aceste 
încercări de a clarifica conceptul – delegaţiile care au făcut astfel de observaţii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 8 

 

142 

contribuind la înregistrarea concluziilor acestor demersuri aparţineau statelor Chile, 
Egipt, Finlanda, Ungaria, Kenya, Ruanda, Statele Unite, Iugoslavia, Venezuela, URSS, 
Tunisia, Albania, Finlanda, Franţa, Olanda, Tailanda (ordinea din documentul iniţial, 
pct. 37); contextul politic a impus probabil unele absenţe (dintre participanţi făceau 
parte, de asemenea, Algeria, Arabia Saudită, Argentina, Belgia, Bulgaria, Chile, 
Coasta de Fildeş, Elveţia, Gabon, Indonezia, Irak, Israel, Jamaica, Kenia, Luxemburg, 
Madagascar, Mexic, Niger, Nigeria, Pakistan, Panama, Republica Coreea, Republica 
Democratică Germană, Republica Populară Democratică Coreea, Repubica Socialistă 
Sovietică a Bielorusiei, Regatul Unit, Spania, Suedia, Turcia, Uganda, Yemen).  

Secţiunile următoare ale raportului (capitolul X, Conservarea şi păstrarea 
folclorului) păstrează aceeaşi notă de prudenţă, stabilind, însă, unele elemente 
de impact în deceniile următoare. Preocupările experţilor erau, în continuare, la 
data respectivă, raportate la termenul „folclor”, iar sistemul comparativ pe care 
aceştia încercau să îl aplice se raporta la „patrimoniul cultural” mondial. Ideile 
erau novatoare, iar terminologiile în curs de schimbare. Astfel, în pct. 49 al 
documentului amintit, este readusă în discuţie sugestia autorităţilor boliviene din 
24 aprilie 1973 de a se înfiinţa în cadrul UNESCO un „Registru [România va folosi 
termenul Repertoriu, n.n.] al Proprietăţilor Folk-culturale”, după modelul Listei 
Patrimoniului Mondial instituite în 1972 prin pct. 11 al Convenţiei pentru 
protejarea patrimoniului cultural şi natural mondial. Practica a devenit curentă în 
ultimii ani, în România elaborându-se Patrimoniul cultural imaterial din România. 
Repertoriu I, volum colectiv, realizat de Comisia Naţională pentru Conservarea 
Patrimoniului Cultural Imaterial de la acea dată şi coordonat de Sabina Ispas 
(autori: Nicolae Constantinescu, Zamfir Dejeu, Ioana Fruntelată, Otilia Hedeşan, 
Sabina Ispas, Doina Işfănoni, Marian Lupaşcu, Corina Mihăescu, Ilie Moise, 
Steluţa Pârâu, Nicolae Saramandu, Narcisa Ştiucă, Bucureşti, CIMEC – Institutul 
de Memorie Culturală, 2009 şi Patrimoniul cultural imaterial din România. 
Repertoriu II A, vol. colectiv, realizat de Comisia Naţională pentru Conservarea 
Patrimoniului Cultural Imaterial şi coordonat de Nicolae Constantinescu (autori: 
Nicolae Constantinescu, Ioana Fruntelată, Ioana Popescu, Narcisa Ştiucă, 
Bucureşti, Editura Etnologică, 2013).  

Iniţiativa creării unor astfel de registre-document, având un caracter dinamic, 
în sensul în care presupuneau eliminări ori adăugiri, în timp, impuse de contextele 
specifice fiecărei culturi în parte, a fost bine primită în momentul respectiv, 
subliniindu-se utilitatea unui registru capabil să furnizeze un mecanism care „ar 
facilita cercetarea şi ar conduce la o mai bună cunoaştere a practicilor de colectare” 
(pct. 51) ceea ce „ar legitima ideea recuperării proprietăţii culturale, atât la nivel 
naţional, cât şi internaţional”. La data lansării ideii, specialiştii operau în continuare 
cu termenul „folclor”, însă punerea în practică a iniţiativei avea să se raporteze la 
sintagma de „patrimoniu cultural imaterial”, realizarea efectivă a documentelor 
având loc la cca două decenii distanţă. Într-un astfel de context marcat de 
preocupările de a defini şi explica ce anume includea folclorul, au fost manifestate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



9 DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 

 

143 

şi rezerve privind nivelul la care ar trebui declanşate astfel de mecanisme – 
realizarea de registre (respectiv naţional sau regional). Sublinierea importanţei 
contextului a fost notabilă, existând delegaţii care au susţinut că atât conservarea, 
cât şi protejarea folclorului „ar trebui să respecte criteriile identificate prin artiştii 
creatori care trăiesc efectiv în contexul care a dat naştere folclorului”, respectând 
„patru arii de interes: (i) sistemul de educaţie oficial care, în unele ţări împiedică 
afirmarea folclorului; ii) problema consumului de folclor într-un mod impropriu de 
societatea modernă, în afara cadrului originar; iii) dreptul comunităţii de a avea la 
dispoziţie cunoaşterea şi capacităţile tradiţiei ; iv) revitalizarea folclorului prin 
intervenţia statului” (pct. 54). Ideea era susţinută şi prin extinderea ariei de acţiune 
a conservării (în orig. „preservation” sau „conservation”) folclorului spre procesul 
de „recuperare a proprietăţii culturale, fie aceasta fizică sau intelectuală, prin 
intermediul unor proiecte etnice specifice în sensul unor activităţi integrate şi 
coerente, desfăşurate simultan în domeniile cercetării, promovării, diseminării şi 
educaţiei, cu precădere ca parte a politicilor culturale ale statelor şi ale guvernelor 
acestora” (p. 58). Conceptul de „proiect etnic” este explicitat mai departe, în cadrul 
aceluiaşi document, de reţinut fiind capacitatea intrinsecă a fenomenului folcloric 
de a genera conexiuni şi sisteme de referinţe trandiscipliniare şi transculturale: „un 
proiect etnic este un concept care combină gândirea şi acţiunea în cultură, bazat pe 
planuri trasate de grupurile etnice însele sau pentru ele dacă derivă din acţiunile 
guvernamentale, cu scopul de a descoperi, salvgarda sau întreţine dezvoltarea 
culturii populare tradiţionale. Un proiect etnic reordonează variatele aspecte ale 
tradiţiilor populare, le sistematizează şi le determină priorităţile. Un proiect etnic 
porneşte şi se dezvoltă printr-un proces de recuperare în cinci etape a patrimoniului 
cultural (limbă şi comunicare, istoria grupurilor etnice, intensificarea cunoaşterii 
tradiţiei lor şi dezvoltarea organizaţiilor sociale şi a identităţilor etnice), în corelaţie 
cu programe şi proiectele de cercetare, promovare culturală, diseminare şi educare” 
[subl.a.] (pct. 58). 

Cu toate că importanţa contextului fusese sublinitată în repetate rânduri, au 
existat şi luări de poziţie în favoarea organizării festivalurilor sau semnalând 
importanţa grupurilor independente de interpreţi („amateur folk groups”) care ar 
avea un presupus rol-cheie în conservarea, prezervarea şi diseminarea folclorului, 
ca şi în „stabilirea unor arhive legate, inter alia, de dansuri, cântece şi costume” 
(pct. 59). Surprinzător este că elementul „dinamic” nu este folosit aici în legătură 
cu ideea de fenomen, ci ca angrenare a elementelor de folclor în manifestări 
publice de anvergură, în opoziţie cu expunerea într-un muzeu, calificată drept 
„statică” („other two delegations place emphasis on sustained educational effort 
based on the organization of festivals; the most effective means of preserving a 
given cultural feature is not to put it in a museum, which is static, but to use it 
dinamically by means of public events”), pct. 60. Persistă aici sintagma „folclor 
autentic”, a cărui conservare ar fi, presupuneau susţinătorii unor puternice acţiuni 
din partea statului, obiectul proceselor de salvgardare; această tendinţă, reflectată 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 10 

 

144 

până astăzi, în unele medii, era completată încă de la momentul respectiv de ideea 
că prezenţa unor rapoarte realizate local şi regional de către experţi, informând 
despre prezenţa faptelor folclorice, este benefică, iar pe de altă parte, se vorbea 
despre „o sarcină care nu ar trebui încredinţată statului, ci, mai degrabă conştiinţei 
publice, întrucât folclorul este un lucru viu şi nu ar putea fi protejat prin arhive 
oficiale sau prin muzee”5 (pct. 61). Aşadar, credem că asocierea termenului „folclor” 
cu sintagmele „lucru viu” ori „fenomen viu” reprezintă momentul declanşator al 
asocierilor şi transformărilor terminologice realizate în contexul preocupărilor 
internaţionale privitoare la definirea a ceea ce în prezent este recunoscut drept 
„patrimoniu viu”, sinonim al sintagmei „patrimoniu cultural imaterial”.  

Recomandările finale ale raportului reţin cele mai multe dintre aceste 
observaţii, folclorul „integrându-se în patrimoniul cultural al umanităţii”, reprezentând 
„un fenomen viu, aflat în schimbare şi dezvoltare” (în Preambul: 14). Definiţia 
agreată oficial pune accept pe importanţa grupului, a identităţii creatoare şi a 
oralităţii: „Folklore (in a broader sense, traditional culture) is a group-oriented and 
tradition-based creation of groups or individuals reflecting the expectations of the 
community as an adequate expresion of its cultural ans social identity; the 
standards and values are transmitted orally, by imitation or by other means” (ibidem).  

Preocupările de a defini termenul au continuat, accentul mutându-se rapid de 
pe termenul folclor, pe cel de patrimoniu non-fizic. În 1983 şi 1984, la Paris este 
aprobat (în documentul bugetului adoptat al organizaţiei) un program a cărui misiune 
includea folclorul: „Subprogramme X1.1.2 is concerned with the various components 
of the ‘non-physical’ heritage, that is the cultural heritage made up of music, 
literature, oral traditions, folklore, customs, myths and beliefs, etc. This field has 
not as yet been clearly defined and it calls for a gradual approach. The first two 
years will be devoted to clarifying concepts, determining fields of application and 
working out a typology of the non-physical heritage and a methodology for 
research, study and preservation. Special attention will be paid to oral traditions, 
and the activities undertaken in this field as also in the field of folklore, will 
naturally be continued and intensified” (22 C/5 1984: 454). Dezbaterile intense de 
la reuniunea de la Paris, 1984, dedicată consultării experţilor pentru a defini 
patrimoniul non-fizic trasează noi accepţiuni, păstrând în acelaşi timp elemente 
binecunoscute în deceniile anterioare (Dunaway 1984). Astfel se consideră că 
„patrimoniul non-fizic”, „tradiţiile populare” şi „folclorul” împărtăşesc patru principii, 
respectiv caracterul colectiv şi spontan, anonimatul creatorului, transmiterea 
anonimă şi non-comercială, esenţa tradiţională („1) the collective and spontaneous 
participation in the traditions by the community; 2) the impersonal or anonymous 
origin of the traditions: 3) the non-commercial and largely unwritten means of 
transmission; and 4) the tradition’s core structure and techniques which have 
                                                            

5 În orig.: „According to one expert, that was a task which should not to be entrusted to the state, 
but rather to the common conscience, for folklore was a living thing and could not be protected either 
by official archives or by museums”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



11 DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 

 

145 

passed across generations”). Raportul final reţine, însă, sintagma „tradiţii culturale”, 
ca având un sens incluziv, până în 1993, când termenul este înlocuit de sintagma 
„patrimoniul cultural imaterial” (Final 1984: 5).  

Urmând conferinţei UNESCO-Smithsonian de la Washington, 1999 (Global 
1999) şi a reuniunii din Torino, reuniunea Comitetului Executiv, chiar dacă includea 
încă în titulatură ideea de tradiţie culturală şi folclor – Report on the preliminary 
study on the advisability of regulating internationally, through a new standard-setting 
instrument, the protection of traditional culture and folklore [subl.n.] (Raport 
2001) –, adoptă în deciziile finale formula „patrimoniu cultural imaterial”, pe care 
o vom regăsi în art. 2.1 al Convenţiei din 2003.  

Termenul va fi intens discutat, în special la reuniunea de experţi de la Paris, 
2002, în urma căreia este realizat un important Glosar (Glossaire 2002), în care 
sunt subliniate două contribuţii esenţiale anterioare: definiţia elaborată de Comisia 
Naţională Olandeză UNESCO: „Communities and individuals in the contemporary 
world decide how to recognize such elements of their intangible cultural heritage 
and continue to recreate them in constant response to their environment and to 
historical conditions” (Glossaire 2002: 15), cealaltă prin documentul pregătit de 
Peter Seitel, expert de la Institutul Smithsonian, pentru reuniunea de la Rio: 
„Operationally, it is living people whose words identify, and specify the boundaries 
of, the practices and bodies of knowledge that are the defining features of ICH. The 
active agency of tradition bearers is central to defining particular instances of ICH” 
(Seitel 2002). Următoarele reuniuni vor adopta complet formula oficială „patrimoniu 
cultural imaterial”, folosită în grade diferite, chiar de mediile specializate, ceilalţi 
termeni (cultură tradiţională, cultură populară, folclor, etnologie ş.a.) continuând 
să existe în denominaţiile structurilor academice, discursul specialiştilor sau în 
manifestările mediatice, acestea din urmă sporind adesea ambiguităţile prin 
promovarea unor false elemente de folclor, prezentate ca „autentice” sau „tradiţionale”.  

Remarcăm că ceea ce astăzi funcţionează, pe de o parte, ca noţiune operabilă 
în medii academice, pe de altă parte ca noţiune impusă la nivel de legislaţie 
internaţională şi naţională, nu este una complet inovativă, ci îşi are sursele în gândirea 
etnologilor, folcloriştilor, antropologilor ori cărturarilor de acum unul sau două 
secole. Ceea ce astăzi este cunoscut drept: patrimoine culturel immatériel (franceză)/ 
intangible cultural heritage (engleză)/patrimonio cultural inmaterial (spaniolă)/ 
patrimonio culturale immateriale (italiană), are în limba română o echivalenţă prin 
sintagmele patrimoniu cultural imaterial ori patrimoniu viu. Van Gennep, citat şi 
mai devreme, afirma, accentuând ideea că folclorul se referă la lucrurile vii şi că 
arhaicul, „vechiul” este numai adiacent pus în relaţie cu realitatea vie, tocmai 
pentru că vechiul, istoricul, arheologicul constituie rădăcinile lucrurilor vii: „Si le 
folklore s’occupe de faits anciens, historiques ou archéologiques, ce n’est jamais 
qu’accessoirement, parce que chaque fait actuel a des antécédents, qu’il faut tenter 
de discerner pour le comprendre. Mais ce qui intéresse le folklore, c’est le fait vivant, 
direct ; c’est, si l’on veut, de la biologie sociologique, comme fait l’ethnographie. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 12 

 

146 

Il est très bien de recueillir dans des Musées les objets en usage dans nos diverses 
provinces ; mais ceci n’est qu’un accessoire du folklore, sa partie morte. Ce qui 
nous intéresse, c’est l’emploi de ces objets par des êtres actuellement vivants, les 
coutumes vraiment exécutées sous nos yeux et la recherche des conditions complexes, 
surtout psychiques, de ces coutumes” (Van Gennep 1924, apud Bârlea 1974: 359). 

În 2003, aşadar, terminologiile care se impun aproape ca un manifest împotriva 
tendinţelor de muzeificare şi pericolelor reale legate de dispariţia elementelor, 
arătau faptul că umanitatea, prin toate forurile abilitate şi prin toate grupurile ori 
persoanele interesate, trebuie să acorde importanţă unor valori pe care să le şi 
menţină vii. În anul 2005, prin Legea nr. 410, România preia Convenţia UNESCO 
pentru salvgardarea patrimoniului cultural imaterial, titlul convenţiei în sine făcând 
referire la miza salvgardării care devenea prioritară. Acesta a fost scopul esenţial al 
creării mecanismelor internaţionale de tip convenţie, anume a defini, a oferi cadru 
de protecţie şi sugestii de punere în aplicare a ceea ce umanitatea avea şi are de 
salvat, păstrat şi transmis. Textul Legii 410/2005 defineşte cu precizie patrimoniul 
imaterial, pentru a facilita înţelegerea sensului şi a direcţiei ce urmau a fi avute în 
vedere de către toate statele părţi şi, implicit, de către toate entităţile care jucau un 
rol oarecare în salvgardarea acestuia: 

„În sensul prezentei convenţii: 
1. prin patrimoniu cultural imaterial se înţelege: practicile, reprezentările, 

expresiile, cunoştinţele, abilităţile – împreună cu instrumentele, obiectele, artefactele 
şi spaţiile culturale asociate acestora –, pe care comunităţile, grupurile şi, în unele 
cazuri, indivizii le recunosc ca parte integrantă a patrimoniului lor cultural. Acest 
patrimoniu cultural imaterial, transmis din generaţie în generaţie, este recreat în 
permanenţă de comunităţi şi grupuri, în funcţie de mediul lor, de interacţiunea cu 
natura şi istoria lor, conferindu-le un sentiment de identitate şi continuitate şi 
contribuind astfel la promovarea respectului faţă de diversitatea culturală şi 
creativitatea umană. În sensul prezentei convenţii, va fi luat în considerare numai 
patrimoniul cultural imaterial compatibil cu instrumentele internaţionale privind 
drepturile omului existente şi cu exigenţele respectului mutual între comunităţi, 
grupuri şi persoane şi de dezvoltare durabilă. 

2. patrimoniul cultural imaterial, aşa cum este definit la paragraful 1 supra, se 
manifestă îndeosebi în următoarele domenii: 

a) tradiţii şi expresii orale, incluzând limba ca vector al patrimoniului cultural 
imaterial; 

b) artele spectacolului; 
c) practici sociale, ritualuri şi evenimente festive; 
d) cunoştinţe şi practici referitoare la natură şi la univers; 
e) tehnici legate de meşteşuguri tradiţionale”6. 

                                                            
6 Articolul 2. Definiţii din Legea nr. 410 din 29 decembrie 2005 privind acceptarea Convenţiei 

pentru salvgardarea patrimoniului cultural imaterial, adoptată la Paris la 17 octombrie 2003. Textul 
actului este publicat în M.O. nr. 17/9 ian. 2006.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



13 DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 

 

147 

Practic, termenul de folclor este înlocuit dintr-o dată cu sintagma patrimoniu 
cultural imaterial, fără un aparat teoretic de tranziţie, la care să se poată apela 
permanent, acesta fiind reprezentat, cel puţin în primă fază, de cadrul legislativ în 
vigoare. Din acest punct, studiul folclorului însuşi suportă, credem, un al doilea 
proces de diviziune: vorbim, pe de o parte, de folclorul în „variantă” clasică, cu 
toate direcţiile menţionate mai sus şi pe care îl întâlnim în studii, manuale, secţiunile 
de cercetare din învăţământul academic. Pe de altă parte, însă, tendinţa de a vorbi 
despre patrimoniul imaterial şi, aşa cum a fost numită, „etnologia de urgenţă” 
(Ispas 2009: 1–4) pe care o incumbă (şi care include studiul folclorului în 
accepţiunea tradiţională) reprezintă o dominantă a mentalităţilor, strategiilor şi 
politicilor actuale. Astfel, cum se va putea vedea, trecerile s-au făcut rapid, noţiunile 
fiind apelate în funcţie de context sau tipul de discurs. 

La fel de importantă este mutaţia de context, patrimoniul imaterial devenind, 
practic, cum spuneam mai sus, o noţiune corelată cu aceea de mondializare/ 
globalizare ori cu dezvoltarea durabilă. Este şi ceea ce duce la o lipsă de rigoare în 
utilizarea termenilor, mai ales în ceea ce priveşte consideraţiile de ordin general, 
aşa cum sunt acelea că patrimoniul cultural imaterial este la fel de vechi ca 
umanitatea însăşi (UNESCO 2013)7, formulă care trebuie înţeleasă cu prudenţă, dat 
fiind faptul că în sine conceptul de patrimoniu este de dată recentă. Ce se poate 
observa este că, dacă folclorul s-a putut constitui ca o substanţă a unei discipline 
(folcloristica), patrimoniul imaterial se află puternic ancorat într-o zonă administrativă; 
în plus, este caracterizat de o mare eterogenitate şi de faptul că se constituie drept 
un domeniu (un set de domenii interconectate) în continuă mişcare. 

Dincolo de aceste separaţii până la urmă fireşti, ceea ce se impune este 
metoda de a distinge între elementele de cultură populară sau elementele etnice – 
care constituie simple fapte de exteriorizare comunitară a unei subiectivităţi, cu un 
caracter periferic şi fără un impact cultural, spiritual sau estetic notabil şi care 
conferă impresia de tradiţional, de rustic, prin aparenţele de manifestare expresivă 
diferită de cea a culturii modern-urbane8 – şi elementele genuine, cu substrat arhetipal, 
care permit reconstituirea unui substrat creativ al umanităţii. În această ultimă 
caracteristică rezidă, de altfel, capacitatea intrinsecă a elementelor de patrimoniu 
imaterial de transformare a utilitarului în estetic, a instrumentului în obiect 
simbolic (dimensiune regăsită în crearea unor instituţii de tipul „muzeului satului”) 
sau comercial (ca în evoluţia culturii populare spre festival, concurs de intepretare, 
târguri de meşteri populari, în afara contextelor originare). Ceea ce este, poate, 
                                                            

7 „Even if intangible cultural heritage itself is as old as humanity, and its safeguarding has 
been the subject of deliberate attention from practitioners and, for several centuries already, from 
scholars and cultural workers, the Convention introduced new terminology and definitions that have 
since gained global prominence, supplanting older concepts” [trad. n.]. 

8 Cf. pentru ideea de cultură folclorică urbană Nicolae Panea, Zeii de asfalt. Antropologie a urbanului, 
Bucureşti, Editura Cartea Românească, 2001, şi Oraşul subtil, Bucureşti, Editura Etnologică, 2013. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 14 

 

148 

paradoxal, este capacitatea faptelor pe care le putem numi genuine – termen, preferat 
de discursurile actuale din domeniul patrimoniului în locul celui de autentic – cu 
substrat arhetipal de a-şi păstra caracterul în cadrul discursului contemporan. 

Independente aparent de alfabetizare şi literaritate, elementele genuine 
prefigurează şi explică, de fapt, componente ale culturii contemporane. Barre Toelken 
afirma că „folclorul nu se regăseşte doar printre cei înapoiaţi, analfabeţi sau neinstruiţi; 
el este o componentă expresivă vitală în vieţile tuturor grupurilor umane actuale” 
(Brunvand 1996: 3)9. Ideea fusese formulată şi mai devreme, în 1982, cu ocazia 
unei reuniuni de experţi UNESCO, având misiunea de a defini atât conceptul de 
folclor, cât şi strategiile de colectare, păstrare şi salvgardare a producţiilor de tip 
folcloric. Aici, în capitolul X, care înregistrează observaţiile privitoare la conservarea 
folclorului, se precizează faptul că, „deşi folclorul este asociat în general culturii 
rurale, există – mai cu seamă în America Latină – un folclor urban de importanţă 
fundamentală”, sugerându-se că un studiu complex al fenomenului (pct. 53) ar 
putea aduce clarificări (vezi mai jos prezentarea detaliată a Raportului). 
Cercetătoarea Sabina Ispas afirma, de altfel, că tendinţa de asociere a folclorului cu 
o cultură exclusiv orală este de dată mai degrabă recentă şi că, inclusiv la noi, 
„perspectiva folcloriştilor români nu a fost marcată de prejudecată ruralistă, cel 
puţin o bună perioadă de timp, şi nu a fost unidirecţionată. Specialiştii români 
etnomuzicologi, D. Kiriac, G. Breazul, C. Brăiloiu, încă de la începutul activităţii 
de culegere cu ajutorul aparatelor mecanice, de tipul fonografului, au manifestat 
interes constant pentru folclorul zonelor urbane, reflex al concepţiei lor moderne, 
de avangardă chiar, referitoare la aria de cuprindere a fenomenului şi exprimarea 
lui concretă. Totuşi, la sfârşitul perioadei interbelice şi în ultimii 50 de ani, 
«ruralismul» a devenit cu adevărat dominant în preocupările specialiştilor, în toate 
domeniile etnologice” (Ispas 2003: 51). 

Pe de o parte, se poate vorbi de un nucleu tare, tradus prin studiul aşa-numitei 
culturi populare şi în care se stabilesc patternuri, tipologii, funcţii îndeplinite, 
recurenţe şi mecanisme ale unor procese în cea mai mare parte încheiate sau inactivate 
din perspectiva angrenării comunităţii în producerea, păstrarea şi transmiterea 
elementelor culturale, artistice şi utilitare, pe de altă parte, se poate vorbi de o 
dinamică a fenomenului cu un grad de previzibilitate greu de stabilit, având în 
vedere lumea/lumile actuale. Nucleul tare este, însă, cel care ajută la delimitarea 
patrimonialului de nonpatrimonial, cel puţin pentru o durată determinată, cât mai 
mare. Această coordonată a folclorului, ca şi principalele sale instrumente de 
cercetare (sondarea comunităţilor, studiul comparativ, inventarierea, fie clasică, fie 
digitizată, a materialului patrimonial), completate de strategii moderne, impuse de 
context (aşa cum sunt strategiile de salvgardare, politica privitoare la Tezaurele 
Umane Vii), se păstrează, în ciuda repudierii explicite a termenului, în cadrele de 
acţiune ale UNESCO. 

                                                            
9 „Folklore in not found only among the backward, illiterate, and uniformed; it is a vital 

expressive component in the lives of all ongoing human groups”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



15 DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 

 

149 

Studiul implicit al mecanismelor profunde care duc la apariţia manifestărilor 
creative arhaice, precum şi necesitatea sondării structurilor comunitare sau a 
profilelor individuale, necesitate generată, înainte de toate, de absenţa, în cele mai 
multe cazuri, a perfomerilor sau descendenţilor activi ai acestora, deschide, însă, 
acest nucleu tare spre o dimensiune alternativă. În acest fel, studiul folclorului se 
poate extinde spre ceea ce este cunoscut ca dinamica folclorului, proces care 
surprinde fenomene active, dar şi transformările acelor elemente pe care nu le mai 
regăsim conservate în formele arhaice. Miza o reprezintă, pentru specialişti, studiul 
continuităţii manifestărilor folclorice, indiferent de termenul pe care aceştia îl 
utilizează, iar pentru guverne, societate, comunităţi, scopul este continuarea unor 
fapte de cultură pe care să le asimileze ca importante. Ceea ce se remarcă, de altfel, 
imediat, este caracterul transmutabil sau „transsubstanţiator” al folclorului: fie că 
vorbim despre folclor „literar”, fie de alte forme de expresie, se poate observa că 
ceea ce tratăm astăzi ca folclor capătă, chiar şi în varianta „lărgită” a termenului, 
puternice valenţe estetice (aşa cum, în arheologie, tindem să vedem elemente 
concepute cu un sens pur utilitar, ca obiecte de artă sau asimilate de percepţia 
modernă drept forme artistice). În acest sens, dată fiind deschiderea fenomenului 
folcloric spre ideea de transformare şi spre un caracter transdisciplinar, o abordare 
lărgită se impune, dincolo, deci, de simpla identificare a constantelor deja clasice 
(oralitatea, anonimatul auctorial, crearea colectivă şi variabilă la nivelul interpreţilor 
individuali, sincretismul). 

Aşadar, pentru specialişti, folclorul a fost, pe de o parte, fidel ideii de creaţie 
tradiţională, cu rădăcini ancestrale şi sensuri arhetipale, pe de altă parte, a început 
să asimileze treptat ideea de evoluţie a culturii populare, extinzând termenul spre 
epoca modernă şi anumite manifestări underground de aşa-numit folclor urban), 
ajungând să însemne „întreaga cultură spirituală, cu circulaţie dominant orală, a 
unei comunităţi, în care sunt incluse, alături de literatură, muzică şi dans, credinţele, 
obiceiurile, practicile, normele comportamentale, juridice, formele artistice materiale” 
(Ispas 2009); indiferent de direcţie, însă, ideea de folclor continuă să circumscrie 
un domeniu distinct, în care funcţionează tipare, în care apar recurenţe; fie că 
vorbim de forme orale sau scrise, tipologia pare să rămână esenţială în studiul 
folclorului. În ceea ce priveşte noţiunea de folclor utilizată în terminologia UNESCO, 
aşa cum vom arăta în continuare, aceasta suportă o serie de mutaţii.  

Vorbim, aşadar, în primul rând, de o mutaţie de conţinut, vizibilă încă de la 
nivelul definiţiilor primare ale patrimoniului cultural imaterial. Dacă folclorul a 
fost înţeles, de-a lungul timpului, fie într-o viziune tradiţionalistă şi poate chiar 
idilică, prin care se dorea recunoaşterea elementelor vechi, arhaice, drept „autentice”, 
fie într-o manieră integratoare, în care trecutul, prezentul şi viitorul reprezentau un 
întreg dinamic, oglindite unul în celălalt, noile terminologii nu mai lasă loc de 
interpretare. Definiţiile sunt tranşante, domeniile sunt şi acestea bine precizate, 
deschiderile fiind dovedite prin asumarea lipsei de exhaustivitate a acestora. Astfel, 
în textul Convenţiei 2003 apar formulări precum: „patrimoniul cultural imaterial […] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 16 

 

150 

se manifestă îndeosebi în următoarele domenii” [subl.n.]; este, de altfel singura 
menţiune prin care textul documentului lasă loc unor extensii către domenii care se 
pot adăuga în funcţie de dinamica amintită, de noile contexte pe care societatea actuală 
şi cea viitoare le vor putea aduce. Cu această excepţie, definirile, terminologiile şi 
direcţiile în care trebuie înţeles patrimoniul viu, de către toate statele membre ale 
Convenţiei 2003 sunt clare, tocmai pentru a satisface nevoia de identificare a 
elementelor patrimoniale de către toate statele-părţi.  

Ceea ce aduce nou documentul din 2003 (fapt trecut adesea cu vederea atunci 
când sunt iniţiate acţiuni menite să protejeze patrimoniul viu) este şi un element 
inclus în chiar a doua definiţie pe care Convenţia 2003 o impune: „patrimoniul 
cultural imaterial […], se manifestă îndeosebi în următoarele domenii: a) tradiţii şi 
expresii orale, incluzând limba ca vector al patrimoniului cultural imaterial” [subl.n.]. 
Desigur că, pentru specialişti, faptul ţine de o categorie şi nu reprezintă, neapărat, o 
chestiune care să modifice abordarea propriului obiect de studiu, însă, de vreme ce 
o lege are o adresabilitate practic, nelimitată, precizarea are o miză majoră. De 
bună seamă că, din nou, contextul lumii în care trăim a determinat o astfel de 
precizare, iniţiativele UNESCO referitoare la crearea unui atlas interactiv virtual al 
limbilor în pericol de dispariţie concretizându-se prima dată în 1996 (Moseley 
2010)10. Faptul că limba (dincolo de aspectele referitoare la semiotică, abordate 
deja de folclorişti) este un „vector”, nu doar un canal, ci purtătoare în sine de valori 
culturale, aduce un element în plus definirii patrimoniului viu, limba însăşi fiind un 
element viu, vitalitatea sa depinzând de numărul vorbitorilor, dar şi de frecvenţa cu 
care este utilizată, pentru a ne referi numai la o parte din complexul lingvistic legat 
de vitalitate. Limbii, aşadar, i se recunoaşte rolul multiplu la nivelul comunităţiilor 
umane, etnice, dar şi ca factor de unitate socială şi de coagulare identitară. Începând cu 
anul 2013, limba română va fi celebrată în data de 31 august, recunoscută drept 
„Ziua Limbii române” (Legea 53, Agerpres 2017, Tribuna 2017)11. 
                                                            

10 Atlasul interactiv al limbilor poate fi consultat pe site-ul UNESCO: Moseley, Christopher 
(ed.), Atlas des langues en danger dans le monde, 3ème edn. Paris, 2010, Editions UNESCO, version 
en ligne, http://www.unesco.org/culture/en/endangeredlanguages/atlas. Precizăm că statele sunt 
permanent invitate să transmită informaţii despre idiomurile vorbite în propriul teritoriu, în scopul de 
a putea fi integrate în Atlas. Este evident că la nivel mondial există zone unde, în funcţie de dispariţia 
comunităţilor cel mai adesea restrânse, idiomul riscă să dispară. Fără o implicare constantă a statelor, 
Atlasul, deşi un instrument deosebit de util, inclusiv pentru specialiştii din domeniile PCI, va rămâne 
doar un instrument neactualizat. Este, desigur, notabilă preocuparea UNESCO de a atrage atenţia 
asupra importanţei conservării limbilor planetei.  

11 O menţiune, în cadrul acestui capitol se cere a fi făcută. Deşi există,  încă din anul 2005, un 
cadru care legiferează (şi) rolul limbii în conservarea şi moştenirea culturală vie, în Legea nr. 53/2013 
privind instituirea „Zilei Limbii române” se precizează la Art. 1: „(1) Se instituie ziua de 31 august ca 
Ziua Limbii române. (2) Ziua Limbii române poate fi marcată de către autorităţile şi instituţiile publice, 
inclusiv de reprezentanţele diplomatice şi institutele culturale ale României, precum şi de către alte 
instituţii româneşti din străinătate, prin organizarea unor programe şi manifestări cultural-educative, 
cu caracter evocator sau ştiinţific”. La Art. 2 se fac următoarele menţiuni: „(3) Societatea Română de 
Radiodifuziune şi Societatea Română de Televiziune, în calitate de servicii publice, pot include în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



17 DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 

 

151 

Dacă elementele de cultură populară erau clasificate şi categoriile acesteia 
erau stabilite în baza unor criterii precizate şi recunoscute ca atare de specialişti, 
lumea contemporană creează sisteme legislative care să reglementeze la nivel 
planetar sistemul de identificare şi păstrare a moşterii de orice fel. Pentru mai bine 
de două secole folclorul a fost supus unor interpretări numeroase şi diferite, domeniile 
acestuia au fost trasate cu destulă claritate şi se pare că abia după anul 2003, volens 
nolens terminologiile produc efecte asupra înţelegerii şi interpretării fenomenului, 
fără pretenţie de exhaustivitate. La 3 ani după apariţia Legii 410/2005, România va 
aduce precizări noi cu privire la moştenirea culturală ce se cerea a fi transmisă 
generaţiilor viitoare. Astfel, în textul noii legi sunt definite, în afara patrimoniului 
cultural imaterial, şi expresiile culturale tradiţionale, tezaurele umane vii şi marca 
tradiţională distinctivă, toate cu referire la patrimoniul viu:  

„În înţelesul prezentei legi, termenii şi expresiile de mai jos se definesc după 
cum urmează: 

a) patrimoniu cultural imaterial – totalitatea practicilor, reprezentărilor, expresiilor, 
cunoştinţelor, abilităţilor – împreună cu instrumentele, obiectele, artefactele şi spaţiile 
culturale asociate acestora – pe care comunităţile, grupurile sau, după caz, indivizii le 
recunosc ca parte integrantă a patrimoniului lor cultural; 

b) expresii culturale tradiţionale – forme de manifestare ale creativităţii umane 
cu exprimare materială, orală – forme de artă a cuvântului şi expresii verbale 
tradiţionale – forme de exprimare muzicală – cântece, dansuri, jocuri populare – forme 

                                                                                                                                                       

programele lor emisiuni culturale ori aspecte de la manifestările dedicate acestei sărbători”. Nu există un 
preambul sau vreo precizare în textul documentului care să marcheze importanţa limbii române pentru 
ceea ce este cunoscut drept popor, naţiune, rolul în menţinerea identităţii etc. Textul este scurt, sec şi 
oferă câteva informaţii despre acţiunile pe care anumite instituţii le pot sau trebuie să le întreprindă 
pentru a marca evenimentul amintit. Cu toate acestea, într-un comunicat oficial de pe site-ul Ministerului 
Culturii şi Identităţii Naţionale, ministrul în funcţie, Lucian Romaşcanu transmitea: „Ziua Limbii române 
este un moment în care ar trebui să ne aducem aminte de importanţa deosebită a acestui element al 
identităţii noastre naţionale. România de astăzi există ca urmare a limbii române, în jurul căreia au fost 
posibile Unirea Principatelor Române şi Marea Unire şi care stă la baza întemeierii sentimentului 
naţional. Niciun alt element nu ne uneşte mai tare ca faptul că vorbim aceeaşi limbă şi nu există niciun 
argument mai puternic care să fi fost invocat în făurirea statului naţional unitar român. Limba română 
este principalul liant care ne ţine împreună, care ne defineşte mai presus de orice, şi de aceea ar trebui 
să o ocrotim şi să o preţuim” [subl.n.] (cf. https://www1.agerpres.ro/cultura/2017/08/31/ministrul-
culturii-limba-romana-principalul-liant-care-ne-tine-impreuna-17-57-57, pagină verificată pe 6 iulie 2018). 
Mesajul atinge importanţa limbii ca factor identitar şi de asigurare a unităţii, deci a coeziunii sociale, 
aminteşte necesitatea ocrotirii limbii, fără a aduce informaţii ori motivaţii consistente. La aceeaşi dată, 
Republica Moldova celebrează „Limba noastră”, printr-o formulă menită să evite precizia terminologică, 
oficialul de la Chişinău Igor Dodon făcând precizări referitoare la limba moldovenească – limba lui 
Ştefan cel Mare, ştergând istoria limbii, dar şi istoria vorbitorilor de pe teritoriul Republicii Moldova. 
Mesajul nu pare a confirma ideea unităţii lingvistice şi, implicit, a rolului limbii ca vector patrimonial 
viu, fiind dublat de varianta în limba rusă: „«Limba noastră». Este o sărbătoare a limbii noastre istorice, 
aşa cum a vorbit-o şi marele domnitor Ştefan cel Mare şi Sfânt – limba moldovenească.[…], să ne 
cunoaştem limba şi să ne-o iubim, pentru că ea e parte a istoriei noastre de veacuri”, publicat pe site-ul 
Tribuna.md, 31 august 2017, pagină verificată pe 6 iulie 2018.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 18 

 

152 

de expresie sincretică – obiceiuri, ritualuri, sărbători, etnoiatrie, jocuri de copii şi 
jocuri sportive tradiţionale – forme ale creaţiei populare în domeniul tehnic, precum 
şi meşteşuguri ori tehnologii tradiţionale; 

c) tezaure umane vii – titlul onorific ce poate fi conferit acelor persoane care 
sunt recunoscute de către comunitate drept creatoare şi transmiţătoare de elemente 
ale unui domeniu al patrimoniului cultural imaterial, în forma şi cu mijloacele 
tradiţionale nealterate; 

d) marcă tradiţională distinctivă – elementul specific de autenticitate al expresiei 
culturale tradiţionale pe care o defineşte ca fiind reprezentativă pentru un grup de 
creatori, interpreţi ori meşteşugari tradiţionali, păstrători sau transmiţători ai elementelor 
patrimoniului cultural imaterial”. 

Remarcăm, urmărind dinamica terminologică, dar şi pe cea a direcţiilor în 
care este înţeles astăzi patrimoniul cultural imaterial, că pe de o parte, s-a consolidat 
ideea de patrimoniu viu – fapt fundamental în eliminarea ideii că tradiţionalul ar 
necesita o conservare „pietrificată”, dincolo de nevoile comunităţilor ori grupurilor 
umane actuale, iar pe de altă parte, se creează o viziune integratoare, permisivă, 
referitoare la maniera de conservare şi transmitere a acestui tip de moştenire culturală 
care nu are legătură numai cu nevoile umane imediate, ci mai ales cu cele de natură 
spirituală. A existat, desigur şi până la momentul 2003, recunoaşterea rolului 
folclorului ca factor de coeziune intercomunitară şi interumană, însă în prezent, în 
contextul în care planeta pare tot mai ameninţată de schimbări climatice, de varii 
interese de ordin economic, acte de terorism şi alte acţiuni prin care se doreşte 
impunerea autoritară a politicilor, sistemelor de gândire ale altor grupuri umane, în 
care există în lume conflicte armate ori ameninţări de expansiune teritorială, 
patrimoniul cultural imaterial devine o specificitate a umanului şi este recunoscut ca 
atare, cel puţin la nivel oficial, aşa cum o arată textul Convenţiei 2003, apreciind: 
„rolul inestimabil al patrimoniului cultural imaterial ca factor de apropiere, de 
schimb şi de înţelegere între fiinţele umane”. Chiar dacă, în prezent, terminologiile 
circulă în paralel în cadrul aceluiaşi stat, dar şi la nivel extins: patrimoniu cultural 
imaterial, folclor, cultură tradiţională ş.a., este evident că miza salvgardării, păstrării, 
transmiterii şi punerii în valoare a acestei moşteniri cultural-spirituale este diferită 
faţă de cea din alte perioade pe care umanitatea le-a traversat. Demersurile care astăzi 
au loc în diversele state ale planetei demonstrează necesitatea conştientizării la nivel 
de persoană şi nu doar de grup larg, a importanţei conservării a ceea ce poate fi 
deteriorat ori, la rigoare, trecut în fondul pasiv al culturii. 

Este o distanţă considerabilă şi nu doar la nivel temporal, între sensul iniţial 
al oricărui termen care are legătură cu tradiţia vie şi sensul actual al termenilor. 
Dacă luăm în considerare etimologia termenului patrimoniu, lucrurile nu sunt 
deosebit de clare în sensul trasării categoriei, denotând chiar o întreagă tradiţie pe 
care o moşteneşte domeniul patrimoniului, tradiţie asumată şi vizibilă şi în criteriile 
UNESCO. Vorbim, aşa cum se ştie, despre un concept cu ascendenţă în sistemele 
de gândire patriarhale, ale autorităţii dominante. Dicţionarele etimologice curente 
(cf. Harper 2018) consemnează aproape literal acest fapt: din secolul al XIV-lea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



19 DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 

 

153 

datează ideea de patrimoniu ca „proprietate a Bisericii”, ca şi de „moştenire 
spirituală a lui”, din limba franceză de sec. al XII-lea patremoine (moştenire) şi din 
latinescul patrimonium (domeniu de apartenenţă paternală sau moştenire din partea 
unui tată sau strămoş). Se pare că sensul figurativ de „proprietate moştenită de la 
un părinte sau strămoş” este atestat în secolul al XIV-lea. Chiar dacă vorbim astăzi 
de tipuri de patrimoniu – patrimoniu cultural şi natural, patrimoniu mixt, peisaje 
culturale (Orientations 2015: 11–12)12, ele păstrează ideea de conexiune cu un 
reper iniţial, cu o moştenire a cărei valoare este în primul rând materială, atestând 
apartenenţa la o comunitate şi aportul la profilul general al culturii universale, 
acesta din urmă considerat de maximă importanţă pentru generaţiile actuale şi 
viitoare. Nu este exclus, aşadar, ca date fiind mutaţiile pe care le suportă noţiuni ca 
                                                            

12 Cf. originalul : 
„II.A. Définition du patrimoine mondial 
Le patrimoine culturel et naturel 
45. Le patrimoine culturel et le patrimoine naturel sont définis aux articles 1 et 2 de la Convention 

du patrimoine mondial. 
Article 1 
Aux fins de la présente Convention sont considérés comme « patrimoine culturel »: 
– les monuments : oeuvres architecturales, de sculpture ou de peinture monumentales, éléments 

ou structures de caractère archéologique, inscriptions, grottes et groupes d’éléments, qui ont une 
valeur universelle exceptionnelle du point de vue de l’histoire, de l’art ou de la science; 

– les ensembles : groupes de constructions isolées ou réunies, qui, en raison de leur architecture, 
de leur unité, ou de leur intégration dans le paysage, ont une valeur universelle exceptionnelle du 
point de vue de l’histoire, de l’art ou de la science; 

– les sites : oeuvres de l’homme ou oeuvres conjuguées de l’homme et de la nature, ainsi que 
les zones y compris les sites archéologiques qui ont une valeur universelle exceptionnelle du point de 
vue historique, esthétique, ethnologique ou anthropologique. 

Article 2 
Aux fins de la présente Convention sont considérés comme « patrimoine naturel » : 
– les monuments naturels constitués par des formations physiques et biologiques ou par des 

groupes de telles formations qui ont une valeur universelle exceptionnelle du point de vue esthétique 
ou scientifique; 

– les formations géologiques et physiographiques et les zones strictement délimitées constituant 
l’habitat d’espèces animales et végétales menacées, qui ont une valeur universelle exceptionnelle du 
point de vue de la science ou de la conservation; 

– les sites naturels ou les zones naturelles strictement délimitées, qui ont une valeur universelle 
exceptionnelle du point de vue de la science, de la conservation ou de la beauté naturelle. 

12 Orientations devant guider la mise en oeuvre de la Convention du patrimoine mondial 
Le patrimoine mixte culturel et naturel. 
46. Des biens sont considérés comme « patrimoine mixte culturel et naturel » s’ils répondent à 

une partie ou à l’ensemble des définitions du patrimoine culturel et naturel figurant aux articles 1 et 2 
de la Convention. 

Les paysages culturels 
47. Les paysages culturels sont des biens culturels et représentent les « oeuvres conjuguées de 

l’homme et de la nature » mentionnées à l’article 1 de la Convention. Ils illustrent l’évolution de la 
société humaine et son établissement au cours du temps, sous l’influence des contraintes physiques 
et/ou des possibilités présentées par leur environnement naturel et des forces sociales, économiques et 
culturelles successives, externes aussi bien qu’internes”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 20 

 

154 

paternitate, graniţă sau naţionalitate, noţiunea de patrimoniu să-şi lărgească şi mai 
mult sau să-şi restrângă aria de acoperire; de altfel, prezenta Convenţie UNESCO 
subliniază în articolul 52 că nu orice bun de importanţă naţională sau regională va fi 
inclus în Lista Reprezentativă (Orientations 2015: 12)13. Este posibil ca în viitor să se 
decidă o nouă cartografiere a potenţialelor arii demne de a intra într-un întreg proces 
de susţinere, urmărire sistematică şi cercetare; provocările determinate de noile forme 
ale migraţiei (atât pe piaţa forţei de muncă sau în zona educaţiei, cât şi prin apariţia 
taberelor de refugiaţi care iau aspectul unor imense heterotopii), schimbările climatice, 
dispariţia unor specii sau accentuarea unor comportamente umane considerate deviante 
până acum câteva decenii (structuri moderne ale familiei, percepţii alternative ale 
identităţii de gen etc.) ar putea determina apariţia unor zone „matriceale”, în care 
elementul valoros să nu mai fie acela cu impact asupra comunităţii autohtone, ci 
acela care face posibilă convieţuirea, adaptarea, acceptarea. De aceea, unul dintre 
elementele pe care cercetătorii vor fi, practic, obligaţi să îl ia în considerare, este 
tocmai impactul pe care îl are repunerea în circuit a unei valori considerate 
excepţionale. Traseul de la specific spre global nu este deloc lipsit de riscuri, ştiut 
fiind că, dacă transmiterea din generaţie în generaţie a elementelor genuine funcţiona 
dintr-un impuls natural şi printr-o „genetică” a ideii de moştenire patrimonială, 
intervenţiile artificiale forţate pot denatura elementul vizat, uneori presiunea externă 
devenind atât de puternică, încât elementul-sursă, dacă nu cumva şi componenţii 
comunităţii care l-au generat, îşi pierd imunitatea în faţa influenţelor şi a contextului.  

Nu o singură dată a fost pusă la îndoială utilitatea sintagmei patrimoniu 
cultural imaterial (în limba engleză, intangible cultural heritage, în franceză: 
patrimoine culturel immateriel, distanţa de la intangibil la imaterial sau invers fiind 
importantă şi cu toate acestea, redusă până la suprapunerea totală a termenilor!), 
atâta vreme cât recunoaştem că aşa-numitul patrimoniu material are deja o 
componentă imaterială, intangibilă, iar manifestările patrimoniului imaterial creează 
„produse” culturale care solicită componente materiale, tehnici de fabricaţie sau 
meşteşuguri, de pildă (Deacon et al. 2004). Chiar dacă lipseşte, de fapt, o componentă 
monumentalistă care ar atrage atenţia imediat, rămân cu totul esenţiale trăsăturile 
definitorii ale patrimoniului imaterial, pe care le regăsim în structura elementelor 
care constituie, de pildă, lista reprezentativă a patrimoniului mondial viu: tradiţional, 
contemporan şi viu (EN: living/FR: vivant) în acelaşi timp, incluziv, reprezentativ, 
bazat pe comunitate (EN: community-based/FR: fondé sur les communautés). 
Trebuie avut, însă, în vedere, faptul că folclorul nu este un fenomen imobil, nici nu 
trebuie să fie considerat o victimă absolută a „vulgarizării” (de altfel firească) 
şi denaturării prin mediatizare şi comercializare. Aşa cum s-a afirmat deja de 
către specialişti, „calitatea de căpătâi a folclorului este tocmai schimbarea, 
                                                            

13  „52. Le but de la Convention n’est pas d’assurer la protection de tous les biens de grand 
intérêt, importance ou valeur, mais seulement d’une liste sélectionnée des plus exceptionnels d’entre 
eux du point de vue international. Il ne faut pas en conclure qu’un bien d’importance nationale et/ou 
régionale sera automatiquement inscrit sur la Liste du patrimoine mondial”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



21 DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 

 

155 

transformarea, adaptarea la noile condiţii de viaţă, la noile cerinţe ale „consumatorilor” 
(Constantinescu 2014)14. Tradiţia vie se află, aşadar, (şi) în mâinile, spiritul, interesele, 
preocupările şi acţinile generaţiilor de astăzi şi de mâine, iar maniera în care 
aceasta se va transforma este interesant de imaginat în condiţiile dinamicii rapide a 
tehnologiilor şi a modului de comunicare interumană pe care viitorul le va aduce. 
Probabil că paradoxul patrimoniului viu, într-un viitor apropiat, va fi acela că îşi va 
întoarce faţa de la mijloace şi metode clasice de comunicare, pierzând poate 
abilităţi cu greu dobândite la nivel extins în istoria umanităţii (un exemplu l-ar 
putea constitui scrierea de mână, citirea de pe suport de hârtie etc.), dar că îşi va păstra 
interesul pentru elementul tradiţional pe care îl va integra ca element diferenţiator 
şi valoros faţă de o lume din ce în ce mai diferită faţă de cea contemporană cu omul 
viitorului. Rolul patrimoniului imaterial va deveni, ne imaginăm, mai vizibil, 
conceptul urmând să îşi intre pe deplin în drepturi, înlocuind termenul de folclor, 
atunci când diferenţele majore dintre lumea rurală şi cea urbană vor deveni tot mai 
fine. Până atunci sau până la un alt moment ori context care va facilita această 
„relocare”, termeni precum folclor, cultură tradiţională, patrimoniu viu ori imaterial 
vor coexista în funcţie de interesele, dorinţa, ştiinţa şi conştiinţa specialiştilor, 
instituţiilor vizate, în funcţie de interesul şi interesele societăţii civile în ansamblul 
ei sau reprezentată prin ONG-uri cu activitate în domeniu. 

Rămâne de văzut, cel puţin din perspectiva ţării noastre, dacă data de 
17 octombrie, declarată în 2013, la un deceniu de la apariţia Convenţiei 2003, de 
către Ministerul Culturii de la vremea respectivă, drept „Ziua Patrimoniului 
Cultural Imaterial” va avea un ecou în rândul specialiştilor, a forurilor care se 
ocupă de cercetarea, conservarea, protejarea, salvgardarea şi punerea în valoare a 
acestui patrimoniu, dacă va avea un ecou în rândul păstrătorilor şi transmiţătorilor 
de patrimoniu ori a a comunităţii extinse, a „poporului” (termen, şi acesta, 
controversat) român actual, incluzând, desigur, minorităţile etnice, dacă patrimoniul 
viu va deveni o preocupare asumată responsabil de către ONG-urile interesate. În 
                                                            

14 „I.L.P.:«De fapt, ce este folclorul autentic, dle profesor? Cum îl deosebim de celălalt, 
contrafăcut?» N.C.: «Ar însemna să deschidem o adevărată cutie a Pandorei, să ne întoarcem 30-40-50 de 
ani înapoi, să redeschidem polemici în legătură cu „poluarea” folclorului etc. Şi atunci, amintiţi-vă, existau 
un singur post de televiziune cu 2 ore de program pe zi, un post naţional de radio, o casă de discuri unică, o 
cenzură eficientă etc. etc., în timp ce acum…, plus Internetul, sursă inepuizabilă de orice fel de muzici 
pofteşte inima sau gustul fiecărui consumator. Există, desigur, arhivele de folclor, care deţin, ca şi muzeele, 
mostre dintr-un folclor considerat, de cei ce l-au cules, drept autentic, deşi „veacul înaintează”, iar calitatea 
de căpătâi a folclorului este tocmai schimbarea, transformarea, adaptarea la noile condiţii de viaţă, la noile 
cerinţe ale „consumatorilor”» […] ILP: «Când a încetat să se creeze folclor autentic? De ce suntem tentaţi 
să apreciem că doar cântecele/dansurile/costumele vechi sunt valoroase?»/N.C.: «Pot să refuz să răspund la 
această întrebare? Sau să răspund, tranşant, într-un singur cuvânt: niciodată!? Povestirile şi cântecele despre 
Primul şi Al Doilea Război Mondial sunt ele folclor autentic sau nu? Da, zic eu, chiar cu asupra de măsură. 
Dar bancurile despre „epoca de aur”? Dar aşa-zisele legende urbane, mostre de folclor contemporan, create, 
produse în alte medii decât şezătoarea satului tradiţional sau claca de desfăcat porumb ori lungile nopţi de 
aşteptat la moară? Şi de ce ar dispărea folclorul muzical? Ar fi muzica populară mai perisabilă decât basmul 
popular? Nu văd de ce. Dimpotrivă!»”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 22 

 

156 

ce măsură o astfel de zi, dedicată patrimoniului viu poate reprezenta o modalitate 
de conştientizare a importanţei moştenirii cultural-tradiţionale vii, este o chestiune 
care rămâne deschisă. Cum anume poate ocoli patrimoniul viu acţiunile şi 
manifestările-reclamă, lipsite de viziune şi de o strategie gândită în profunzime, 
cum se poate „apăra” de acţiunile întreprinse în numele sau pentru promovarea sa, 
rămâne de urmărit. O analiză de dată recentă şi fără pretenţii de rigurozitate s-ar 
putea face în măsura în care ne putem chestiona cu privire la numărul instituţiilor, 
specialiştilor, persoanelor interesate sau a membrilor comunităţilor din mediul 
urban sau rural care au cunoştinţă de o astfel de celebrare deloc minoră ca 
importanţă. Trecerea de la folclor la patrimoniul cultural imaterial reflectă, aşadar, 
nu doar ideea de dinamică sau pe cea de procesualitate a termenilor, ci şi 
imixtiunile factorilor nonacademici, din afara domeniilor de studiu care au 
contribuit la impunerea conceptelor actuale. 

BIBLIOGRAFIE 

Studii 
Bârlea 1974 = Ovidiu Bârlea, Istoria folcloristicii româneşti, Bucureşti, Editura Enciclopedică Română. 
Boas 1916 = Fr. Boas, Tsimshian Mythology. Based on texts recorded by Henry W. Tate, ca Accompanying 

Paper în Thirty-First Annual Report of American Ethnology to the Secretary of the Smithsonian 
Institute 1909-1910, Washington, Government Printing Office. 

Brunvand 1996 = Jan Harold Brunvand (ed.), American Folklore. An Encyclopedia, New York & 
London, Garland Publishing, Inc. 

Deacon et al. 2004 = Harriet Deacon, Luvuyo Dondolo, Mbulelo Mrubata, Sandra Prosalendis, The 
Subtle Power of Intangible Heritage: Legal and Financial Instruments for Safeguarding 
Intangible Heritage, Cape Town, HSRC Press. 

Dundes 1965 = Alan Dundes,  (ed.), The Study of Folklore, Prentice Hall Inc., Englewood Cliffs, N.J. 
Hasdeu 1879 = B.P. Hasdeu, Prefaţă la Cuvente den bătrâni. Cărţile poporane ale românilor în 

secolul XVI în legătură cu literatura poprană cea nescrisă. Studiu de filologiă comparativă, 
Bucureşti, 1879, reluat în 1937, Bucureşti, Editura Cultura Naţională. 

Hasdeu 1893 = B.P. Hasdeu, Etmologycum Magnum Romaniae. Dicţionarul limbei istorice şi poporane a 
românilor, Bucureşti, Stabilimentul Grafic I.V. Socec, 1893, reluat în Hasdeu, Pagini alese, ediţie 
îngrijită de Andrei Rusu, studiu introductiv de Paul Cornea, vol. I, II, Bucureşti, 1970. 

Honko 1990 = Lauri Honko (ed.), Religion, Myth, and Folklore in the World's Epics: The Kalevala 
and Its Predecessors, Haga, Walter de Gruyter. 

Ispas 2003 = Sabina Ispas, Cultură orală şi informaţie transculturală, Bucureşti, Editura Academiei 
Române. 

Ispas 2009 = Sabina Ispas (coord.), Repertoriul naţional de patrimoniu cultural imaterial, ediţie 
îngrijită de Irina Balotescu, traducere în limba franceză de Cristiana-Monica Papahagi, 
Bucureşti, CIMEC. 

Leech 1949 = Maria Leech (ed.), Funk & Wagnalls Standard Dictionary of Folklore, Mythology, and 
Legend, 2 vol., New York, Funk & Wagnalls. 

Moseley 2010 = Christopher Moseley (ed.), Atlas des langues en danger dans le monde, 3ème édition. Paris, 
Editions UNESCO, version en ligne, http://www.unesco.org/culture/en/endangeredlanguages/atlas. 

Van Gennep 1909 = Arnold Van Gennep, Religions, mœurs et légendes: essais d'ethnographie et de 
linguistique, vol. 2, Paris, Société du Mercure de France. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



23 DE  LA  FOLCLOR  LA  PATRIMONIUL  CULTURAL  IMATERIAL 

 

157 

Van Gennep 1924 = Arnold Van Gennep, Le Folklore, Paris, Librairie Stock. 
Vulcănescu 1979 = Romulus Vulcănescu, Dicţionar de etnologie. I. Terminologie. II. Personalităţi, 

Bucureşti, Editura Albatros. 
 

Articole şi interviuri 
Constantinescu 2014 = Nicolae Constantinescu, În tezaurul culturii populare se găsesc semnele cele mai 

viguroase ale identităţii româneşti, interviu consemnat de Ion Longin Popescu, în „Cotidianul”, 
12 iulie 2014. 

Dunaway 1984 = David K. Dunaway, The world’s non physical heritage, CLT.84/CONF.603; CLT.84/ 
CONF.603/COL.1, (disponibil la http://unesdoc.unesco.org/images/0006/000609/060950eb.pdf). 

Seitel 2002 = Peter Seitel, Defining the Scope of the Term Intangible Cultural Heritage, Center for 
Folklife and Cultural Heritage, Smithsonian Institution, Washington, D.C. International Expert 
Meeting, Intangible Cultural Heritage: Priority Domains for an International Convention, Rio 
de Janeiro, Brazil, 22 24 January 2002. 

 
Resurse şi documente online (pagini accesate în 13 iulie 2018) 

Agerpres 2017 = https://www1.agerpres.ro/cultura/2017/08/31/ministrul-culturii-limba-romana-principalul-
liant-care-ne-tine-impreuna-17-57-57. 

Chengdu 2013 = Chengdu International Conference on Intangible Cultural Heritage in Celebration 
of the Tenth Anniversary of UNESCO’s Convention for the Safeguarding of the Intangible 
Cultural Heritage, UNESCO ITH/13/EXP/3, 2013. 

Final 1984 = Final report, Meeting of experts to draw up a future programme concerning the 
non-physical heritage, CLT-84/CONF.603 (disponibil la http://unesdoc.unesco.org/images//-
0014/001432/143226fo.pdf). 

Glossaire 2002 = Glossaire patrimoine culturel immatériel/Glossary Intangible Cultural Heritage, préparé 
par une réunion internationale d’experts à l’UNESCO, 10-12 juin 2002/prepared by an international 
meeting of experts at UNESCO, 10-12 June 2002, réalisé sous la direction scientifique/edited by 
Wim van Zanten, Université de Leiden /Leiden University, http://www.unesco.org/culture/ich/-
doc/src/00265.pdf. 

Global 1999 = International Conference A Global Assessment of the 1989 Recommendation on the 
Safeguarding of Traditional Culture and Folklore: Local Empowerment and International 
Cooperation, (disponibil la http://www.unesco.org/culture/ich/en/events?meeting_id=00058). 

Harper 2018 = Douglas Harper, Etymonline – Online Etymology Dictionary, © Douglas Harper, 2001–2018. 
Legea 2005 = Legea nr. 410 din 29 decembrie 2005 privind acceptarea Convenţiei pentru salvgardarea 

patrimoniului cultural imaterial, adoptată la Paris la 17 octombrie 2003. Textul actului este 
publicat în „Monitorul oficial”, nr. 17/9 ian. 2006. 

Legea 2013 = Legea 53/2013 privind instituirea Zilei Limbii române. Ziua Limbii române, lege 
nr. 53/2013, publicată în „Monitorul oficial”, Partea I, nr. 145 din 19 martie 2013. 

Orientations 2015 = Organisation des Nations Unies pour l’Education, la Science et la Culture, Orientations 
devant guider la mise en oeuvre de la Convention du patrimoine mondial, WHC.15/01 8 Juillet 
2015. 

Raport 1982 = Raportul asupra reuniunii experţilor, disponibil la adresa http://unesdoc.unesco.org/images/-
0004/000493/049393eb.pdf, 1982.  

Raport 2001 = Report on the Preliminary Study on the Advisability of Regulating Internationally, 
Through a New Standard-setting Instrument, the Protection of Traditional Culture and Folklore, 
http://unesdoc.unesco.org/images/0012/001225/122585e.pdf, Paris, 2001. 

Rezoluţia 1980 = Rezoluţia 5/03, publicată în 21 C/Resolution 5/03, Records of the General Conference 
Twenty-first Session Belgrade, 23 September to 28 October 1980, p. 81 (disponibil la http://unesdoc.-
unesco.org/images/0011/001140/114029e.pdf). 

Tribuna 2017 = Tribuna.md, 31 august 2017. 
22C/5 1984 = 22 C/5. Approved Programme and Budget for 1984, 1985, Paris, January 1984, disponibil 

la http://unesdoc.unesco.org/images/0005/000579/057999eo.pdf. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei



 IRINA  BALOTESCU 24 

 

158 

FROM  FOLKLORE  TO  INTANGIBLE  CULTURAL  HERITAGE – TRANSFORMATIONS  
AND  EVOLUTIONS  TOWARDS  A  POLITICAL  CONCEPT 

ABSTRACT 

This article aims to trace and discuss fundamental mutations in research fields as folkloristics 
and cultural heritage, in relation to strategies developped by UNESCO. Transformation, understanding 
and interpretation of such concepts as popular antiquities, folklore or intangible cultural heritage are 
meant to prove that, in scholarly environments, as well as in the education or „general” knowledge 
nowadays, the cultural and government policies, both at national and especially international level, 
tend to gain more ground in areas traditionally seen as the privilege of researchers or academics. We 
may observe how concepts that for years have been imposed among specialists as essential in 
understanding the phenomena of so-called traditional or popular cultures are rethought, transformed 
used and spread under the influence of factors that are related to the decision-making and strategic 
mechanisms of the contemporary world. 

 
Keywords: folklore, intangible cultural heritage, (UNESCO) list, (ICH) Convention 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:41 UTC)
BDD-A31553 © 2018 Editura Academiei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

