Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

Remus Mihai FERARU | Biserica necalcedoniana

(Universitatea de Vest | sjro-iacobiti in secolele VI-VII
din Timigoara)

Abstract: (The Non-Chalcedonian Syro-Jacobite Church during the 6th and 7th Centuries) Our study aims
to outline the main stages of the establishment and organization of the Syro-Jacobite Church throughout the 6th
and 7th centuries. Likewise, we intend to present the organization of the Syro-Jacobite Church, as well as its
relations with the monophysite sister churches (the monophysite Church of Alexandria). The Syro-Jacobite
church has two founders: Patriarch Severus of Antioch and Bishop Jacob Baradaeus. The latter laid the
foundations of a monophysite church hierarchy parallel to that of the Melkite Church. In 557, Jacob Baradaeus
ordained Sergius of Tella as the patriarch of the Jacobite Church. The Jacobean bishops and patriarchs did not
establish their residence in the bishops' centres in the cities, where the Chalcedonian bishops resided, but in
monasteries. At the time of the conquest of Syria by the Arabs (636), the territorial area of the Syro-Jacobite
Church extended between Armenia, to the north and Palestine, to the south and respectively, from the shores of
the Mediterranean Sea, to the west and to Mesopotamia, to the east. The Jacobite patriarchs of Antioch
maintained good relations with the Monophysite Church of Alexandria. Emperor Heraclius initiated negotiations
for religious union with the hierarchs of Jacobite Church (Metropolitan Isaiah of Edessa and Patriarch Athanasius
Camelarius), which ended in failure. The Jacobite church was not a "national" church; it was to define its identity
in concrete terms, rejecting the Greek language or at least restricting its use in favour of the Syrian language.

Keywords: The Syro-Jacobite Church, Monophysicism, Jacob Baradaeus, Heraclius Emperor, church
union

Rezumat: Studiul nostru isi propune sa traseze principalele etape ale Intemeierii si organizarii Bisericii
siro-iacobite de-a lungul secolelor al VI-lea si al VII-lea. in egald misurd, ne propunem si prezentim
organizarea Bisericii siro-iacobite, precum si relatiile acesteia cu Bisericile monofizite surori (Biserica
monofizita din Alexandria). Biserica siro-iacobitd are doi intemeietori: patriarthul Sever al Antiohiei si
episcopul lacob Baradai. Acesta din urma a pus bazele unei unei ierarhii bisericesti monofizite paralela cu
cea a Bisericii melkite. in 557, Iacob Baradai l-a hirotonit pe Sergiu de Tella ca patriarh al Bisericii
iacobite. Episcopii si patriarhii iacobiti nu si-au stabilit resedinta in centrele episcopale din orase, unde
rezidau episcopii calcedonieni, ci in manastiri. In momentul cuceririi Siriei de catre arabi (636), aria
teritoriald a Bisericii siro-iacobite se extindea intre Armenia, la nord si Palestina, la sud si respectiv, de la
tarmul Marii Mediterane, la vest si pana in Mesopotamia, la est. Patriarhii iacobiti ai Antiohiei au pastrat
bune relatii cu Biserica monofizitd a Alexandriei. Imparatul Heraclie a initiat tratative de unire religioasd
cu ierarhii Bisericii iacobite (mitropolitul Isaia al Edessei si patriarhul Atanasie Camelarius) care s-au
incheiat cu un esec. Biserica iacobitd nu era o biserica ,,nationala”’; ea urma sa-si defineasca in mod concret
identitatea, respingand limba greaca sau cel putin restrangand utilizarea acesteia, in favoarea limbii siriace.

Cuvinte-cheie: Biserica siro-iacobitd, monofizism, lacob Baradai, imparatul Heraclie, unire bisericeascd

126

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)



Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

Aparitia nestorianismului si a monofizismului a dat nastere la aprige controverse
doctrinare in sanul Bisericii rasaritene, care au contribuit de o maniera decisiva la
ruperea unitatii acesteia. Divergentele doctrinare s-au datorat Tn mare parte receptarii
diferite a definitiei hristologice formulate la Sinodul al IV-lea Ecumenic de la Calcedon
(451). In memoria unor largi fractiuni religioase din Orient, care au rimas fidele
limbajului teologic al Sfantului Chiril al Alexandriei, Sinodul de la Calcedon a ramas
ca ,,sinodul blestemat”. In general, monofizitii au perceput Calcedonul ca ,,0 reinviere
a nestorianismului” (Sesboiié-Wolinski 1994, 414).

Dupa sinodul de la Calcedon, crestinii rasariteni au ramas divizati 1n trei grupe:
calcedonienii, monofizitii sau necalcedonienii si nestorienii. La randul lor, monofizitii
se Tmparteau In eutihieni sau monofiziti extremisti care acceptau in totalitate doctrina lui
Eutihie si severieni sau monofiziti moderati care il aveau ca mentor pe patriarhul Sever al
Antiohiei (512-518). Monofizitii moderati erau atagati de limbajul monofizit al Sfantului
Chiril al Alexandriei' (Ramureanu 1951, 588-589).

Datorita refuzului monofizitilor de a recunoaste dogma hristologica formulatd la
Calcedon (451) si din dorinta lor de a adopta formula monofizitd In privinta raportului
dintre cele doua firi, dumnezeiasca si omeneascd, din persoana Mantuitorului lisus
Hristos, inca de la mijlocul secolului al V-lea si de-a lungul secolului urmétor, asistam la
intemeierea Bisericilor monofizite, numite si necalcedoniene; aceste Biserici s-au format
prin dezlipirea unei parti a episcopatului din Egipt, Siria si Palestina de Biserica imperiala
sau melkita (de la melek — rege, imparat) (Morrisson 2004, 412) care a aprobat dogma
calcedoniana si recunostea autoritatea impératului bizantin. Bisericile necalcedoniene s-au
separat de marea Biserica a Résaritului, rupand astfel unitatea crestinismului rasaritean
(Bébus, 2003, 105-106).

Daca la origine, problema monofizismului era esential religioasd, de-a lungul
secolului al VI-lea si mai ales la inceputul secolului al VII-lea, ea a suferit transformari
majore, devenind o problema cu caracter etnic. Tulburarile religioase care au izbucnit
la Ierusalim, Alexandria si Antiohia, provocate de impunerea deciziilor dogmatice
formulate la sinodul de la Calcedon, s-au transformat in veritabile revolte etnice; ele au
fost reprimate cu cruzime de citre autorititile civile si militare. In realitate, aceste
dispute religioase mascau aprige contradictii etnice si aspiratii mai vechi de
independenta, mai ales In Siria si Egipt, unde populatia autohtond ajunsese treptat la
convingerea necesitatii separarii de Bizant. Asadar, In prima jumatate a secolului al
Vll-lea, elementul politico-religios a contribuit de o manierd decisiva la definirea
identitatii etnice a locuitorilor Egiptului si Siriei’. (Vasiliev 2010, 141)

In Siria, monofizismul avea adepti fanatici, mai ales In rindul monahilor. Sirienii
nu erau monofiziti In sensul strict al cuvantului, deoarece respingeau invatatura gresita a
lui Eutihie; totodata, ei refuzau deciziile Sinodului de la Calcedon. O parte dintre acestia

' Vezi si Meyendorft 1997, 27; Meyendortf 1996, 49.

2 Georgije Ostrogorski afirmi, pe buni dreptate, ci ,,monofizismul a fost de-a lungul secolelor cel mai
viguros mod de expresie al antagonismului istoric intre aria de civilizatie crestind orientala (egipteana si
siriand) si aria greaca crestind”, vezi Ostrogorski 1996, 87, nota 2 si p. 90.

127

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)



Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

adoptase hristologia chiriliana cu ,,nuante” monofizite care fusese aprobatd de sinoadele
de la Antiohia (508) si Sida (511)" (Chifar 2002, 175-176; Ramureanu et alii, 400). In
egala masura, in Siria, ca si In Egipt, disputele religioase se amestecau cu rivalitatea
dintre sirieni §i greci. Disputa monofizita a fost un prilej favorabil pentru sirieni, care,
sub forma nemultumirii religioase, isi manifestau dorinta de emancipare de sub
autoritatea politicd a Bizantului. Studiul nostru 1si propune sa traseze principalele etape
ale intemeierii si organizarii Bisericii siro-iacobite de-a lungul secolelor al VI-lea si al
VII-lea. In egald masuri, ne propunem si prezentim organizarea Bisericii siro-iacobite,
precum si relatiile acesteia cu Bisericile monofizite surori (Biserica monofizitd din
Alexandria).

1. Intemeierea Bisericii siro-iacobite

Dupa 451, separarea Bisericii monofizite de Biserica imperiald urmeaza in Siria
o dinamica analoga celei din Egiptul monofizit, prin instituirea unei ierarhii bisericesti
autonome, paralela cu ierarhia clerului melkit (Meyendorff 1993, 286-287).

Politica religioasa de toleranta si de ,,dialog” adoptata de Imparatul Iustinian fata
de monofizitii sirieni le-a dat posibilitatea acestora sd-si organizeze o Biserica separata
de Biserica imperiald. Intre Sinodul de la Calcedon (451) si moartea imparatului
Anastasie (518), doctrina monofizitd fusese marturisita oficial de catre mai multi patriarhi
ai Antiohiei, dintre care cel mai remarcabil a fost, fara indoiald, Sever (512-518). Patriarhul
Sever al Antiohiei a reusit, in timpul scurtei sale pastoriri, sd pund bazele unei ierarhii
monofizite in Siria. Insd odatd cu venirea pe tronul imperial a lui Tustin I (518-527), un
aparator infocat al doctrinei calcedoniene, s-a declansat o violentd reactie
antimonofizita: episcopii care au refuzat sa accepte hotararile sinodului de la Calcedon
au fost depusi din scaunele lor si Intemnitati, astfel incat ierarhia monofizita siriana a
fost amenintatd cu disparitia. Principalii lideri monofiziti — Sever de Antiohia si
episcopul Iulian de Halicarnas — au fost exilati in Egipt. Desi se afla 1n exil, Sever a pastrat
legatura prin scrisori cu fostii séi credinciosi monofiziti din Antiohia, ingrijindu-se mai ales
de perpetuarea ierarhiei monofizite in Siria (Ramureanu 1951, 610-612; Janin 1997,
377-378).

La un sfert de secol dupa inldturarea lui Sever de pe scaunul patriarhal al
Antiohiei, ierarhia bisericeasca monofizita din Siria a fost salvatd de cétre imparateasa
Teodora, protectoarea episcopilor si cilugarilor monofiziti exilati la Constantinopol. in
542/543, Al-Harith (Arethas), seful tribului Ghassanizilor, vasal Bizantului, al carui
teritoriu se situa in desertul Siriei®, i-a cerut Teodorei si-i trimiti cAtiva episcopi pentru
a-1 pastori pe supusii sai. Al-Harith si majoritatea supusilor sai erau monofiziti, ceea ce

! Sirienii agreau formula chiriliand pia pdoig 108 Geod Adyov ceaprwuévy pe care o interpretau in sens
monofizit, vezi, Ramureanu 1951, 609, n. 70.

2 In 531, impdratul Iustinian a reunit toate triburile arabe din Siria sub autoritatea sefului tribului
Ghassanizilor, Al-Harith (Arethas), care a primit titlul imperial de patricius. Al-Harith a devenit aliatul
romanilor, iar misiunea sa era de a apara granita rasariteand a Imperiului de atacurile persilor si ale aliatilor lor,
vezi, Meyendorff 1993, 129.

128

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)



Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

le-a asigurat sprijinul imparatesei. Teodora i-a poruncit protejatului sdu Teodosie, fostul
patriarh monofizit al Alexandriei', si-i hirotoneasci ca episcopi pe doi calugiri monofiziti
exilati la Constantinopol: Teodor din Arabia si Iacob Baradai (500-578)?. Cel dintai a fost
numit arhiepiscop al Bostrei, exercitandu-si jurisdictia asupra Arabiei si Palestinei; cel
de-al doilea a fost numit episcop al Edessei, avand jurisdictie asupra Siriei,
Mesopotamiei si Asiei Mici (Vasiliu 1965, 137-138; Chitescu 1961, 526-527; Janin
1997, 378). Teodor a disparut fara a lisa urme. In schimb, Iacob Baradai, animat de un
neobosit zel apostolic, a desfasurat intre 542 si 578 o intensd activitate misionara
clandestina, hirotonind episcopii si clerul monofizit in Asia Mica, Siria, Armenia si Egipt;
el a pus bazele unei ierarhii bisericesti monofizite ai cérei episcopi erau cateodata
hirotoniti fard a fi numiti Intr-un scaun episcopal permanent. De la numele lui Iacob
Baradai, monofizitii din Siria sunt numiti iacobiti; in cinstea lui, Biserica siriana se
numeste iacobitd, iar data Intemeierii ei a fost stabilitd in anul 542/543, cand lacob
Baradai a fost hirotonit episcop (Meyendorff, 1993, 62-63; 250, 288).

Péana in 557-558, lacob Baradai a hirotonit doi patriarhi si douazeci si sapte de
episcopi (Meyendorff 1993, 288; Maraval 2005, 420). In 557, el I-a hirotonit ca patriarh
al Antiohiei pe prietenul séu, calugarul Sergiu de Tella (557-561). Acesta din urma a fost
considerat drept succesorul legitim al lui Sever din Antiohia.

2. Biserica siro-iacobiti in secolul al VI-lea

In a doua jumitate a secolului al VI-lea, Biserica iacobiti s-a confruntat cu o
serie de dificultati datoritd numeroaselor conflicte care au izbucnit in sanul acesteia.
Patriarhul Sergiu de Tella (1561) a intrat in conflict cu Teodosie al Alexandriei,
protejatul Teodorei, deoarece fi sustinea pe triteisti’. La trei ani dupd moartea lui Sergiu
de Tella, la cererea lui Teodosie al Alexandriei, lacob Baradai 1-a hirotonit patriarh al
Antiohiei pe calugarul egiptean Pavel cel Negru (564). Noul patriarh (564-581) fusese
secretarul lui Teodosie si era un antitriteist convins* (Rus 2003, 663). Teodosie i-a
incredintat lui Pavel cel Negru misiunea s viziteze Egiptul si sa restaureze ierarhia
monofizitd de acolo.

Dupa esecul misiunii sale la Alexandria si moartea protectorului sdu Teodosie (566),
Pavel s-a intors in Siria, unde a constatat ca nu este dorit de catre adeptii lui lacob

! Patriarhul Teodosie al Alexandriei era conducitorul de facto al necalcedonienilor din intregul Imperiu. Dupa
depunerea sa din scaunul patriarhal al Alexandriei (536), Teodosie s-a refugiat la Constantinopol, unde a trait
ascuns in palatul imperial pand la moartea sa in 566. El a fost sustinut de catre imparateasa Teodora, Michel
Le Syrien, Chronique, 11 (1901), IX, 21, 196.

2 Porecla Baradai / Bar Addai (,,Zdrentarosul”) atribuita lui lacob se datoreaza faptului ca acesta a strabatut
intregul Orient deghizat in cersetor pentru a nu fi recunoscut de politia imperiala, Rus 2003, 368 (s.v.
,,lacob Baradeus”).

3 in secolul al VI-lea a aparut in sanul monofizitilor secta Triteistilor, care Invatau cd ,,in Sfanta Treime
existd trei naturi sau substante divine, dupa numdrul celor trei persoane. Triteistii atribuiau fiecarei
persoane a Sfintei Treimi o natura divina proprie, distincta”; de aici trageau concluzia ca in Sfanta Treime
sunt nu unul, ci trei Dumnezei, vezi, Nacu 2010, 195.

4 Vezi si Brooks 1930, 468-476.

129

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)



Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

Baradai, desi acesta din urma nu i se opunea. In schimb, Pavel a avut parte de o primire
favorabila din partea emirului arab Al-Harith, care i-a oferit protectie. Domic sa-si
recupereze jurisdictia asupra Siriei si beneficiind de sustinerea emirului Al-Harith,
precum si de legaturile sale cu curtea imperiald, patriarhul iacobit Pavel cel Negru a
mers pentru negocieri la Constantinopol (571); el a acceptat edictul de unire cu
calcedonienii emis de catre imparatul Iustin al II-lea (565-578) si a intrat in comuniune
cu acestia'. Insa, dupa ce si-a dat seama cd marea masi a credinciosilor monofiziti nu
il urmeaza, Pavel a refuzat colaborarea cu diofizitii, fiind arestat in cele din urma. Dupa
ce a evadat, el s-a refugiat din nou la triburile beduinilor ghassanizi, bucurandu-se de
ospitalitatea filarhului Al-Mundhir, fiul lui Al-Harith.

Din Arabia, Pavel s-a retras in Egipt, unde s-a implicat in treburile bisericii
locale; In 575, el 1-a hirotonit — pe ascuns si in mod necanonic — ca patriarh monofizit
al Alexandriei, pe calugarul sirian Teodor. Insi, monofizitii egipteni nu l-au acceptat
pe Teodor, alegandu-si, in acelasi an, propriul patriarh, in persoana lui Petru (575-577),
unul dintre cei care l-au insotit in exil pe Teodosie. lacob Baradai 1-a recunoscut pe
Petru ca patriarh legitim al Alexandriei>. In 578, datoriti colaborarii sale cu
calcedonienii, patriarhul iacobit Pavel cel Negru a fost depus din scaunul patriarhal al
Antiohiei; in 581, el a murit la Constantinopol in circumstante necunoscute’.

Dupa moartea lui Pavel cel Negru (581), scaunul patriarhal iacobit al Antiohiei
a fost ocupat de catre Petru de Callinicum (581-591). Acesta din urma si-a stabilit
resedinta la manastirea Gubba Barraya, la est de Alep, deoarece Antiohia, la fel ca
celelalte mari orase siriene, era controlata de ierarhia calcedoniand; de altfel, succesorii
lui Petru de Callinicum au avut resedinta la aceeasi manastire pand in 611, cand
Antiohia a fost cuceriti de persi®. Unul dintre succesorii lui Petru de Callinicum a fost
patriarhul Atanasie Camelarius (595-631), renumit pentru cultura si ascetismul sau.
Atanasie a participat la tratativele de unire religioasa, purtate cu imparatul Heraclie la
Mabboug (Hierapolis, in Siria).

3. Biserica siro-iacobiti in secolul al VII-lea

Cucerirea Siriei de catre persi (613) a fost primita cu bucurie de catre monofizitii
sirieni, care, sub noua stapanire persand, sperau sa scape de persecutiile dezlantuite
impotriva lor de autorititile bizantine. In acest sens, patriarhul iacobit Mihail Sirianul
(1166-1199) scria cu usurare in Cronica sa ca, odata cu cucerirea persana a Siriei, ,,...
scaunele episcopale erau pretutindeni conduse de catre episcopii nostri (n.a. episcopii

! Michel Le Syrien, Chronigue, 11, (1901), X, 6, 304; in 571, Iustin al II-lea a promulgat un edict de unire
religioasd (mpdypoyua) intre calcedonieni si monofiziti care punea de acord ortodoxia calcedoniana cu
monofizismul severian, vezi Meyendorff 1993, 282-283.

2 Petru s-a proclamat patriarh al coptilor. El sustinea o hristologie chirilo-severiano-iacobita. Astfel a luat
fiinta Biserica copta egipteana separatd de patriarhia melkita a Alexandriei, Maraval 2005, 422.

3 Meyendorff 1993, 288-289; Ramureanu,1951, 606.

4 Ibidem, 290.

130

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)



Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

iacobiti) si amintirea calcedonienilor disparuse de la Eufrat pana in Orient”'. In urma
acestui eveniment, patriarhul Atanasie Camelarius i scria cu satisfactie lui Anastasie,
patriarhul copt al Alexandriei (604-616): ,lumea se bucurd de pace si dragoste,
deoarece noaptea calcedoniani a fost alungata”?. In urma cuceririi Siriei de catre persi,
influenta calcedonienilor in aceasta regiune a fost anihilat, cu atat mai mult cu cat regele
persan Chosroes al Il-lea (589-628) a decis, din ratiuni politice, sa-i favorizeze pe
monofizitii din teritoriile cucerite. Asadar ocupatia persana a fost beneficd pentru
Biserica siro-iacobita.

Odata cu reintegrarea Siriei in statul bizantin de catre imparatul Heraclie,
Biserica siro-iacobita s-a confruntat cu noi dificultiti. Heraclie a initiat tratative de
unire religioasa cu ierarhii Bisericii iacobite (mitropolitul Isaia al Edessei si patriarhul
Atanasie Camelarius) care s-au incheiat cu un esec. In replica, imparatul a declansat o
persecutie impotriva iacobitilor; el a incercat sa le impuna cu forta unirea cu Biserica
imperiald pe baza doctrinei monoenergiste®.

4. Organizarea Bisericii siro-iacobite

Biserica siro-iacobita avea rang de patriarhie. Intistatitorul ei purta titlul de
Patriarh al Antiohiei. Patriarhia monofizita a Antiohiei are doi Intemeietori: patriarhul
Sever al Antiohiei si episcopul Iacob Baradai. In timpul scurtei sale pastoriri, Sever al
Antiohiei a reusit sa puna bazele unei ierarhii monofizite in Siria; totodatd, Sever a pus
bazele hristologiei monofizite siriene. Opera lui Sever al Antiohiei a fost continuata si
desavarsita de catre episcopul Iacob Baradai. Potrivit istoricului loan din Efes, lacob a
hirotonit doi patriarhi si douiizeci si sapte de arhiepiscopi si episcopi*; el a pus bazele
unei unei ierarhii bisericesti monofizite paralela cu cea a Bisericii melkite.

Episcopii iacobiti nu si-au stabilit resedinta in centrele episcopale din orase, unde
rezidau episcopii calcedonieni, ci Tn manastiri care au jucat un rol extrem de important
in viata Bisericii iacobite: episcopii si patriarhii erau recrutati dintre calugari. Desi
purtau titlul de Patriarh al Antiohiei, patriarhii iacobiti nu rezidau in Antiohia; de
obicei, ei preferau sa-si stabileasca resedinta fie in manastirea de unde proveneau sau
unde fusesera alesi sau hirotoniti si unde, cel mai adesea, erau Tnmormantati. Asa se
explicd de ce, intre 650 si 950, resedinta patriarhilor iacobiti a avut un caracter
witinerant”, deplasandu-se in manastirile situate In imprejurimile oraselor din provincia
Osrhoene si din regiunile invecinate: Jarablous, Ra’s al-’Ayn, Manbij, Harran, Raqqa,
Sarouj. In 950, patriarhul iacobit si-a stabilit resedinta in imprejurimile Malatyei si
Diyarbekirului (Dagron et alii, 1993, 415-416; Maraval 2005, 420; Vasiliu 1965, 138;
Janin 1997, 378-379).

In momentul cuceririi Siriei de catre arabi (636), aria teritoriald a Bisericii siro-
iacobite se extindea intre Armenia, la nord si Palestina, la sud si respectiv, de la tarmul

! Michel Le Syrien, Chronique, 11, (1901), X, 26, 380-381.

2 Severus of Al’ Ashmunein (Hermopolis), History of the Patriarchs..., (1904), XIV, p. 482.
3 Michel Le Syrien, Chronique, 11, (1901), X1, 3, p. 412.

4 Toan din Efes, Live of the Eastern Saints (III), (1926), 156-158.

131

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)



Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

Marii Mediterane, la vest si pand In Mesopotamia, la est. Teritoriul Bisericii siro-
iacobite cuprindea doud parti: o parte apuseand aflatda sub dominatia bizantind, care
coincidea cu teritoriul patriarhiei melkite a Antiohiei si o parte rasariteand aflata sub
dominatia persand care coincidea cu teritoriul Catolicatului nestorian. Aceasta
organizare bisericeasca bipartitd s-a mentinut si in perioada stapanirii musulmane.
Datorita prigoanelor dezlantuite impotriva lor de catre autoritatile bizantine,
monofizitii iacobiti se refugiaserd pe teritoriul Imperiului persan, unde constituisera
puternice comunitati monofizite. Inevitabil, iacobitii refugiati in Persia au intrat in
conflict cu Catolicatul nestorian, suferind numeroase persecutii din partea nestorienilor
(Meyendorff 1993, 305; Maraval 2005, 425). Monofizitii s-au refugiat din calea
prigoanelor in orasul Takrit, pe fluviul Tigru, care devenise cel mai important centru
de rezistentd al monofizismului iacobit de pe teritoriul Imperiului persan.

Prin 536, monofizismul aproape disparuse in Persia datoritd persecutiilor
nestoriene. Prin 559, lacob Baradai infiinteaza mitropolia de Takrit; el 1l hirotoneste
mitropolit de Takrit pe Ahudemmeh (7575), contribuind astfel la reconstituirea
ierarhiei monofizite din Persia. Acesta din urma isi stabileste resedinta la ménastirea
Mar Mattai, langd Ninive (Mesopotamia)'. Printre activititile misionare ale lui
Ahudemmeh se numiri si botezul unuia dintre fiii regelui Chosroes I2. In 579, episcopul
Qamiso* i-a succedat lui Ahudemmeh pe scaunul episcopal de la Takrit’. Qamiso® a
intemeiat scaune episcopale noi a céror intaistatitori nu aveau o resedinta stabild. Printre
altii, el l-a hirotonit pe episcopul Tubana de Ninive care isi stabilise resedinta la
ministirea Mar Mattai’. Pornind de la Takrit si Mar Mattai, misionarii monofiziti se
deplasau in toate directiile. Fi si-au castigat numerosi adepti printre arabii stabiliti la
granitele Siriei, la est de Eufrat. Célugdrul Maruta de la méanastirca Mar Mattai a
contribuit la intensificarea propagandei antinestoriene in nordul Persiei’. Armenia
monofizitd si muntele [zala populat de iacobiti infocati alimentau neintrerupt fortele
monofizismului in regiunile limitrofe ale Persiei. In ultimii ani ai Imperiului sasanid,
datoritd medicului Gabriel® si sotiei lui Chosroes al II-lea, regina Shirin’, monofizismul
nu a mai fost persecutat si a putut sa se raspandeasca in Catolicatul nestorian pornind
din doua centre: Takrit si manastirea Mar Mattai.

! Barhebraeus, Chronicon Ecclesiasticum, vol. 11, (II), (1877), col. 97-100.

2 Ibidem, col. 101-102; vezi si Labourt 1904, 198-199, 217.

3 Ibidem, col. 101-104; vezi si Labourt 1904, 240.

4 Ibidem, col. 103-104. Episcopul Tubana de Ninive poartd titlul de mitropolit, desi isi exercita jurisdictia
doar in Imprejurimile orasului Ninive, vezi, Barhebraeus, Chronicon Ecclesiasticum, vol. 111, (II), (1877), col.
121-124.

5 In anul 603, cilugarul Maruta s-a stabilit la minastirea Mar Mattai. El a compus mai multe lucrari in care
a combatut doctrina nestoriana, vezi Barhebraeus, Chronicon Ecclesiasticum, vol. 1I, (ID), (1877), col. 111-
112 (Vita Marutae).

¢ Medicul Gabriel era nestorian, insi s-a convertit la monofizism. El se bucura de un credit extraordinar la
curtea regelui Persiei [Barhebraeus, Chronicon Ecclesiasticum, vol. 111, (Il), (1877), col. 109-110]. Dupa ce
Gabriel prelevase sange de la regina Shirin, aceasta, pana atunci sterild, nascuse un fiu care fusese numit
Merdansah, vezi Synodicon Orientale 1902, 625.

7 Regina Shirin era monofizita, vezi, Labourt,1904, 219-220.

132

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)



Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

In 629, in urma cuceririi Takritului de citre bizantini si a stabilirii resedintei
guvernatorului bizantin in acest oras, patriarhul iacobit Atanasie Camelarius il numeste
pe calugarul Maruta mare mitropolit de Takrit (629-649). Mitropolitul Marouta isi
transferd resedinta de la manastirea Mar Mattai la Takrit'; el isi exercita jurisdictia
asupra a zece scaune episcopale din Orient?.

Prestigiul si influenta marelui mitropolit de Takrit — numit mai tarziu
maphrianus® — vor spori considerabil odati cu cucerirea arabi a acestei regiuni. Desi
cucerirea araba a desfiintat frontiera care separa Imperiul bizantin de Imperiul persan
si a unificat Mesopotamia, Biserica siro-iacobita si-a mentinut organizarea sa bipartita.
In timp ce episcopii rasariteni au ramas in continuare sub jurisdictia mitropolitului de
Takrit, acesta din urma a ramas sub jurisdictia patriarhului iacobit al Antiohiei (Dagron,
et alii 1993, 413). Dominatia musulmand a contribuit la intarirea si la raspandirea
monofizismului care avea radacini solide atat in Siria, cat si in Mesopotamia; totodata,
»ea a pus efectiv capat privilegiilor speciale de care se bucurase Catolicatul nestorian
de Seleucia-Ctesiphon in timpul stapanirii persane” (Meyendorft 1993, 306).

In secolele VII-VIII fusesera intemeiate foarte probabil si alte scaune episcopale
care se addugasera la cele deja existente; insd, izvoarele nu ne furnizeaza nicio
informatie cu privire la acestea. Incepand de la sfarsitul secolului al VIII-lea,
organizarea Bisericii iacobite este foarte bine cunoscuti. In Cronica sa, patriarhul
Mihai Sirianul (1166-1199) ne furnizeaza listele episcopilor hirotoniti de cétre diversii
patriarhi ai Antiohiei, incepand cu Chiriac (793-817) pani in timpul pastoririi sale*. Cu
alte cuvinte, Mihai Sirianul ne prezinta intreaga ierarhie a Bisericii iacobite Intre
secolele IX-XII. Conform dreptului canonic al acestei Biserici, patriarhul iacobit al
Antiohiei 1i hirotoneste pe toti episcopii de pe cuprinsul patriarhiei sale. In schimb,
demnitatea de mitropolit era pur onorifica si nu-i conferea titularului sdu dreptul de a-i
hirotoni pe episcopii dintr-o eparhie diferitd decét cea in care isi exercita jurisdictia
(Dagron et alii, 1993, 413).

5. Relatiile Bisericii siro-iacobite cu Bisericile monofizite surori

Biserica siro-iacobitd impartasea aceeasi doctrina monofizita ca si Biserica
monofiziti a Alexandriei, cunoscuti mai tirziu sub numele de Biserica copti’. In
virtutea acestui fapt, incepand de la numirea lui Sever pe scaunul patriarhal al Antiohiei
(512), patriarhii monofiziti ai Antiohiei si Alexandriei aveau obiceiul sa-si adreseze o

! Barhebraeus, Chronicon Ecclesiasticum, vol. 111, (II), col. 117-122.

2 Ibidem, col. 123-124; cf. Michel Le Syrien, Chronique, 11, (1901), 414-417; de asemenea, vezi, Fiey 1974,
331-332 sinotele 1, 3.

3 Barhebraeus, Chronicon Ecclesiasticum, vol. 11, (1), (1877), col. 121-124; Labourt 1904, 241. incepénd
de la sfarsitul secolului al XI-lea, mitropolitul de Takrit va purta in mod oficial titlul de maphrianus, vezi
Dagron, et alii 1993, 413.

4 Michel Le Syrien, Chronique, 111, (1901), 111, 492-504.

5 Arabii vor denumi populatia crestina din Egipt prin cuvantul generic Ghypts, termen care a rezultat din
pronuntarea de cdtre arabi a cuvantului grecesc Aiyvrrog (Egyptos), prin afereza primei silabe; ghypt a
devenit 1n limba araba gibt, iar europenii il vor pronunta copt, vezi, Janin, 1997, 480.

133

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)



Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

scrisoare sinodald prin care 1si anuntau alegerea si numirea pe scaunul patriarhal;
totodatd, prin aceastd scrisoare, patriarhii isi marturiseau unitatea de credinta.
Scrisoarea sinodala i era adusa patriarhului frate de catre doi episcopi si era citita in
toate bisericile din patriarhie; numele noului patriarh era mentionat in diptice de cétre
confratele sau (Dagron et alii, 1993, 418).

In ciuda unitatii de credinti, relatiile dintre cele doud Biserici surori nu au fost
intotdeauna foarte armonioase. La sfarsitul secolului al VlI-lea s-a inregistrat o prima
schisma intre cele doud Biserici monofizite din Antiohia si Alexandria. La moartea
patriarhului Petru (1577), scaunul patriarhal monofizit al Alexandriei a fost ocupat de
citre Damian (578-605), un monah egiptean de origine siriana. In 582, la Alexandria,
Damian l-a hirotonit patriarh monofizit al Antiohiei pe Petru de Callinicum (581-591),
dupa ce in prealabil sustinuse alegerea acestuia din urma pe scaunul patriarhal
monofizit al Antiohiei (Rus, 2003, 689). In 587 s-a rupt comuniunea dintre cele doua
Biserici monofizite surori, Intrucat patriarhul Petru al Antiohiei criticase o lucrare a
patriarhului Damian indreptatd impotriva triteismului. Aceasta schisma intre Antiohia
monofizitd si Alexandria monofizitd s-a incheiat in 616 (sau 618), printr-un acord
semnat la ménastirea Ennaton de cétre patriarhul iacobit Atanasie Camelarius al
Antiohiei (593/595-631) si patriarhul copt Anastasie (604-616). Cei doi patriarhi au
emis o scrisoare sinodald in care isi proclamau unitatea lor de credintd si intrau in
comuniune euharistica, dezavuand atat triteismul, cét si tetradismul, erezii de care s-au
acuzat reciproc patriarhii Damian al Alexandriei si Petru al Antiohiei'. Se pare ci
reconcilierea dintre cele doua Biserici iacobite surori a fost incurajata de catre Nicetas,
prefectul Egiptului, care urmarea la acea data constituirea unui puternic front crestin in
Orient, capabil sa facd fata iminentei invazii persane (Meyendorff 1993, 296).

6. Tratativele de unire bisericeasca purtate de citre imparatul Heraclie cu
patriarhul iacobit Atanasie Camelarius

Dupa infrangerea definitivd a persilor (ianuarie 628) si eliberarea fostelor
provincii bizantine de sub ocupatia persana (Armenia, Mesopotamia, Siria, Palestina si
Egipt), imparatul Heraclie a urmarit sa restabileasca autoritatea bizantind in teritoriile
recucerite si astfel sd refacd unitatea politicd a Imperiului. Constient de faptul ca
restabilirea integritétii teritoriale a Imperiului nu era posibila fard o apropiere intre
diferitele comunitéti crestine divizate, imparatul a inifiat tratative de unire cu liderii
monofizitilor.

Cu ocazia unei vizite la Edessa, probabil in 628/629, Heraclie a initiat tratative
de unire cu ierarhii Bisericii iacobite. Imparatul s-a intalnit cu mitropolitul Isaia al
Edessei. Cronicarul Mihail Sirianul ne relateazd ca mitropolitul Isaia a refuzat sa-i
acorde lui Heraclie Sfinta Impartisanie, cerindu-i in mod public si anatemizeze

! Michel Le Syrien, Chronique, 11, (1901), X, 26, 381-393; vezi si MeyendorfT 1993, 296.

134

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)



Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

sinodul de la Calcedon si Tomos-ul papei Leon 1. In replicd, imparatul 1-a depus pe
Isaia, inlocuindu-1 cu un episcop calcedonian'.

In ciuda esecului suferit la Edessa, basileul nu a renuntat la planurile sale de unire
a iacobitilor cu Biserica imperiala. Potrivit informatiilor furnizate de catre Mihail Sirianul
si confirmate de catre alte izvoare, Heraclie 1-a contactat pentru negocieri pe patriarhul
iacobit al Antiohiei, Atanasie Camelarius, care era cunoscut pentru moderatia sa
teologica si loialitatea sa fata de imparat. Atanasie Camelarius si alti 12 episcopi iacobiti
s-au intalnit cu imparatul Heraclie la Mabboug (Hierapolis) in Siria, unde au purtat
discutii timp de 12 zile; aceastd Intalnire a avut loc probabil in 629/630. Heraclie i-a
promis lui Atanasie ca il va numi patriarh al Antiohiei, insd cu condifia ca el sa
imbratiseze deciziile sinodului de la Calcedon. Patriarhul Serghie al Constantinopolului
a trimis scrieri care explicau monoenergismul; episcopul Cyrus de Phasis a venit
personal pentru a promova unirea’. Totodati, impiratul i-a prezentat patriarhului
iacobit o marturisire de credinta care continea doctrina monoenergista; ea se pastreaza
in Cronica lui Mihail Sirianul:

Dumnezeu Cuvantul nepatimitor a suferit in trupul sdu patimitor. Este evident ca,
dumnezeirea ramanand nepatimitoare, zicem ca existd doua firi: (cea) a lui Dumnezeu si
(cea) a omului, care sunt unite in lisus, Dumnezeu Cuvantul, Fiul neprihanit, in chip
neamestecat si nedespartit, ceea ce Tnseamnd doud firi care sunt unite intr-o singurd
lucrare care este, cum a zis Chiril, cel de fericitd pomenire: ... [o fire Intrupatd a lui
Dumnezeu Cuvantul]®.

Patriarhul Atanasie a respins marturisirea de credinta a imparatului, suspectand-
o de nestorianism; dupd Mihai Sirianul, aceastd marturisire cuprinde si invdtatura
despre o singurd vointa si o singurd lucrare care va fi formulata in decretul Ekthesis
promulgat de catre Heraclie in septembrie-octombrie 638%. In replici, Heraclie a
declansat o persecutie impotriva iacobitilor, incercand sa le impuna cu forta unirea cu
Biserica oficiald pe baza doctrinei monoenergiste’. Moartea patriarhului Atanasie (iulie
631) a impiedicat punerea 1n aplicare a unirii. Ca urmare a persecutiei, multe manastiri
(Sfantul Ioan Maron, Mabboug, Emesa) si comunitéti crestine din jurul Antiohiei au
acceptat doctrina calcedoniana cu nuantd monoenergista.

Concluzii

In 636, arabii au cucerit Siria, eliberand-o definitiv de sub jugul bizantin. In acest
moment, ierarhia bisericeascd iacobitd capatase o extindere aproape similard cu cea
calcedoniand. Biserica siro-iacobitd nu se distingea de Biserica melkitd nici prin

! Ibidem, X1, 3, 411-412; vezi si Meyendorff 1993, 364.

2 Ibidem, 412.

3 Ibidem, X1, 1-2, 401-403; vezi si Winkelmann 2001, 61-62, nr. 24.
4 Ibidem, X1, 3, 412; vezi si Dagron et alii, 1993, 469.

3 Ibidem, vol. 11, X1, 3, p. 412.

135

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)



Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

liturghie, nici prin dreptul canonic, ci doar prin respingerea marturisirii de credinta
formulate la Calcedon. Biserica iacobitd nu era o biserica ,,nationald”; in curind, ea
urma sa-si defineasca in mod concret identitatea, respingand limba greaca sau cel putin
restrangand utilizarea acesteia, 1n favoarea limbii siriace.

Referinte bibliografice

Izvoare literare

Barhebraeus. 1877. Chronicon Ecclesiasticum, vol. 111, (II). ed. J. B. Abbeloos, Th. J. Lamy. Paris-Leuven.

Ioan din Efes. 1926. Live of the Eastern saints (III), in R. Graffin, F. Nau (ed.), ,,Patrologia Orientalis”,
vol. 19, (syriac text edited and translated by E. W. Brooks), Paris.

Michel Le Syrien. 1901. Chronique, vol. 11, éditée pour la premiere fois et traduite en frangais par J.- B.
Chabot. Paris.

Severus of Al’Ashmunein (Hermopolis). 1904. History of the Patriarchs of the Coptic Church of Alexandria.
Part 2: Peter I - Benjamin I (661 AD). arabic text edited, translated, and annotated by B. Evetts, in
,,Patrologia Orientalis”, 1. Paris.

Synodicon Orientale ou Recueil de synodes nestoriens. 1902. Publié, traduit et annoté par J. B. Chabot,
Imprimerie Nationale. Paris.

Lucriri, studii si articole

Babus, Pr. Dr. Emanoil. 2003. Bizantul, istorie si spiritualitate. Bucuresti: Editura Sophia.

Brooks, E. W. 1930. The Patriarch Paul of Antioch and the Alexandrine Schism of 575 in ,,Byzantinische
Zeitschrift”, 30, p. 468-476.

Chifar. Nicolae. 2002. Istoria crestinimului. vol. III. Iasi: Editura mitropolitana Trinitas.

Chitescu, Nicolae, Ortodoxia si Bisericile rasaritene mai mici, in ,,Ortodoxia”, XIII, 1961, nr. 4, p. 483-554.

Dagron, Gilbert, Riché, Pierre, Vauchez, André. 1993. Evéques, moines et empereurs (610-1054), tome
IV. Paris: Desclée.

Fiey, Jean Maurice, Les diocéses du Maphrianat syrien, 629-1860 (Il), in ,,Parole de I’Orient”, vol. 5, 1974,
nr. 2, p. 331-393.

Janin, Raymond. 1997. Les Eglises Orientales et les Rites Orientaux, cinquiéme édition, avec
compléments bibliographiques par Sandrine Lerou et Philippe Escolan. préface par Etienne Fouilloux.
Paris: Letouzey & Ané.

Labourt, Jérome. 1904. Le christianisme dans |’Empire perse sous la dynastie sassanide (224-632). Paris.

Maraval, Pierre. 2005. Le Christianisme de Constantin a la conquéte arabe. Paris : Presses Universitaires
de France.

Meyendorff, John. 1996. Teologia Bizantina. Tendinte istorice si teme doctrinare. traducere din limba engleza
de Pr. Conf. Dr. Alexandru I. Stan. Bucuresti: Editura IBMBOR.

Meyendorft, John. 1997. Hristos in gdndirea crestind rdsdariteand. traducere din limba engleza de Pr. Prof.
Nicolai Buga. Bucuresti: Editura IBMBOR.

Meyendorff. Jean. 1993. Unité de I’Empire et divisions des Chrétiens. traduction de I'anglais par Frangoise
Lhoest. Paris: Les Editions du Cerf.

Morrisson, Cécile (coord.). Le Monde Byzantin, vol. I: L’Empire romain d’ Orient (330-641). Paris: Presses
Universitaires de France. 2004.

Nacu, Pr. Dr. Pompiliu. 2010. Ereziile primelor opt veacuri crestine si dainuirea lor la inceputul mileniului
trei, Galati: Editura Partener.

Ostrogorski, Georgije. 1996. Histoire de [’Etat byzantin. traduit de I’allemand par J. Gouillard. Paris:
Editions Payot.

Réamureanu, Diac. Lect. loan. 1951. Posibilitatea intoarcerii Bisericilor monofizite la ortodoxie. Consideratii
istorice §i dogmatice asupra pozitiei lor fata de ortodoxie, in ,,Ortodoxia”, nr. 4, 1951, p. 586-636.

136

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)



Istorie, arta, religie QVAESTIONES ROMANICAE VIII

Ramureanu, Pr. Prof. Dr. loan, Sesan, Pr. Prof. dr. Milan, Bodogae, Pr. Prof. Dr. Teodor. 1987. Istoria
Bisericeasca Universalda. vol. 1. Bucuresti: Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe
Roméne.

Rus, Remus. 2003. Dictionar enciclopedic de literatura crestina din primul mileniu. Bucuresti: Editura
Lidia.

Sesboii¢, Bernard, Wolinski, Joseph. 1994. Histoire des dogmes. Le Dieu du salut, vol. 1. Paris : Editions Desclée.

Vasiliev, A. A. 2010. Istoria Imperiului Bizantin. traducere si note de Ionut-Alexandru Tudorie, Vasile-Adrian
Caraba, Sebastian-Laurentiu Nazaru. studiu introductiv de Ionut-Alexandru Tudorie. Iasi: Editura Polirom.

Vasiliu, Cezar, Biserica monofizita iacobita a Siriei, in ,,Ortodoxia”, XVII, 1965, nr. 1, p. 354-368.

Winkelmann, Friedhelm. 2001. Der monenergetisch-monotheletische Streit, Berliner Byzantinische
Studien, 6. Frankfurt: Peter Lang.

137

BDD-A31476 © 2020 Jatepress
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:52:19 UTC)


http://www.tcpdf.org

