
Lengua y literatura españolas QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

631 
 

 
Olivia N. PETRESCU 

(Universidad “Babeş-Bolyai”, 
Cluj-Napoca) 

Confluencias románico-balcánicas 
en la literatura oral rumana 

 
 
 
 

Abstract: (Romanic-Balkan Confluences in Romanian Oral Literature) Within the territory delimited 
by the Carpathians, the Danube and the ancient Pontus Euxin, there is nowadays Romania, a country whose 
linguistic roots go back to vulgar Latin, although, due to its geographical and political location, they have 
been impregnated by Balkan influences. In this context and counting on a double cultural specificity, both 
of Byzantine and Roman origin, the totality of creations, fruit of the wisdom of the people, has highlighted 
such confluence. We start from the idea that both cultural mythology and oral literature, as a significant 
part of folkloric creation, have represented the characteristics that shaped the spirit of national and regional 
identity. In this way, Romanian oral literature, both oral and eclectic, has revealed a spirituality which 
generously exceeds the frontiers. Therefore, the present paper does not aim at an exhaustive analysis of 
the motives and themes of the Romanian culture, but, rather to approach the specific Romanian culture 
from the perspective of the Romanic-Balkan confluences. Among them, we will emphasize the fragile 
geographical location between the West and the East, the Roman and Byzantine cultural heritage and the 
importance of the binomial history and religion for certain forms of modern Romanian literary thought. 

Keywords: Romanic, Balkan, Oral Literature, myth, anthropocentrism  

Resumen: Dentro del territorio delimitado por los Cárpatos, el Danubio y el antiguo Pontus Euxin se halla 
hoy en día Rumanía, país cuyo arraigo lingüístico se remonta al latín vulgar, aunque, debido a la ubicación 
geográfica y política, se ha visto impregnado por influencias balcánicas. En este contexto y contando con 
una doble especificidad cultural, tanto de proveniencia bizantina como románica, la totalidad de 
creaciones, fruto de la sabiduría del pueblo, ha venido manifestándose bajo tal confluencia. Partimos de la 
idea de que tanto la mitología cultural, como la literatura oral, en su calidad de parte significativa de la 
creación folclórica, han sabido expresar las características del espíritu de la identidad nacional y regional. 
De esta manera, a veces castiza, y otras veces, ecléctica, la literatura oral rumana ha revelado una 
espiritualidad que superó con generosidad las fronteras naturales. Por tanto, el presente trabajo no se 
plantea un análisis exhaustivo de los motivos y temas representativos de la cultura rumana, sino, más bien 
aproximarse a lo específico rumano desde la perspectiva de las confluencias románico-balcánicas. Entre 
ellas, haremos hincapié en la frágil ubicación geográfica entre Occidente y Oriente, en la herencia cultural 
románica y bizantina y en la importancia del binomio historia y religión para ciertas formas de pensamiento 
literario rumano moderno. 

Palabras clave: Románico, balcánico, literatura oral, mito, antropocentrismo 

 
 

1. Geografía cultural rumana y cultura popular 
Dentro del territorio delimitado por los Cárpatos, el Danubio y el antiguo Pontus 

Euxin se halla hoy en día Rumanía, país cuyo arraigo lingüístico se remonta al latín 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)
BDD-A31460 © 2020 Jatepress



Lengua y literatura españolas QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

632 
 

vulgar, mientras que, históricamente, se ha visto afectado más por aspectos balcánicos1. 
Así, contando con una doble especificidad cultural, tanto de proveniencia bizantina 
como románica, la totalidad de creaciones, fruto de la sabiduría del pueblo, ha 
destacado esta rica confluencia, mostrando la índole ecléctica de las manifestaciones 
culturales que revelaron una espiritualidad que superó las fronteras geográfico-
políticas. 

Ante todo, cabe mencionar que la influencia románica ya estaba bien consolidada 
en la época de formación del pueblo rumano. El término romanización sugiere, tal 
como observaba se mencionaba (Armbruster 1993, 12-13), un abanico de factores: la 
descendencia rumana directa de la mezcla entre colonizadores y autóctonos en la 
antigua provincia Dacia, conquistada por el emperador Trajano; la pervivencia del 
elemento románico en la misma región abandonada por el emperador Aureliano (año 
271) ante las migraciones bárbaras; la latinidad del idioma que se estaba cuajando entre 
los siglos III-VII; el hecho de que en las crónicas de la época la primera referencia al 
pueblo rumano aparece bajo el término medieval valachus2, designando la esencia 
románica en unas costumbres y ritos ya acuñados como rumanos a finales del siglo IX. 
De hecho, el nuevo pueblo, el único románico de toda la parte oriental del territorio 
imperial romano, será el pueblo rumano que gozará de muchas certificaciones de su 
origen, aunque separado por la isla romana del Oriente a causa de los muy debatidos 
eventos del año 10003.  

 
1 Nos referimos al espacio sur-eslavo y al papel que desempeñaron en la cultura rumana los pueblos 
eslavos, otomano y griego (n.n.). 
2 El origen de la palabra vlah se remonta el nombre de una tribu celta (volcae) recordado por Caesar en De 
bello Gallico, II, 24; VII, 7 y 64; luego el término pasó a los alemanes, designando el en alemán antiguo a 
los vecinos del sur y del oeste (walh significa romano y gálico romanizado); más adelante ocurre una 
restricción del uso, refiriéndose en alemán sólo a los habitantes de la Pen. Itálica (Wälscher) sin que el 
sentido general se perdiese por completo en ninguna de las lenguas germánicas (Waliser, Wales, etc, según 
consta en Leo Weisberger.1953. Walhisk. Die geschichtliche Leistung des Wortes Welsch en Deutsch als 
Volksname, Ursprung und Bedeutung, Darmstadt). Resulta que con los conocimientos sobre el mundo 
románico y como resultado de los contactos existentes por el siglo IX, los alemanes transmitieron a la vez 
a los eslavos t el término que se había aclimatado en su habla. Por consiguiente, la palabra vlah significa 
extranjero, es decir, un no eslavo de lengua románica, y conoce variantes específicas desde el punto de 
vista étnico: valachus para el pueblo rumano; los polacos llaman a los rumanos walaszy y a los italianos 
wlochi; mientras que, en húngaro, los rumanos se denominan oláhok y los italianos olaszok. Siguiendo este 
argumento, los eslavos (alguna capa intelectual) empezaron a emplear este término refiriéndose a los 
rumanos, y seguramente destacando algunos elementos difusos sobre el pasado rumano-dacio del pueblo 
rumano, adquiridos tras la lectura de los autores clásicos (de esta manera se explica por ejemplo, la 
presencia de “el dios Trajano” en dos escritos apócrifos medievales de los eslavos, según explica A. 
Vaillant (1956) Le dieu slave Trojan en “Prilozi za knijevnost, iezik, istorii i folklor, XXII, 3-4, p. 188-
192.). Como conclusión, la esfera del término valachus es un puente simbólico entre dos mundos, el latino 
occidental y el románico alemán en primer lugar, cronológicamente hablando, que luego se convertirá en 
rumano. (apud Armbruster 1993, 20-23). 
3 Después de haber catolizado Polonia e Hungría, la Europa cristiana llegó a ser una unidad, y también un 
conjunto católico muy compacto del que fue excluida la Europa oriental ortodoxa; dicha unidad se mostró 
más fuerte que la general cristiana, la última siendo más bien simbólica que efectiva, apud G. 
Baraclough.1951. Die Einheit Europas im Mittelalter en “Die Welt als Geschichte”, XI, 2, pp. 97-109. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)
BDD-A31460 © 2020 Jatepress



Lengua y literatura españolas QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

633 
 

Sin embargo, a pesar de que las primeras expressis verbis se refieren a la 
población rumana situada al sur del Danubio, interpretamos este hecho debido más bien 
a las situaciones políticas diferentes, lo que no niega de manera alguna a las 
comunidades rumanas situadas al norte del gran río. En este sentido, mientras la 
población rumana del norte logró asimilar, en gran mayoría, a los eslavos de este 
espacio, los rumanos del sur del Danubio fueron asimilados a su vez. En realidad, no 
se trata de una transferencia de población, sino de una asimilación recíproca a lo largo 
de un proceso que se extiende por más siglos y acaba apenas en el siglo XIII 
(Panaitescu 1969, 121 y otros)1. 

Sin adentrarnos en muchos detalles históricos, añadimos que, a partir de esa 
época, es decir desde finales del siglo XIII y comienzos del XIV, la conciencia cárpato-
danubiana se forja en un marco político propio, el de los estados feudales (Valaquia y 
Moldavia), pero cuya preocupación de lucha contra el Imperio otomano llega a ser 
enteramente solidaria y común con los demás pueblos balcánicos. Luego, en el siglo 
XVI se consolida la pertenencia románica del pueblo rumano, teniendo lugar la primera 
unificación de los estados feudales en 1600 y, asimismo, la afirmación de la lengua 
rumana escrita. En cambio, el siglo XVII representa su máximo desarrollo gracias a la 
labor de los cronistas y los historiógrafos alemanes que reanudan la idea de 
romanización en el contexto de la politización del mismo concepto de pertenencia. De 
todas maneras, en los siglos posteriores, aunque por el territorio rumano ya se instaura 
la dominación extranjera (sea austro-habsbúrgica, sea turca o rusa), la emancipación 
nacional, política y social sigue en alza debido al esfuerzo cultural continuo de 
preservar las raíces de la identidad. 

Dada la situación histórica, por supuesto que ha habido más influencias e 
interferencias externas, entre los cuales destacamos la austro-húngara en Transilvania 
y la eslava en Moldavia y Valaquia (balcánica, en nuestra opinión y terminología, 
comprendiendo también la parte turca y griega). No nos proponemos una definición 
rígida y absoluta de las tradiciones populares rumanas, por eso, evidenciamos lo 
específico rumano para analizar después el campo de las confluencias como: la 
ubicación geográfica entre el Occidente y el Oriente, el equilibrio inestable a nivel 
espiritual, la herencia bizantina desaparecida en 1453, pero reanudada en la lucha 
contra los otomanos, la conjunción entre historia y la religión ortodoxa, cierta forma 
mentis al compás con la Europa moderna. 

Al hablar de la especificidad de cualquier área geográfica en concreto, Rumanía 
en la Unesco quedó registrada con tres palabras: dor (añoranza, nostalgia), doină 
(canción folclórica elegíaca, triste y de lamento, endecha popular) y colind (villancico), 
conceptos que logran definir la especificidad espiritual del pueblo entre las demás 
naciones del mundo. Además, se conoce a ciencia cierta que la interpretación y 
valorización de las manifestaciones pertenecientes a la cultura popular surgieron en el 
Renacimiento, gracias al interés para el pueblo manifestado por los cronistas, 

 
1 V. también E. Lozovan, Byzance et la Romanité scythique en Fr. Altheim. 1960. Geschichte der Hunnen, 
II, Berlin, pp. 197-224 e Ibid., Romains et barbares sur le Moyen-Danube , pp. 225-244. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)
BDD-A31460 © 2020 Jatepress



Lengua y literatura españolas QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

634 
 

conjugado con el descubrimiento de las culturas primitivas tan diferentes en 
comparación con las europeas. Luego, ese afán investigador se agudiza a lo largo del 
Romanticismo y adquiere un papel importante en el pensamiento contemporáneo, 
cuando se han creado formas institucionalizadas. Desde la propuesta con respecto al 
uso de la palabra folklore, como sabiduría del pueblo, formulada por el arqueólogo 
inglés William J. Thomas en la revista Atheneum del 22 agosto de 1846, hasta hoy en 
día, la literatura oral ha despertado tanto entusiasmo como interés científico, debido a 
su lado poético1, a su ingenuidad y gracia y a su valor intrínseco, etno-histórico y 
artístico2, consagrado a finales del siglo XVIII.  

En Rumanía, el esmero por los archivos vivos de la cultura oral, especialmente 
por la literatura, aparece en el período de los cronistas del siglo XVII, en su intento de 
mostrar y reconstruir un pasado histórico y asentar las bases de una identidad nacional.  

Ion Neculce es el primero en elaborar un prefacio a sus Crónicas de Moldavia 
(Letopiseţ) (1662-1743), añadiendo cuarenta y dos leyendas de las variadas fuentes 
“unas palabras escogidas y escuchadas a viva voz, por hombres viejos”, resumiendo 
ciertas tradiciones y cuentos emblemáticos para la poesía rumana moderna. 

Otro cronista de primera talla, al mismo tiempo vaivoda de Moldavia, Dimitrie 
Cantemir, en su obra Descriptio Moldaviae (1714 - 1716), escrita en latín, introduce 
explicaciones acerca de las costumbres, las supersticiones, la etnografía y folclore de 
su gran principado, siendo a la vez el primer rumano elegido por la Academia de Berlín 
en 1714. Como curiosidad, la última parte de su trabajo guarda informaciones sobre el 
habla de los moldavos y las palabras en uso, primero en latín, luego de inspiración 
eslava. De hecho, toda su obra está bajo el aliento humanista del Renacimiento y del 
pensamiento avanzado de Rusia, sometiendo a juicio unos de los más importantes 
problemas de Moldavia en los albores del siglo XVIII.  

Pero el papel esencial lo desempeña la generación revolucionaria de 1848, sobre 
todo el escritor culto Vasile Alecsandri al que se le debe la primera colección de poesía 
popular en 1852: Poezii populare. Balade (cântice bătrâneşti) adunate şi îndreptate. A 
su lado se merecen la misma apreciación Ion Heliade Rădulescu, por la interpretación 
de del mito del Volador (Zburătorul); Anton Pann, por haber logrado la integración de 
la literatura oral entre las fuentes valiosas de inspiración de varios autores de la época 
moderna; Gheorghe Asachi, por editar la primera revista en lengua rumana en 
Moldavia; el histórico Nicolae Bălcescu, por la evocación del personaje legendario para 
la unificación de los principados rumanos, Mihai Viteazul; asimismo, Alecu Russo, el 
cual llevó a cabo en 1855 una síntesis de la literatura oral, en una visión más profunda, 
como documento histórico y espiritual inacabable, que sigue nutriendo la creación 
culta. 

 
1 Gimbattista Vico considera que cada pueblo pasa en su desarrollo espiritual por una fase medio salvaje, 
pero sumamente poética que representa el origen de la metáfora.  
2 Término acuñado por Herder, J. G. 1778 – 1779 en Colecciones Volkslieder y Stimmen der Völker in 
Liedern. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)
BDD-A31460 © 2020 Jatepress



Lengua y literatura españolas QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

635 
 

2. Mitología rumana popular. Temas y motivos 
De una simple interpretación del origen del mundo hasta los grandes 

acontecimientos de la humanidad, el mito ha representado la expresión de la 
contemplación mística, de la narrativa hasta llegar a ser metalenguaje, (re)creándose 
por rituales que dejan ver misterios con o sin fundamento lógico, tal como señalaba 
Lucian Blaga, enfatizando su rasgo revelador que lleva el sello permanente de una 
determinación estilística. Al mismo tiempo, el mito en literatura ha sobrevivido gracias 
a las numerosas transformaciones, desacralizaciones, remitizaciones y fusiones con el 
lenguaje cultural y con el folclore. En concreto, el mito desvela la necesidad humana 
de recuperar un mundo imaginario y maravilloso como albergue potencial de sus 
sueños y soledades, otras veces, como respuesta sobre la vida y muerte, más allá de los 
significados lógicos, racionales. 

Además, en toda historia de la humanidad el mito desempeña una función 
cosmogónica, en su múltiple calidad de caldo de cultivo para el pensamiento popular, 
filosofía, literatura oral y la existencia misma. Los hechos descritos van adquiriendo 
significación mítica, significando permanencia e unicidad irrepetible, de ahí surgen los 
conceptos de tiempo y espacio mítico. Los personajes también pueden adquirir rasgos 
míticos, con poderes sobrenaturales y con rasgos simbólicos (Făt-Frumos es el galán o 
el Príncipe Azul, Ileana Cosânzeana es la Bella Durmiente o la Princesa; Muma 
Pădurii es la madre de la tierra; Zmeul llega a ser el Ogro; Zburătorul es el Volador 
etc.). En general, tales arquetipos expresan un modelo de moralidad y una actitud 
perenne que simboliza lo específico de la espiritualidad rumana, a pesar de su 
trascendencia nacional. 

Al indagar sobre las características de cualquier literatura oral, se observa que la 
mayoría de ellas son universales, tales como el carácter oral, colectivo, anónimo, 
expresivo1, sincrético, mientras que los demás rasgos peculiares restan en el espíritu 
tradicional, nacional o regional. De todas maneras, casi todos los rasgos de las 
manifestaciones folclóricas conviven armoniosamente. El argumento al respecto lo 
demuestra fácilmente un tipo de poesía (doina, balada) que suele cantarse o recitarse 
al compás del baile (strigăturile, parecidas a la copla); también los villancicos se 
cantan, y a menudo están acompañados por una función teatral en la que el vestuario, 
los trajes, objetos e instrumentos tradicionales tienen una significación exacta; aquí 
incluiríamos también las formulas de innovación o curativas (conjuros, hechizos, 
dichos curativos, maldiciones) que suponen tanto un texto, como un ritual, cuyos gestos 
adquieren valor mágico-mítico etc.  

Sintetizando los principales temas de la literatura oral rumana, hemos destacado 
los siguientes motivos, los primeros dos siendo el objeto de nuestro análisis central: la 
comunión entre la gente y la naturaleza –trashumancia, testamento, alegoría vida-
muerte (balada Mioriţa)–; el sacrificio por la creación –las murallas desiertas, el 
derrumbe de los muros, la mujer tapiada, el motivo de Ícaro (balada del Monasterio de 

 
1 Se dirige a la sensibilidad del oyente (n.n.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)
BDD-A31460 © 2020 Jatepress



Lengua y literatura españolas QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

636 
 

Argeş)–; el amor –motivo de adoración, orgullo, lamento, maldición (doina) –; la lucha 
entre el Bien y el Mal –el triunfo del primero en los cuentos de hadas e historias 
populares–; la añoranza –sentimiento complejo que expresa amor, dolor, queja, 
esperanza (dorul)–; el lamento –la endecha (bocetul) expresada sobre todo en las 
canciones populares–; el alejamiento y el desarraigo; la rebeldía contra la sociedad, 
suerte, moralidad –a veces rebeldía justiciera o bandolerismo (haiducia)– y la 
irreversibilidad del tiempo1. De hecho, los temas son, sea de algún interés primordial 
para la sociedad, sea confeccionados a propósito, representando verdades universales 
versus realidades mágico-religiosas2 o verdades míticas-psicológicas3. El tema del 
cronótopo, en este sentido, es omnipresente, y los estados anímicos inducidos son muy 
variados: desde la índole humorística, inspirativa, educativa, romántica hasta 
sentimientos trágicos, de pánico, miedo, encontramos una suma variedad de contenidos 
y formas4. 

3. Mitología popular rumana 
En la concepción de Mircea Eliade, el mito ya no es considerado una ficción, 

sino todo lo contrario, una historia verdadera, sagrada y digna de ser revelada como 
modelo ejemplar para cualquier tradición. Justamente por ello, hemos esbozado nuestro 
análisis a partir de los cuatro mitos esenciales de la literatura popular rumana, 
clasificados así por el historiador y crítico literario George Călinescu, en su Historia de 
la literatura rumana desde los orígenes hasta el presente del año 1941. Éstos serían los 
siguientes: el mito del Maestro Manole (también denominado Monasterio de Argeş) o 
del sacrificio por la creación; el mito de Mioriţa o el de la trashumancia y la alegoría 
vida-muerte; el mito de Zburătorul o del demonio volador que provoca el 
enamoramiento en las adolescentes –interpretado como mito erótico que causa en las 
adolescentes un aflicción de amor totalmente desconocida, derrochando una fuerte 
emoción espiritual, hasta cierto punto relacionado con el mito de Drácula–; y 
respectivamente, el mito de la génesis étnica del pueblo rumano, representado por la 
leyenda de Traian şi Dochia –considerado ser el mito fundador del pueblo rumano, ya 
que narra un episodio clave de la conquista romana de Dacia por el emperador Trajano 
y su enamoramiento de la hija del rey dacio, Doquia–. En lo que nos concierne, nos 

 
1 Es un tema filosófico destacado en las doinas y baladas populares, que de hecho fue retomado por los 
mayores poetas de Rumanía: Mihai Eminescu, Lucian Blaga, Nichita Stănescu (n.n.). 
2 Tal como James Frazer evidenció a finales del siglo XIX en The Golden Bough: a Study in Magic and 
Religion. 
3 Según la manera descrita a mediados del siglo XX por Joseph Campbell en The Hero With a Thousand 
Faces. 
4 En cuanto a las variedades y géneros bajo cuyas formas se vislumbran los temas y motivos, afirmamos 
que son incontables, pero coinciden con las creaciones de otras etnias, tanto en lo que concierne la forma, 
como el contenido: la poesía de costumbres, de ritos de pasaje, la poesía de los desencantos, la creación 
lírica en versos, la copla/el grito, la creación épica en versos (balada popular, fantástica, guerrera, pastoral, 
familiar), la creación épica en prosa (el cuento de hadas, la leyenda, la anécdota, el chiste, la broma), las 
canciones de cuna y las leyendas urbanas (n.n.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)
BDD-A31460 © 2020 Jatepress



Lengua y literatura españolas QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

637 
 

detenemos en los primeros dos, siendo también los más representativos desde nuestro 
punto de vista. 

3.1. Mioriţa – metafísica de la muerte y mito del antropocentrismo rumano 
En la historia de la exégesis de la balada Mioriţa han resaltado diferentes 

direcciones de investigación, destinadas a aclarar y a descubrir la génesis, es decir la 
secuencia espacio-temporal y el medio social en que había aparecido y había 
desarrollado el enigmático cuento del pastor1 apreciado como definitorio para el 
espacio rumano. 

El lugar mismo de la acción remite al topos de locus amoenus, la balada 
basándose en la historia de la trashumancia como telón de fondo. Tres pastores, uno 
húngaro, uno de Vrancea y uno de Moldavia bajan en el valle, cada uno con su rebaño 
de ovejas. La intriga se trama cuando los primeros dos deciden matar al pastor moldavo 
para robarle el rebaño, porque es el más trabajador y rico. Una oveja mágica, lamada 
Mioriţa, es decir la corderita, le advierte al pastor moldavo de los planes de sus 
compañeros. Éste le contesta serenamente que en el caso de que falleciera, quiere ser 
enterrado junto con sus flautas, en el redil de sus ovejas. Si sus ovejas empezaran a 
llorar por él, la ovejita debería consolarlas diciendo que él se había casado con una 
princesa hermosa, y tuvo una boda con todos los elementos de la Naturaleza y que cayó 
una estrella. Sin embargo, si la corderita mágica se encontrase con la madre del pastor, 
no debería hablarle de éste rito de pasaje que su madre comprendería, sino que se había 
casado con una princesa y que viven en una “ventana hacia el edén”. 

Observamos que la estructura lleva en sí un marco épico, sumando un desenlace 
de episodios como: la ovejita milagrosa, el testamento del pastor, la alegoría muerte-
boda y la primera apoteosis del pastor, la escena de la vieja madre, la alegoría muerte-
vida y la segunda apoteosis del pastor. Lo que resulta sumamente valioso no es la 
semántica propiamente dicha del texto, sino los contextos culturales, estéticos, sociales 
y filosóficos planteados, analizados desde varias perspectivas. He aquí las más 
importantes: 

3.1.1. Dirección trágica. El primer enfoque que se le aplicó pertenece a los 
escritores Dan Botta y Lucian Blaga y propone como clave de interpretación la 
resignación ante la muerte, actitud de supuesto origen tracio, mientras que la nostalgia 
a la muerte sería una característica del espíritu rumano, de ahí que el fenómeno 
denominado mioritismo generaría, en la visión de los críticos arriba mencionados, una 
balada ontológica-fatalista, bastante reductora como sentido existencial. 

3.1.2. Dirección etnográfica. Ion Muşlea y Constantin Brăiloiu hacen referencia 
en su hermenéutica a los ritos de pacificación de los jóvenes muertos, a los que se les 
celebraba una boda póstuma, existiendo la creencia de que los vivos se protegen contra 
el muerto por ese rito y las correspondientes costumbres de entierro. Según esa visión, 

 
1 De hecho, la balada es considerada como la poesía popular nacional de los rumanos, difundida por toda 
Rumanía y sus versiones sobrepasan el número de dos mil versiones. La versión que habíamos analizado 
fue encontrada en 1850 por el poeta Vasile Alecsandri en la región de Vrancea.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)
BDD-A31460 © 2020 Jatepress



Lengua y literatura españolas QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

638 
 

la balada se convierte en una historia fantasmal que induce miedo y restringe su marco 
de aplicación a las leyendas sin ritualizar. 

3.1.3. Dirección metafísica. Al analizar la creación oral de Mioriţa, Mircea 
Eliade insiste en la transfiguración simbólica de un destino trágico que no se puede 
superar y en la necesidad de redención espiritual de lo absurdo existencial. El filósofo 
interpreta y convierte la mala suerte del destino en un misterio de boda milagrosa y 
feérica, que, al final, le permite triunfar sobre su propio destino. 

3.1.4. Al mismo tiempo, siguiendo el enfoque anterior, se podría alegar por una 
dirección trascendental, según la que el pastor se enfrenta con la muerte mostrando una 
doble actitud de resignación y a la vez fuerza, es decir valentía. Por consiguiente, el 
pastor traspasa el estatuto de hombre y llega a un nivel superior, convirtiéndose en 
héroe ejemplar para una colectividad, lo que supone el recurso literario y filosófico de 
remitización, muy utilizado en el Modernismo. En este sentido, el conflicto se establece 
sin duda alguna a nivel espiritual y no a nivel económico estereotipado, como 
invocaban otros estudios. 

3.1.5. Sin embargo, en nuestra opinión, se plantearía otra interpretación apegada 
al modelo arcaico, inspirado en la cultura folclórica antigua que marca unos puentes 
interculturales muy fértiles. Desde el punto de vista de la perspectiva mitológica 
estamos ante un mito de la vegetación, semi-antropomorfo, al visualizar mentalmente 
la imagen de la boda –mediante la muerte– con la divinidad de la fertilidad, lo que se 
reitera en el pasaje de la madre dialogando con la corderita personificada. De hecho, la 
misma corderita que da el título al poema podría ser percibida como sustituta de la 
divinidad de la tierra, de la magia, del destino, teniendo sus correspondientes 
universales en la vaca Istar (Babilón), la cerda Demetris (Grecia), el águila Isis 
(Egipto), y varios elementos constitutivos de Venus etc. En espejo, el pastor adquiere, 
a su vez, atributos procedentes de otros héroes arquetípicos de todas las culturas de 
Zalmoxis (Dacia), Adonis (Imperio Romano), y Osiris (Egipto). Así, su muerte posible 
tiene un carácter iniciador, cíclico, órfico, induciendo la idea de antropomorfismo. Más 
aún, el pastor gana la dignidad de su verticalidad, igual que Jesucristo en el momento 
de la crucifixión. Además, la balada refleja la creencia del pueblo rumano en la 
inmortalidad (creencia cristiana, pero también una continuación de la religión de Dacia, 
no desaparecida totalmente después de la conversión al cristianismo, fenómeno similar 
al de otras creencias paganas) que se puede conseguir a través de la evolución espiritual. 
Resulta de aquí que la proyección ontológica humana en la cosmogonía remite 
inevitablemente al antropocentrismo. 

3.2. El Maese Manole y lo trágico 
La meditación comprendida en la literatura oral de las naciones se alinea también 

en esta balada balcánica a lo que Giambattista Vico (1985, 162) denominaba la 
sabiduría poética de los comienzos. Tratada en el contexto rumano bajo el término de 
filosofía popular, la leyenda El Monasterio de Argeş o el Maestro Manole suma 
también unas concepciones étnicas sobre la existencia, la divinidad, la creación y el 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)
BDD-A31460 © 2020 Jatepress



Lengua y literatura españolas QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

639 
 

sacrificio por el arte más allá de la muerte. Antes de analizar las pistas de enfoque más 
relevantes, veamos la urdimbre de los motivos épicos correspondientes. 

El príncipe autóctono Negru Vodă, en su calidad de buen cristiano, se propone 
levantar un monasterio en el valle del río Argeş. Pero cualquier muro edificado en la 
construcción se derrumba por la noche. Después de un sueño místico, al Maestro 
Manole se les revela la clave: emparedar en los cimientos a la primera mujer, esposa 
o hermana de los trabajadores que presenciara las obras. Para su desgracia, Ana, la 
mujer de Manole, es la primera en llegar, y el juramento colectivo se respeta a pesar 
de todas las adversidades de la naturaleza invocada. Cuando la construcción se 
finaliza, para asegurarse la unicidad y hermosura de tal edificio emblemático, el 
príncipe ordena que se les quiten los andamios y se lanzan todos al vacío del tejado 
con alas de chilla, como unos verdaderos Ícaros. En el sitio donde cae Manole, brota 
un manantial de agua salada. 

En realidad, la leyenda refleja una creencia difundida en el folclore balcánico 
(Eliade 2004, 35-36)1, según la cual la pervivencia de cualquier edificio está 
condicionada por una presencia viva en sus fundamentos. Intuimos que la idea parte de 
algunos sucesos verídicos y que se remonta a la confluencia del paganismo con 
cristianismo, entre el tema del sacrificio humano y el de la realización existencial 
sustentada en la ofrenda. Más aún, el alma rumana, puntualiza el mismo historiador de 
las religiones, “se reconoce en el mito del sacrificio supremo que hace durar una obra 
construida por la mano del hombre, sea una catedral, una patria o una choza” (Eliade 
1992, 52). 

Ion Taloş2, en su amplio estudio dedicado a dicha balada, observa la extensa 
difusión y el alto número de variantes existentes, tanto en poesía, como en prosa –
leyenda–, enfatizando el interés ocasionado por el tema y la diversidad de 
interpretaciones que han surgido recientemente. Veamos cuáles son las más destacadas. 

3.2.1. Exégesis étnica. Es un enfoque importante expuesto por Horia Bădescu al 
acuñar el término de la inmanencia de lo trágico afirmando, en este sentido, que toda 
etnia sobrevive a los imperios agresores y a las épocas desfavorables mediante unos 
elementos claves, concepto que supone construcción y metáfora, así como el puente, la 
fortaleza y el edificio religioso. De hecho, la intención de edificar un monasterio 
obedece a la necesidad cristiana y comunitaria de establecer un punto de reverberación 
religiosa y de glorificar la omnipotencia de Dios. Asimismo, es un motivo más para 
fortalecer la devoción del pueblo y santificar un terreno nefasto, ya que el príncipe no 
elige cualquier lugar para su fundación, sino unos muros caídos, muy lúgubres, para 
rescatarlos –como si se tratara de una nueva creación3 – de las fuerzas adversas4. 

 
1 Parece que también se conoce en otras regiones europeas, así como en Asia, América y Polinesia. 
2 El autor reúne más de 280 variedades escogidas del espacio balcánico (n.n). 
3 Es la significación que otorga Mircea Eliade en la instalación de la Cruz en los territorios descubiertos 
por los navegantes españoles y portugueses (n.n). 
4 Que el monasterio se edifique sobre unas viejas paredes es otro detalle que puede interpretarse en una 
tradición del cristianismo: levantar los recintos sobre una construcción de antiguos fines religiosos. En la 
época de Justiniano, durante la conversión de los paganos de Asia Menor, numerosos monasterios e iglesias 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)
BDD-A31460 © 2020 Jatepress



Lengua y literatura españolas QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

640 
 

3.2.2. La exégesis mítico-trágica es la que sitúa en primer plano el mito icario y 
la creación, entendiendo que por tapiar a una persona en la construcción se logra la 
conservación del equilibrio cósmico, al estilo de la tragedia antigua de Eurípides, según 
observan Mircea Eliade y Dumitru Carcostea. En segundo plano, observamos la 
oposición arquetípica entre Manole y el príncipe, y en el fondo, el coro de nueve 
obreros, como partes obligatorios de la trama trágica que se multiplica. Con respecto a 
la parte mítico-trascendental, el monasterio representaría, por lo general, al mundo 
cristiano que no admite tragedia en la muerte, por lo que llegaría a ser el símbolo de la 
creación perfecta. 

3.2.3. Exégesis filosófica. Ésta refleja la opción dramática de un ser excepcional. 
El Maestro Manole acaba la doble tragedia, acometiendo una catarsis, purificándose 
por completo en la concepción aristotélica; mientras que la interpretación hegeliana 
abogaría más por una conciencia sobre sí mismo vista en alteridad, y, en este caso, 
Manole adquiere una culpa genética.  

3.2.4. Unos estudiosos sostienen que se podría vislumbrar una exégesis amorosa 
que posiciona la pareja Manole–Ana como unida en la muerte, ésta siendo otra pista de 
reflexión. 

3.2.5. La exégesis histórica tiene quizás menos importancia en nuestro análisis, 
pero, sin embargo, representa una proyección en el Medio Evo del Oriente balcánico 
europeo, sosteniendo algunos argumentos por la verdad histórica.  

3.2.6. En nuestra visión, hay que proceder a una fusión de lo simbólico y 
dramático, optando por una combinación entre las versiones combinadas entre la 
segunda y la tercera variante antes mencionadas. Si Manole comete la hibris 
(trasgresión de límites) y luego logra la expiación, lo que concede aun más amplitud a 
su universo moral. De todas maneras, nuestro estudio apuntaría a la necesidad de 
abarcar comparativamente las literaturas orales de Serbia y Albania, Bulgaria, Grecia 
y Hungría, en las que el modelo estético de Manole se repite en muchos contextos, 
constituyendo series de la misma tipología, el signo diferenciador perteneciendo sólo a 
la calidad de lo trágico. Siguiendo nuestro planteamiento, creemos que lo fundamental 
de la obra no se refleja ni en la mística de la muerte ni en la dinámica de la superstición, 
sino en el sentimiento de la creatividad a través del mito estético que define al pueblo 
rumano. 

* 

Como conclusión, de las dos baladas consideradas se podría desprender la 
misma idea específica para el área cultural cárpato-danubiano y, generalizando, para el 
Sureste europeo: lo trágico cumple en los dos casos una función activa y tiene una 
finalidad recuperativa, fundando una tendencia balcánica común bajo la forma de 
recompensa estética, y convirtiendo la muerte en boda imaginaria y los espacios 

 
fueron erigidos sobre antiguos centros de culto abandonados. La Catedral de Notre-Dame se alza sobre lo 
que había sido un templo romano. El Convento de Santa Catalina de Cuzco se elevaba en su primera 
ubicación sobre la Casa de Vírgenes del Sol, el Convento Dominicano sobre las piedras del Qorikancha 
incaico. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)
BDD-A31460 © 2020 Jatepress



Lengua y literatura españolas QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

641 
 

conflictivos en lugares mentales míticos. Más adelante, la dominante existencial de lo 
trágico encontrará formas absurdas o paródicas modernas en la narrativa culta histórica 
y crítica, demostrando que, en realidad, la diferencia entre oralidad y lo culto es sólo 
de grado y no de esencia. 

Referencias bibliográficas 
Armbruster, Adolf. 1993. Romanitatea românilor, istoria unei idei. Bucureşti: Editura Enciclopedică. 
Bădescu. Horia.1991. Meşterul Manole sau imanenţa tragicului. Bucureşti: Editura Cartea Românească. 
Blaga, Lucian. 1969. Trilogía culturii. Bucureşti: Editura pentru Literatură Universală. 
Botta, Dan. 1968. Scrieri, vol. 4. Bucureşti: Editura pentru Literatură. 
Brăiloiu, Constantin. Muşlea I. 1969. “Despre o baladă românească”, în Elogiu folclorului românesc.  
 Bucureşti: Editura pentru Literatură. 
Brânda, Nicolae. 1991. Mituri ale antropocentrismului românesc. Mioriţa, I. Bucureşti: Cartea  
 Românească. 
Eliade, Mircea. 1978. Aspecte ale mitului. traducida al rumano por Paul G. Dinopol. Bucureşti: Univers. 
Eliade, M.1992. Românii. Bucureşti: Meridiane. 
Eliade, M. 2004. Comentarii la Legenda Meşterului Manole. Bucureşti: Humanitas. 
Muthu, Mircea. 2002. Balcanismul literar românesc, Permanenţe literare. vol. I., II, III. Cluj-Napoca: 

Editura Dacia. 
Muthu, M. 2002. Balcanologie, vol.1-2. Discobolul. Cluj: Dacia. 
Panaitescu, Petre P.1969. Introducere la istoria culturii româneşti. Bucureşti: Editura Ştiinţifică. 
Taloş, Ion. 1997. Meşterul Manole – Contribuţie la studiul unei teme de folclor european. Bucureşti: 

Editura Grai şi Suflet – Cultura Naţională. 
Vico, Giambattista.1985. Ciencia nueva, I. Barcelona: Orbis. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:33:11 UTC)
BDD-A31460 © 2020 Jatepress

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

