
Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

365 
 

 
Viviana MILIVOIEVICI 

 (Academia Română, Filiala 
Timişoara, Institutul de Studii 

Banatice „Titu Maiorescu”) 

Câteva aspecte semnificative  
din cultura și publicistica 
României interbelice 

 
 
 

Abstract: (Some Significant Aspects of Culture and Journalism in Interwar Romania) The Great Union 
of December 1st, 1918 was followed by profound changes in the social, economic, political, cultural, 
literary and artistic life, thus opening a path to new perspectives of the Romanian culture, literature and 
journalism from the very next period. First of all, what is characteristic of inter-war culture people is the 
solid intellectual formation. This allowed unlimited access to the most diverse knowledge areas. The 
purpose of the paper is to highlight the main aspects of the cultural and spiritual life in the Romanian 
inter-war space, emphasizing the diametrically opposed tendencies and attitudes: Europeanism and 
autochthonism. These formulas of cultural evolution have given substance to the various ideological 
debates, caught in the present work. 

Keywords: Great Union, culture, literature, journalism, interwar period  

Rezumat: Marea Unire de la 1 Decembrie 1918 a fost urmată de adânci prefaceri în planul vieții sociale, 
economice, politice, culturale, literare și artistice, astfel deschizându-se o cale către noi perspective ale 
culturii, literaturii și publicisticii românești din perioada imediat următoare. Înainte de toate, ceea ce 
caracterizează oamenii de cultură interbelici este solida formație intelectuală. Acest fapt a permis un acces 
nelimitat spre zone de cunoaștere dintre cele mai diferite. Scopul lucrării este de a evidenția principalele 
aspecte ale vieții culturale și spirituale din spațiul românesc interbelic, punând accentul asupra tendințelor 
și atitudinilor diametral opuse: europenismul și autohtonismul. Aceste formule de evoluție culturală au dat 
substanță diverselor dezbateri ideologice, surprinse în lucrarea de față. 

Cuvinte-cheie: Marea Unire, cultură, literatură, publicistică, perioada interbelică 

 
 
 
Înfăptuirea Marii Uniri va dinamiza şi vivifica evoluţia culturală şi literară în 

România interbelică. Cultura română realizează acum un moment de apogeu al 
dezvoltării sale istorice. Confruntarea dintre tradiţionalism şi modernism a devenit o 
axă problematică de interes general pentru oamenii de cultură din acea perioadă. Ea se 
manifesta mai puternic în plan literar, unde noile mişcări moderniste şi de avangardă 
coexistau cu formule estetice tradiţionale, cu exponenţi străluciţi în ambele orientări. 
Stilurile converg de la proza de tip clasic a lui Liviu Rebreanu, Mihail Sadoveanu sau 
Cezar Petrescu la noile formule susţinute în plan teoretic de Eugen Lovinescu, la 
„Sburătorul”, şi confirmate artistic de scrierile lui Camil Petrescu, Hortensia Papadat-
Bengescu, Anton Holban sau Mircea Eliade. 

Unirea din 1918 a fost urmată de adânci prefaceri în planul vieţii social-politice 
şi astfel s-a deschis o cale către noi perspective ale culturii şi literaturii româneşti din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:18 UTC)
BDD-A31439 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

366 
 

perioada imediat următoare. Înainte de toate, ceea ce caracterizează scriitorii interbelici 
este solida formaţie intelectuală. Acest fapt a permis un acces nelimitat spre zone de 
cunoaştere dintre cele mai diferite. Pe lângă influenţa „modelatoare” a culturii franceze 
şi pe lângă cea „catalizatoare” a culturii germane, în perioada dintre cele Două 
Războaie Mondiale au fost percepute din ce în ce mai mult ecourile unor culturi mai 
mult sau mai puţin cunoscute până în acel moment. Au fost împrumutate idei din 
filozofia patristică creştină ilustrată prin scrierile lui Maxim Mărturisitorul, Ioan 
Damaschin şi Dionisie Pseudo-Areopagitul1, idei iraţionaliste şi mistice din Orient 
(budismul, practicile yoga), idei din filozofia creştină a istoriei pusă în valoare de 
scrierile lui Nikolai Berdiaev, Pavel Florenski, Lev Şestov, Vladimir Soloviov2. 

Antinomia „autohtonism/ europenism” figurează ca generic pentru întreaga serie 
de dihotomii caracteristice spaţiului românesc interbelic. Punctul de plecare l-a 
constituit influenţa culturii europene. În această serie, Zigu Ornea înscrie antinomiile 
cultură/ civilizaţie, Orient/ Occident, patriarhalism/ modernizare, europenism/ 
tradiţionalism (Ornea 1980, 270-355). 

Antinomia „cultură / civilizaţie” a fost pentru prima dată afirmată în sociologia 
germană de la sfârşitul secolului al XIX-lea de către Ferdinand Tönnies (1855-1936). 
În studiile sale, el a opus cele două categorii sociologice – comunitatea şi societatea – 
definindu-le ca entităţi antinomice. Comunitatea era privită ca o expresie a voinţei, ca 
o formă organică a vieţii sociale bazată pe tradiţii şi obiceiuri. Forma specifică de 
organizare în acest caz era satul. Societatea era privită ca o formă exterioară de 
organizare, viaţa socială era bazată pe calcul şi speculaţie. Aceasta era reprezentată de 
oraşul în care coexistă indivizi eterogeni, lipsiţi de afectivitate şi din ce în ce mai 
convenţionali. 

În cultura românească de la sfârşitul secolului al XIX-lea şi începutul secolului 
XX, antinomia prezentată mai sus, cultură/ civilizaţie, s-a regăsit în antinomia 
„formelor fără fond”, argumentată mai întâi de către junimişti şi dezvoltată ulterior de 
sămănătorişti. Formele civilizaţiei occidentale importate în epoca modernă erau 
considerate a fi nepotrivite pentru fondul cultural românesc. Rezultatele unui astfel de 
import şi adaptare silită erau considerate a fi păgubitoare pentru evoluţia spirituală a 
naţiunii române (Ornea 1972, 24-43). 

 
1 Ref.: Preot Cicerone Iordăchescu. 1996. Istoria vechii literaturi creştine. 2 volume. Iaşi: Editura 
Moldova; în volumul II, Periodul III, Dionisie Pseudo-Areopagitul, p. 10-32; Maxim Mărturisitorul, p. 51-
59; Ioan Damaschin, p. 64-80. 
2 Ediţii româneşti: Nikolai Berdiaev. 1992. Sensul creaţiei. Încercare de îndreptăţire a omului. Traducere 
de Anca Oroveanu. Prefaţă, cronologie şi bibliografie de Andrei Pleşu. Bucureşti: Editura Humanitas; 
Nikolai Berdiaev. 1995. Un nou Ev Mediu. Studiu introductiv de Sandu Frunză. Craiova: Editura 
Omniscop; Pavel Alexandrovici Florenski. 1997. Perspectiva inversă şi alte scrieri. Traducere din limba 
rusă de Tatiana Nicolescu, Alexandra Nicolescu, Ana Maria Brezuleanu. Prefaţă de Nina 
Kauchtschischwili. Bucureşti: Editura Humanitas; Lev Şestov. 1993. Revelaţiile durerii (Dostoievski – 
Tolstoi). În româneşte de Smaranda Cosmin. Prefaţă de Radu Cosmin. Iaşi: Institutul European; Vladimir 
Soloviov. 1994. Rusia şi Biserica Universală. Traducere de Mioara Adina Avram. Prefaţă de Ioan I. Ică 
jr. Iaşi: Institutul European. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:18 UTC)
BDD-A31439 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

367 
 

Oswald Spengler (1880-1936) a continuat ideile lansate de sociologul german 
Ferdinand Tönnies, în celebra sa lucrare, Declinul Occidentului (2 volume, 1918-1922). 
Este considerat primul creator al teoriei ciclice în dezvoltarea culturii. El consideră că 
întreaga cultură este alcătuită din diversitatea tuturor culturilor independente care 
urmează un curs ciclic. A distins astfel opt niveluri ale culturii – indiană, babiloneană, 
egipteană, chineză, mexicană, arabă, clasică (greacă şi romană), vest-europeană – 
considerând cultura un organism viu, care se naşte, are o tinereţe înfloritoare, ajunge la 
maturitate, intră în declin şi, în cele din urmă, la bătrâneţe, moare. Cultura este legată 
de natură şi de fenomenele biologice, în timp ce civilizaţia semnifică decadenţa şi 
bătrâneţea spirituală. În Epocile spirituale „contemporane”, Oswald Spengler 
sintetizează fazele culturii într-o desfăşurare ciclică după modelul anotimpurilor. 
Astfel, primăvara este asimilată cu creaţiile grandioase, cu naşterea unei culturi, vara 
reprezintă maturitatea acesteia, toamna reprezintă apogeul puterii spirituale creatoare, 
iar iarna reprezintă începutul civilizaţiei cosmopolite, moartea şi decadenţa unei culturi 
(Spengler 1996, 84-85). 

În cultura românească, ideile spengleriene despre civilizaţie şi cultură au fost 
preluate şi adaptate în cercul grupării de la „Gândirea”. Nichifor Crainic şi-a conceput 
eseul Parsifal pornind de la un amplu citat din lucrarea lui Oswald Spengler. Aici el 
subliniază raportul de succesiune dintre cultură şi civilizaţie. Într-un alt eseu, A doua 
neatârnare, ideile iniţiate de Nichifor Crainic urmăresc antinomia cultură/ civilizaţie 
prin opoziţia dintre „tehnica vieţii materiale”/ „tehnica vieţii sufleteşti”. 

Un ecou deosebit în epocă au avut şi ideile înaintate de Nikolai Berdiaev (1874-
1948). Influenţat, la începutul activităţii sale, de teoria marxistă, Nikolai Berdiaev a 
trecut apoi la ortodoxie. Esenţială pentru noua sa orientare este lucrarea sa 
fundamentală Filozofia libertăţii (1911). Într-un alt studiu de-al său, Sensul creaţiei. 
Încercare de îndreptăţire a omului, şi-a formulat clar sistemul său filozofico-religios. 
A aşezat în centrul metafizicii sale omul în comuniune perpetuă şi perfectă cu 
Dumnezeu. Totalitatea lucrărilor sale s-au axat pe antinomia civilizaţie raţionalistă şi 
tehnică/ spiritualitate religioasă, subliniind necesitatea reabilitării vechilor valori 
spirituale. În opinia lui Nikolai Berdiaev, umanismul renascentist a pus bazele 
civilizaţiei moderne şi a marcat astfel începutul unui îndelungat proces de degradare a 
condiţiei spirituale a omului, acest fapt datorându-se progresului tehnicii industriale. 
Criza spirituală a umanităţii era, în fond, criza umanismului laic, înfiripat în perioada 
Renaşterii, ca surogat al religiei creştine din Evul Mediu:  

Pentru a preamări pe om, umanismul l-a privat de asemănarea divină şi l-a supus 
necesităţii naturale. Renaşterea bazată pe umanism a descoperit forţele creatoare ale 
omului ca fiinţă naturală şi nu spirituală. Dar omul natural, smuls din omul spiritual, nu 
posedă surse inepuizabile pentru creaţia sa; el este destinat să sece, să trăiască la suprafaţa 
vieţii. Ultimele produse ale Istoriei moderne au arătat-o, ele fiind cele care au condus, 
spre sfârşitul Renaşterii, la autonegaţia umanismului, la golul unei vieţi superficiale şi 
descentrate, la sleirea puterii creatoare. [...] Evul Mediu salvase forţele creatoare ale 
omului şi preparase splendida înflorire a Renaşterii. Omul intră în Renaştere cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:18 UTC)
BDD-A31439 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

368 
 

experienţa medievală. Şi tot ce a fost grandoare autentică în Renaştere avea o legătură 
cu Evul Mediu creştin. Azi omul intră într-un viitor necunoscut, cu experienţa Istoriei 
moderne şi preparaţia ei. Şi el intră în această epocă nu plin de sevă creatoare – ca în 
epoca Renaşterii – ci epuizat, debilizat, fără credinţă, golit. Toate acestea dau de gândit. 
(Berdiaev 1995, 30-31). 

Salvarea o vedea în reîntoarcerea către creştinismul ortodoxist, în care 
spiritualitatea era atotdominatoare, din epoca prerenascentistă. Salvarea o vedea într-un 
nou Ev Mediu, în care „omul spiritual” credea în Dumnezeu şi acest fapt îi dădea forţă 
şi inspiraţie creatoare. 

Antinomia Occident/ Orient din Declinul Occidentului despre care a vorbit 
Oswald Spengler a găsit o soluţie inedită în lucrarea criticului francez Henri Massis 
(1886-1970), Apărararea Occidentului (1927), prin întoarcerea la tomism1. Autorul a 
considerat că pericolul cel mai mare vine din Răsărit. 

Ideile neotomismului şi-au găsit reflectarea şi în spaţiul cultural transilvănean, 
în publicaţiile interbelice „Unirea” şi „Cultura creştină” de la Blaj. Gazeta „Unirea” a 
promovat între anii 1919 şi 1941 „rectitudinea românească şi catolică fără greş” şi 
„românismul integral şi credinţa catolică neşovăitoare”. În paginile ai au semnat 
articole pe această temă Aron Cotruş, Ion Agârbiceanu, Lucian Blaga, Vasile 
Voiculescu, Octavian Goga etc. 

O altă importantă caracteristică a vieţii culturale şi literare în spaţiul românesc 
interbelic a fost renunţarea la sedentarism. Aceasta s-a manifestat prin redescoperirea 
orizontului clasic al Greciei (Ion Barbu), prin seducţia unui tărâm magic şi exotic 
(Mircea Eliade, Vasile Voiculescu, Gala Galaction), prin revalorificarea geografiei 
spirituale a romanităţii poporului român (Nicolae Iorga, Ovid Densuşianu), prin 
angajarea fermă în planul vieţii politice (Nicolae Iorga, Octavian Goga, gruparea din 
jurul lui Nae Ionescu), în planul vieţii religioase (Nichifor Crainic), al vieţii universitare 
(Nicolae Iorga, Lucian Blaga, Tudor Vianu, Nichifor Crainic, George Călinescu), în 
activitatea teatrelor (Camil Petrescu, Nicolae Iorga, Liviu Rebreanu), dar şi în 
activitatea diplomatică (Ion Pillat, Lucian Blaga). 

Următoarea trăsătură dominantă pentru scriitorii români din perioada dintre cele 
Două Războaie Mondiale e reprezentată de pasiunea pentru presa scrisă, pentru 
gazetărie. Existau două tendinţe majore în viaţa publicistică românească. În primul 
rând, era tendinţa de grupare a scriitorilor în jurul unor mari publicaţii apărute în 
Bucureşti sau în centrele provinciilor istorice. Revistele şi grupările româneşti 
interbelice apărute în capitală erau: „Sburătorul” (în jurul modernismului lovinescian), 
„Gândirea” (în jurul tradiţionalismului spiritualizant promovat de Nichifor Crainic), 
„Criterion” (în jurul trăirismului, mişcare spiritualistă ce i-a avut ca mentori pe Vasile 

 
1 Tomismul reprezintă reîntoarcerea la moştenirea lui Toma d'Aquino, filozoful creştin din secolul al 
XIII-lea, promotor al inteligenţei fondate pe dogma catolică (reprezentant al catolicismului în filozofie); 
filozofi care au revalorificat tomismul au fost: Jacques Maritain – Primatul spiritualului (1927), Étienne 
Gilson – Creştinism în filozofie (1936). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:18 UTC)
BDD-A31439 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

369 
 

Pârvan şi Nae Ionescu, printre semnatari îi amintim pe membrii „tinerei generaţii”: 
Mircea Eliade, Mircea Vulcănescu, Mihail Sebastian, Emil Cioran, Constantin Noica, 
Petru Comarnescu şi alţii), „Contimporanul” (în jurul lui Ion Vinea şi al dadaismului), 
„Viaţa Românească” (orientare intelectualistă raţionalistă în jurul lui Mihail Ralea, 
Tudor Vianu şi George Călinescu), „Revista Fundaţiilor Regale” (revistă cu un 
pronunţat caracter eclectic, în jurul lui Camil Petrescu, Paul Zarifopol, Dumitru 
Caracostea), „Cuvântul” (publicaţie ce susţinea „noua spiritualitate” românească, în 
jurul profesorului Nae Ionescu). În al doilea rând, era tendinţa de dispersare spre 
multitudinea de publicaţii existente în provinciile istorice româneşti. 

În această nouă ipostază de cetăţean al societăţii întregului mapamond, 
scriitorului român interbelic i-au stat la dispoziţie două alternative, europenismul şi 
autohtonismul, două atitudini şi direcţii diametral opuse. Rezultatul contopirii celor 
două îl constituia polarizarea atitudinilor culturale. Europenismul reprezenta tendinţa 
de abandonare a climatului şi obiceiurilor autohtone, prin imitare, adaptare şi integrare 
a valorilor Occidentului în spaţiul cultural românesc. Autohtonismul, dimpotrivă, 
reprezenta tendinţa adversă, de evadare din formele şi tiparele civilizaţiei occidentale 
considerate a fi distrugătoare şi de reîntoarcerea şi revalorificarea tradiţiilor specific 
româneşti. 

În consecinţă, se poate spune că în anii premergători celui de-al Doilea Război 
Mondial, fiecare grupare culturală şi ideologică a încercat o reformulare a constiinţei 
de sine a culturii române şi a propus o soluţie de dezvoltare pentru România. Curentele 
de idei şi personalităţile ce au dat substanţă culturii române din această perioadă, au 
abordat, din unghiuri diferite, situaţia fundamentală a culturii române moderne: 
tranziţia spre modernitate, problema decalajelor faţă de Occident, formula de evoluţie 
culturală şi socială potrivită cu specificul nostru naţional. Confruntările dintre aceste 
curente au dat substanţa dezbaterilor ideologice, culturale, politice şi filozofice în 
România interbelică. 

O altă viziune asupra românităţii 
În perioada interbelică, cultura românească s-a distribuit în toate mediile sociale 

devenind cu adevărat un bun naţional. În această epocă de înflorire, cultura românească 
a atins o treaptă superioară la nivelul căreia mediile intelectuale s-au diversificat din ce 
în ce mai mult. Elita ştiinţifică şi artistică a produs opere remarcabile, iar difuziunea în 
mase a produselor culturale a cunoscut primele sale succese.  

După încheierea Primului Război Mondial şi înfăptuirea Marii Unirii, 
intelectualitatea românească s-a lansat din nou în „marea polemică” privind prezentul 
şi viitorul ţării noastre.  

În această perioadă avem de-a face cu două grupuri interesate să promoveze 
politici culturale distincte. Pe de o parte, europeniştii, care erau adepţii integrării 
europene prin opţiunea pentru tipul occidental de dezvoltare economică şi socială, iar 
pe de altă parte, tradiţionaliştii, care erau partizanii autohtonismului şi ai unor modele 
care să valorifice moştenirea culturală proprie poporului român.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:18 UTC)
BDD-A31439 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

370 
 

În sincronie cu aceste două grupuri s-au regăsit, cu diverse nuanţări şi cu diferite 
proporţii de influenţare, şi alte mişcări: mişcarea intelectualistă raţionalistă de la „Viaţa 
românească”, revistă ce a promovat între anii 1906 şi 1916 poporanismul, a susţinut în 
plan cultural şi în plan social-politic europenismul (regimul democratic). Mentorul 
acestei mişcări a fost Mihail Ralea; mişcarea neosămănătoristă de la „Junimea literară”, 
„Neamul românesc”, „Ramuri. Drum drept”, „Floarea soarelui”, „Floarea darurilor” şi 
„Cuget clar (Noul Sămănător)”, având ca mentor pe Nicolae Iorga, a susţinut 
autohtonismul în toate planurile (patriarhalismul, tiparele de viaţă tradiţionale); 
mişcarea modernistă de la „Sburătorul”, având ca ideolog principal pe Eugen 
Lovinescu, a susţinut europenismul în toate planurile (industrializarea, sincronizarea, 
având ca etape: imitaţia, adaptarea şi integrarea); mişcarea tradiţionalistă de la 
„Gândirea”, având ca mentor pe Nichifor Crainic, a susţinut autohtonismul în plan 
cultural (un autohtonism spiritualizat prin adăugarea componentei religioase a 
ortodoxismului) şi în plan economic (caracterul agrar), iar în plan social-politic a 
promovat europenismul (modelul corporativ şi statul etnocratic1); mişcarea 
intelectualistă antiraţionalistă de la „Criterion”, având ca mentori pe Vasile Pârvan şi 
Nae Ionescu, a valorificat, în planul culturii, atât autohtonismul, cât şi europenismul, a 
susţinut autohtonismul în planul economic, iar în planul social-politic a promovat 
europenismul (modelul corporativ şi statul etnocratic). 

Într-un articol, Nicolae Manolescu constata că, între 1918-1948, nimeni nu a 
folosit un concept unificat de modernism şi aprecia că „europenismul şi autohtonismul 
ar putea fi privite ca tendinţe sau ca nişte reacţii interne în cadrul aceluiaşi fenomen 
mai larg, modernismul.” (Manolescu 1999, 1). 

În ceea ce priveşte spiritualitatea românească din perioada interbelică, Mircea 
Vulcănescu, în articolul său, Spiritualitate (Vulcănescu 1996, 60-66), a sintetizat 
principalele trăsături şi direcţii specifice pentru contextul cultural al generaţiei sale. 
Delimitările conceptuale operate în prima parte a articolului încercau să înlăture 
„confuzia şi echivocurile strecurate prin vorbă şi scris în gândirea contemporană” 
(ibidem, 60), punând astfel în evidenţă tripla valoare de circulaţie a unui termen mult 
întrebuinţat în cultura românească interbelică.  

Raportată la viaţa interioară „spiritualitatea însemnează: trăire intensă a clipei, 
indiferent de valoarea calitativă a conţinutului sufletesc trăit” (idem, ibidem); 
caracterele dominante ale acestui înţeles sunt „imediatismul, activismul, psihologismul 
(interioritate) şi biologismul” (ibidem, 61). Izvoarele teoretice ale acestui înţeles, cu 
rădăcini în Renaştere şi protestantism, prelungite până în filozofia romantică germană 
(Fichte, Schelling, Nietzsche) sunt: Amiel, Bergson, Dostoievski, Freud, Gide, 
Kierkegaard, Papini, Proust, Şestov; critica: Maritain, Massis, Maurras, Scheller etc. 

Raportată la cultură „spiritualitatea însemnează: trăire cu sens, trăire pentru un 
ideal, pentru o valoare” (ibidem). Caracterele dominante subliniază dependenţa acestei 
trăiri de lumea valorilor. Caracterul obiectiv şi cel normativ al lumii valorilor admit 

 
1 Conceptul de stat corporativ, bazat pe autoritate şi ordine, izvorât din puterea naţiunii, se sprijinea pe 
ideea de patrie, ideea de monarhie şi ideea de biserică.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:18 UTC)
BDD-A31439 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

371 
 

ieşirea din conştiinţă şi criteriul de conformare. Iar caracterul ideal şi cel imanent al 
valorilor îi conferă noi dimensiuni. Izvoarele teoretice, cu rădăcini în raţionalismul 
sistematizat critic de către Kant, sunt în umanismul goethean, naţionalismul integral şi 
marxism. În contemporaneitate, izvoarele sunt: Benda, Nikolai Berdiaev, Dilthey, 
Freyer, Mahatma Gandhi, André Gide, Hartmann, Kautsky, Hermann Keyserling, 
Klages, Vladimir Ilici Lenin, de Man, Jacques Maritain, Masaryk, Henri Massis, 
Maurras, Ortega y Gasset, Rathenau, Scheller, Oswald Spengler, Rabindranath Tagore, 
Paul Valéry, Miguel de Unamuno etc. 

Raportată la viaţa duhovnicească, „spiritualitatea însemnează: viaţă vecinică, 
trăire în universalitatea absolută, în Duhul Sfânt; asceză şi viaţă mistică” (ibidem). 
Caracterele dominante ale acestui înţeles sunt: caracterul transcendent al temeiului 
acestei trăiri, caracterul receptiv al vieţii duhovniceşti. Izvoarele teoretice, cu rădăcini 
în ceremoniile primitive, în misterele orfice, orientale şi în mistica şi asceza creştină, 
sunt Patericul, Regulele Sf. Vasile, Filocalia; Războiul nevăzut (în Răsărit) şi în 
Confesiunile Sf. Augustin, Imitaţia lui Isus Cristos a lui Gerson sau Thomas a Kempis, 
Exerciţiile spirituale ale Sf. Ignaţiu; Calea desăvârşirii a Sf. Tereza din Avila, Urcarea 
Carmelului şi Cântarea duhovnicească a Sf. Ioan al Crucii, Floricelele Sf. Francisc din 
Assisi, Consolaţiile spirituale a Maestrului Eckart, Podoaba nunţilor spirituale a lui 
Rysbroeck etc. (în Apus). Apologeţii contemporani sunt: Arseniev, Berdiaev, 
Dostoievski (pentru ortodocşi), Blondel, Bloy, Maritain (pentru catolici), K. Barth, P. 
Tillich, R. Otto (pentru protestanţi); critici numeroşi din rândul literaţilor (France, Gide, 
Shaw), al psihologilor şi psihiatrilor (Delacroix, Dumas), al filozofilor religiei şi al 
sociologilor (Baruzi, Bergson, Durkheim). 

În opinia lui Mircea Vulcănescu, contextul preocupărilor spirituale româneşti 
interbelice a fost vizibil direcţionat de contribuţiile hotărâtoare ale unor importante 
personalităţi, grupări culturale şi publicaţii, în jurul cărora s-au cristalizat practic şi 
deosebirile de înţelegere a termenului de spiritualitate, precum şi evidente rezistenţe şi 
rezerve: personalităţi: Vasile Pârvan (Problema salvării, 1919-1920; Drama antică, 
1920-1921), Nae Ionescu (Filozofia Dumnezeirii, 1920-1921; Realitatea vieţii 
sufleteşti, 1921-1922; Filozofia religiei, 1923-1929), Nichifor Crainic (cu contribuţia 
sa substanţială de la „Gândirea”, unde, începând cu 1928 a fost director), Mircea Eliade 
(Itinerariu spiritual, cele douăsprezece foiletoane publicate în ziarul „Cuvântul”, 
începând cu anul 1927); grupări culturale: „Ideea europeană”, „Poesis”, „Societatea de 
estetică”, „Gândirea”, „A.S.C.R.”, „Forum”, „Criterion”; reviste: „Ideea europeană”, 
„Gândirea”, „Revista universitară”, „Vremea”, „Viaţa literară”, „Ideea creştină”, 
„Tiparniţa literară”; caietele: „Acţiune şi reacţiune”, „Floarea de foc”, „Fapta”, „Azi”, 
„România literară”, „Axa”, „Dreapta”, „Bobi”, „Discobolul”, „Frize”, „Familia”, 
„Plai” etc.; ziare: „Cuvântul”, „Curentul”, „Ultima oră”, „Calendarul”, „Viitorul”, 
„Rampa”, „Politica”, „Credinţa”, „Dreptatea” etc.; rezistenţe şi rezerve: „Universul 
literar” (Camil Petrescu), „Viaţa românească” (Mihail Ralea), „Sburătorul” (Eugen 
Lovinescu), „Kalende” (Pompiliu Constantinescu şi Şerban Cioculescu), „Convorbiri 
literare” (Constantin Rădulescu-Motru), „Adevărul literar” şi „Capricorn” (George 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:18 UTC)
BDD-A31439 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

372 
 

Călinescu), „Stânga” (N. Tatu), „Cuvântul liber” (Gheorghe Ionescu), „Şantier” (A. 
Şerbulescu), „Bluze albastre” (A. Adania); în cursurile universitare ale profesorilor 
Constantin Rădulescu-Motru şi P. P. Negulescu; în ziarele „Adevărul” şi „Facla”. 

În spaţiul cultural românesc interbelic, divergenţa opiniilor cu privire la sensul 
termenului de spiritualitate a menţinut grupări cu direcţii şi tendinţe specifice.  

O primă categorie, „favorabilă unei spiritualităţi înţelese în sens tradiţionalist şi 
ortodox, ca viaţă duhovnicească” (ibidem, 63), în jurul lui Nae Ionescu şi Nichifor 
Crainic, îi are ca tineri reprezentanţi pe Paul Costin Deleanu, G. Racoveanu, Sandu 
Tudor, Paul Sterian şi Mircea Vulcănescu. 

A doua categorie „cuprinde grupurile care pun accentul pe a doua accepţie, 
culturală, a cuvântului” (ibidem, 64): marxiştii, gruparea cu accent pe materialismul 
dialectic marxism, din jurul umaniştilor nemarxişti Mihail Ralea şi George Călinescu 
(Petre Pandrea, N. Tatu, A. Adania, Anton Dumitriu, Gh. Ionescu, Ştefan Beldie, N. 
Grigorescu, A. Şerbulescu, A. Sahia); naţionaliştii, gruparea cu accent pe naţionalismul 
integral, din jurul lui Nicolae Iorga şi A. C. Cuza (Corneliu Zelea Codreanu, Octavian 
Goga, Pamfil Şeicaru, Nicolae Manoilescu şi tinerii Vasile Băncilă şi Ernest Bernea, 
D. C. Amzăr, Al. Dima, Mircea Polihroniade, N. Roşu, I. Belgea şi A. Golopenţia); 
umaniştii, gruparea cu accent pe idealul cultural neoclasic, în jurul lui Tudor Vianu, 
Camil Petrescu şi Şerban Cioculescu (Dan Botta, Petru Comarnescu, Ion Cantacuzino, 
Constantin Noica, Mihail Sebastian); spiritualiştii, gruparea cu accent pe absolut, pe 
căutarea întregirii în planul divin, dincolo de orice doctrină religioasă, cristalizată 
istoric (Lucian Blaga, Stelian Mateescu). 

O a treia categorie „oscilează în căutarea unei noi spiritualităţi, revoluţionare (de 
tip interior şi cultural, dar cu vădite predilecţii interioare)” (ibidem, 66): Mircea Eliade, 
Emil Cioran, Eugen Ionescu, I. Dobridor, Mihail Ilovici, Petru Manoliu etc. 

Despre acest tip de nouă spiritualitate menționează şi Mac Linscott Ricketts în 
monumentala sa monografie. În analiza sa asupra spiritualităţii tinerei generaţii pleacă 
de la un articol scris de tânărul Mircea Eliade, înainte de lansarea Itinerariului spiritual. 
Este vorba de Spiritualitate şi ortodoxie unde apar sintetizate cele patru rezultate ale 
cercetării:  

1). A precizat că <există două tabere între tineri: unii interesaţi de experienţa 
religioasă şi valorile religioase, alţii neinteresaţi>. Eliade îi numeşte pe aceştia din urmă 
<tineri născuţi bătrâni>. 2). A precizat că ˂grupul celor interesaţi de religie, nu e amorf, 
ci prezintă atitudini diverse>, iar ceea ce au ei în comun e refuzul de a se mulţumi cu 
valorile spirituale ale generaţiei anterioare. 3). A compromis termeni primejdioşi şi 
promiscui: <mistic>, <noua generaţie>, <spiritualitate> etc. <Astfel încât trebuie să fim 
foarte prudenţi în folosirea lor actuală>. 4). A dovedit încă o dată, că <România e în 
Balcani>. (Eliade apud Ricketts 2004, 263). 

Așadar, din punctul de vedere al problematicii abordate, în spațiul cultural, 
publicistic și literar al României interbelice au coexistat variile opinii privitoare la 
sensul termenului de „spiritualitate”, coagulate în jurul personalităților epocii și 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:18 UTC)
BDD-A31439 © 2020 Jatepress



Limba şi literatura română QVAESTIONES ROMANICAE VIII 

 

373 
 

cristalizate în studii și lucrări de referință pentru conturarea unei viziuni de ansamblu 
asupra românității. 

Referințe bibliografice 
Iordăchescu, Cicerone. 1996. Istoria vechii literaturi creştine. 2 volume. Iaşi: Editura Moldova. 
Manolescu, Nicolae. 1999. Unificarea unor concepte, în „România literară”, XXXII, nr. 18, p. 1. 
Ornea, Zigu. 1972. Studii şi cercetări. Bucureşti: Editura Eminescu. 
Ornea, Zigu. 1980. Tradiţionalism şi modernitate în deceniul al treilea. Bucureşti: Editura Eminescu. 
Ricketts, Mac Linscott. 2004. Rădăcinile româneşti ale lui Mircea Eliade, volumul I: Copilăria şi tinereţea 

(1907-1933). Introducere la prima ediţie şi prefaţă la ediţia românească de Mac Linscott Ricketts. În 
româneşte de Virginia Stănescu şi Mihaela Gligor; volumul al II-lea: De la Bucureşti la Lisabona 
(1934-1945). În româneşte de Virginia Stănescu, Mihaela Gligor, Olimpia Iacob, Irina Petraş şi Horia 
Ion Groza. Bucureşti: Criterion Publishing. 

Spengler, Oswald. 1996. Declinul Occidentului. Traducerea Ioan Lascu. Postfaţă de Marin Beşteliu, 
Ecouri ale concepţiei lui Spengler în filozofia românească interbelică, Dumitru Otovescu. Craiova: 
Editura Beladi. 

Vulcănescu, Mircea. 1996. Pentru o nouă spiritualitate filozofică. Dimensiunea românească a existenţei, 
I. Cuvânt înainte (Amintiri despre Mircea Vulcănescu) de Constantin Noica. Studiu introductiv (Un 
chip spiritual al vremii…) de Marin Diaconu. Selecţia textelor, note şi comentarii de Marin Diaconu 
şi Zaharia Balica. Bucureşti: Editura Eminescu. 

 
 
  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:18 UTC)
BDD-A31439 © 2020 Jatepress

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

