Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

Diana Giorgiana MIHUT | Autobiografia conventual femenina:
(Universitat de Valéncia) | un viaje al mundo de la época
colonial

Abstract: (Feminine conventual autobiography: a “journey” into the colonial era) Seventeenth
century in Latin America was a very restrictive era in many situations, like in many other continents.
Women could not have an important role in the development of society and precisely because of that,
there were many intellectual women who hid in the only places where they could develop that love for the
Letters, into the convents. Although many of these women, which were nuns, believed that they would
be able to get rid of this “clausure” society, in convents they could not free themselves from the burden
imposed by society. There were some of them who managed to be a spark of many movements that took
place, who became more famous centuries after, and which are worth mentioning: Sor Juana Ines de la
Cruz, Sor Ursula Suarez, Madre del Castillo or Maria de San José, nuns who have surpassed their status
as simple nuns to become important figures in the history of writing. These nuns in the convents had the
opportunity to write their lives through the “journey” to God, a journey that allowed them to be close to
the Divine, but that, at the same time, allowed them to say everything that was wrong in that society. In this
work, we will try to point out by a “journey”, starting from the writings of the nuns, in which a real world
is shown to us and that in many occasions has even been compared with some biblical event or with the
sufferings with those of the Virgin Mary.

Keywords: Autobiography, convents, nuns, colony, journey, Divinity

Resumen: La época de la colonia en América Latina fue una época muy privada de muchisimas cosas.
Las mujeres no podian tener ninglin papel importante en el desarrollo de la sociedad y precisamente por
eso habia muchas mujeres intelectuales que se refugiaban en los unicos lugares donde podian desarrollar
esa aficion por las letras, siendo estos los conventos. Aunque muchas de estas monjas creian que asi se
podrian librar de esa sociedad de “clausuro”, en los conventos tampoco podian liberarse de esa carga que
imponia la sociedad. Pero las pocas que realmente han conseguido hacer esto fueron muy importantes.
Cabe mencionar a Sor Juana Inés de la Cruz, a Sor Ursula Suérez, a la Madre del Castillo o a Maria de
San José, monjas que han superado su estatus de simples monjas para llegar a ser figuras importantes en
la historia de la escritura. Estas en los conventos tenian la oportunidad de escribir sus vidas mediante el
“viaje” hacia Dios, un viaje que les permitia estar cerca de la Divinidad, pero que, al mismo tiempo, les
permitia decir todo lo que era equivocado en esa sociedad. En este trabajo, vamos a intentar a sefalar
mediante un viaje, a partir de los escritos de las monjas, en el cual se nos muestra un mundo real y que en
muchas ocasiones ha llegado incluso a ser comparado con algun evento biblico o con los sufrimientos con
las de la Virgen Maria.

Palabas-clave: autobiografia, conventos, monjas, colonia, viaje, Divinidad

1. Introduccién

Las mujeres fueron ignoradas y marginalizadas durante muchos siglos. Sin
embargo, en nuestros tiempos, ocupan un lugar aparte tanto en la cultura, como también
en la vida social y cada vez se ven involucradas en diversos proyectos, ocupando cargos
mas altos que en otros tiempos. Por eso, el feminismo es uno de los movimientos
sociales mas importantes de principios del siglo XX, movimiento que cambia la manera

128

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

de ver las cosas, la vision del mundo, dandose un papel importante a las mujeres y
valorandose su condicion y sus opiniones.

Sin embargo, el movimiento feminista no empez6 solamente en el siglo XX, sino
que antes también hubo importantes manifestaciones de este tipo. Muchas personas
que en aquellos entonces eran “anénimas” promovian este fendémeno en sus escritos.
Precisamente por eso, en este trabajo decidimos que vamos a dar un viaje a partir de los
escritos de algunas monjas importantes de la época colonial para poder ver como era la
situacion de la mujer en el siglo XVII, especialmente en el territorio de Chile. Aunque
la sociedad le prohibia estudiar o escribir, las mujeres que eligieron la opcion de entrar
a profesar en algiin convento del territorio, si que podian continuar dedicandose al
conocimiento, afan que algunas de ellas desarrollaron con habilidad. Pero a lo largo
del viaje, también vamos a ver qué, aunque se libraron de esa clausura que imponia la
sociedad, en el convento habia algunos aspectos que imitaban la sociedad que existia
fuera de los muros de los conventos.

2. Contexto histérico. La sociedad del siglo XVII

La sociedad de esa época barroca era una sociedad de fuertes contrastes. Fue
una época dominada por la colonizacion de esas tierras, época en la cual los europeos
impusieron sus propios costumbres e ideas. Aunque se impusieron, también ellos tenian
que cambiar y adaptarse a las nuevas condiciones que les ofrecia el nuevo continente.
Pero, aunque la conquista fue considerada una realizada por hombres, las mujeres
tuvieron un papel fundamental, pese al hecho de no ser mencionadas. Beatriz Ferrus
dice que Isabel, la Catolica, “fue uno de los principales motores de la conquista”, una
“valedora de la empresa colonial”, pero que también era consciente de que en el mundo
antiguo, aunque no se podia hablar del papel de las mujeres en la vida cotidiana, ellas
si que poseian un papel muy importante:

“la reina era muy consciente de que en los modelos de colonizacion del mun-
do antiguo la mujer habia desempefiado un papel fundamental como eje del nu-
cleo familiar, pues el asentamiento de familias completas en las nuevas tierras
garantizaba el éxito del proceso de colonizacion y su estabilidad a largo plazo.”
(2004:16)

La misma Ferrus afirma que las mujeres estuvieron presentes en las nuevas
tierras mucho antes de que llegaran los espafoles, haciendo referencia a las amazonas
que habitaban alli. No hay que olvidar que también Colon, en sus cartas para los
Reyes, menciona a las amazonas. Cabe destacar que Hernan Cortes se beneficiaba de la
ayuda de Dona Mariana (La Malinche), ayuda sin la cual no habria podido conquistar
las tierras de Moctezuma. Esta idea también aparece en el libro de Adriana Babeti,
Amazoanele en la que la autora nos habla sobre como las mujeres evolucionaron siglo
tras siglo, llegando a nuestros dias, periodo en el cual ya no se puede hablar de esa
discriminacion, ya que adquirieron cada vez mas derechos.

En el momento en el cual llegaron a las tierras americanas, la situacion de la mujer
espafiola, denominada también la mujer “blanca”, “criolla” o “europea” no cambio
mucho en relacion con los hombres. Pero, en relacion con las mujeres indigenas, se

129

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

podia hablar de una superioridad, que creaba situaciones tensas entre ellas:

“La escasez de mujeres espafolas, frente a la abundancia de mujeres indi-
genas, crea en los principios de la colonizacion una serie de situaciones ilegales
y forma el mestizaje basado en la violencia, que se realiza durante la Conquista
y se prolonga durante la colonizacién, aunque en menor proporcion debido a la
proteccion real a las indigenas.” (Muriel, 1974:13).

Esta misma idea la podemos encontrar también en la obra de Ferrus, que
menciona que el “lugar social mujer” nos remite a las caracteristicas de la sociedad de
la Nueva Espaiia: “linaje, color de la piel y posicion econdémica” (Ferrus, 2004:18), lo
que afecta tanto a las mujeres como también a los hombres. En aquellos tiempos, el
linaje era lo mas importante. Y ese linaje se refleja en la piramide social que mostraba,
en funcién de la pureza racial, la posicion que uno tenia en aquellos tiempos. En la
cuspide de la piramide se situaba la mujer blanca o criolla, siendo seguida de las demas
mujeres de sociedad:

“En un mundo donde la mezcla es la regla, la pureza racial se convierte en la
excepcion prestigiosa. De este modo, la mujer blanca castellana o, en su defecto,
criolla, se sitia en el vértice de una piramide de prestigio, donde la india de linaje
noble ocupa un segundo escaldn, al que le sigue el de mestiza y luego el de la mu-
lata, para dejar en la base de esta piramide a aquella que es considerada siempre
inferior: la negra.” (Ibid.)

Como podemos ver, estas ideas nos demuestran que habia una jerarquia muy
bien establecida entre las mujeres, aunque no eran consideradas importantes. Aunque
tenia unos roles bien definidos, no se puede decir que la mujer fue aceptada como
un sujeto auténomo. Eran consideradas solamente co-participantes de una sociedad
cultural e ideoldgica. Por eso, tenian solamente dos opciones para elegir: el convento
o el matrimonio.

Las que elegian la via del matrimonio tenian que respetar las virtudes de la esposa
perfecta, que son la fidelidad y la vida de recogimiento (Mendoza Pérez, 2004: 61).
Su objetivo fundamental era de perpetuar la especie y obedecer en todo a su marido.
Tenian que aceptar esta vida como si fuese un mandato divino. Las mujeres en el siglo
XVII, pero también las de los siguientes siglos, eran consideradas, desde un punto de
vista legal, menores de edad de por vida. Antes de casarse estaban bajo la tutela del
padre, mientras que después estaban bajo la tutela del marido. Si se hubieran quedado
huérfanas o viudas pasaban bajo la tutela de un pariente varon mas proximo, o bajo la
autoridad religiosa, que velaba por sus intereses. La mujer tenia que encarnar la honra
absoluta, tenia que respetar las reglas impuestas por la sociedad y por la familia, siendo
siempre sometida.

Existian los llamados ‘recogimientos’, que podian ser internados, orfanatos,
espacios en los cuales iban mujeres viudas, huérfanas, divorciadas, pero también
cualquier tipo de mujer que no formaba parte de ninguna de las categorias anteriores
y que querian escapar de las dos opciones que le daba el mundo de aquel entonces:
el matrimonio o el convento. En estos recogimientos las mujeres debian adaptarse

130

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

rapidamente, lo que lleva a Foucault a decir que aqui hay un grado de clausura similar
a la de la celda. Aun asi, Arenal y Schlau en su libro Untold Sisters, mencionan la
doble funcion de los recogimientos, pero también evidencian que era un lugar donde las
mujeres se apoyaban entre si y cultivaban un cierto grado de independencia. (Arenal,
E. y Schlau, S., 1989: 3)

Como bien se puede ver, las mujeres “coloniales” vivian en un mundo lleno
de clausuras, clausuras que se apoderan de su espacio, de su cuerpo, de su mente,
resumiendo su papel solo a tres aspectos principales: la maternidad, educacion de
los hijos o al servicio de Dios. Rama decia que la sociedad latinoamericana era como
un espacio de una “comunidad ordenada” en la cual la mujer era la persona mas
controlada. (Rama, 1983:1)

En el convento colonial existia una clasificacion social con base en el color de la
piel y segun la posicion social que tenia su familia. Esta posicion era muy evidente por
la dote que la familia tenia que pagar al convento. De esta manera, las monjas mas ricas
gozaban de una vida privada en sus celdas, que se parecian mas bien a un apartamento
y que también se beneficiaban de criadas, mientras que las demas monjas tenian que
compartir una celda con otras monjas (mas o menos diez en una celda). Este detalle es
el que causaba disgustos entre las monjas y las criadas, criadas que eran indigenas, que
tenian poca educacion y que no podian entender su forma de vivir. El mismo Benitez
nos ofrece algunos datos de la situacion que existia en el convento de San Jeronimo,
convento donde estaba también Sor Juana Inés de la Cruz. Segun sus datos, en 1673
habia 87 monjas y mas de 200 sirvientes (Benitez, 1992: 49).

Aunque existia la clasificacion que habia afuera del convento, el convento
era visto como una posibilidad para poder estudiar. Segiin Ferrus, las primeras que
tomaban el habito eran mujeres solteras, quienes practicaban una vida de oracidén, como
era tipico de la mujer consagrada (Ferrts; Girona, 2009: 12). En las obras de Josefina
Muriel, Conventos de monjas en la Nueva Espafia y Los recogimientos de mujeres.
Respuesta a una problemética social novohispana, se habla del estatus que tenian las
mujeres en conventos.

El convento también les ofrecia a las monjas la posibilidad de superar su estatuto,
mejorando su condicion intelectual mediante las actividades como el canto, la lectura,
la escritura, la pintura, el bordado, siendo denominado como “recinto conventual”
(Arenal y Schlau: 1994). Los mejores ejemplos de estas monjas, que buscaban siempre
a documentarse y que participaron activamente en los asuntos de la época mediante
la escritura de obras son: Madre Francisca Josefa de la Concepcion del Castillo, Sor
Ursula Suarez, Madre Maria de San José, Sor Juana Inés de la Cruz, etc.

3. La mujer en el convento

A lo largo de los afos, la escritura de las monjas era comparada y asociada con
la escritura de los conquistadores. Ferris menciona que tanto las monjas como los
conquistadores escribian desde una posicion del “banquillo de los acusados”, porque
sus escrituras eran examinadas con mucha atencion e intentaban imponer las propias
visiones de un acontecimiento (Ferrus, 2005:55). De esta manera, el lector de estas
obras se convierte en un juez que lo examina todo detalladamente.

131

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

Gomez Morana (1984: 74) afirma que las vidas conventuales son muy parecidas
a la literatura picaresca, como también a las manifestaciones autobiograficas. En
consecuencia, “la narratio era supeditada a la persuasion y argumentacion”, mientras
que el narrador se presenta siempre como un ‘elegido’ de Dios para escribir. Ferrtis
sostiene que las vidas de las monjas “coloniales” son como un relato de un episodio de
la conquista:

“Las vidas de las monjas misticas coloniales son, de algiin modo, también los
relatos de una conquista, las cronicas de conquista nacen de un acto de fe, am-
bas manifestaciones asumen un metalenguaje juridico y quieren legalizarse; pero,
incluso cuando lo consiguen, en sus fisuras exhiben las formas de lo proscrito.
Ni ante la ley de Dios ni ante la ley de los hombres lograran jamas la absoluta
ortodoxia.” (Ibid.: 56)

En aquellos tiempos, escribir en los conventos suponia un verdadero reto para
cualquier monja. Las llamadas vidas eran consideradas solamente “géneros menores”,
géneros considerados “acordes con su capacidad intelectual” (Ferrus, 2005:62).
Estos escritos de vida se realizaban por mandato confesional, siendo una escritura de
obediencia. La monja contaba su historia, siguiendo un esquema de otras historias de
vida, en especial la de Jesus Cristo. En esa época barroca, la técnica del imitatio clasica
era la principal para poder escribir. Los temas principales que debian ser imitados eran
las vidas de santos, algunos relatos hagiograficos o la ya mencionada vida de Cristo.
Asi que el texto se redacta sobre una “falsilla” (Ibid.: 63).

Las monjas coloniales escriben sus vidas por 6rdenes de sus confesores y Margo
Glantz considera que estas vidas transitan la hagiografia, o sea, escriben solo lo que
pueden o deben decir para que luego sea leido, aunque muchas veces, algunos aspectos
no pueden ser ocultados tal y como quisieran los involucrados. Las descripciones del
lenguaje del cuerpo, de los suefios que la monja tiene nos hacen que leamos la obra de
alguna forma, descifrando cada uno de los lectores lo que la autora quiere decir.

Estas escrituras por mandato o por obediencia se inscriben en las caracteristicas
del discurso del poder, donde se puede ver como el tono de la autora cambia nuestra
perspectiva y hace que movamos la mirada hacia una perspectiva diferente de la inicial,
una perspectiva en la que podemos ver como esas monjas reclaman sus derechos por
ser iguales al hombre y al mismo tiempo por ser diferentes como mujeres.

Como habiamos dicho, los escritos eran solicitados por los confesores o por una
autoridad eclesiastica, teniendo de esta manera una fuerza e influencia muy poderosa
para la monja. De esta forma, era imposible desobedecer lo que el superior le decia.
Muchas veces estos escritos eran como una preparacion de confesion o autodefensa
ante la Inquisicion o como la denominacion oficial en aquella época, “el Santo Oficio”.
De esta forma, los escritos eran un reto para las monjas, un reto que tenia dos aspectos
fundamentales: conocerse mejor a si mismo y hacerse conocer.

El confesor tenia un papel fundamental tanto en la vida de la monja, como en
el proceso de la escritura. El era la unica persona autorizada para entrar al convento
y poder decidir lo que haria con la monja, porque ¢l era quien leia la escritura y el
que la juzgaba. Asi, se crea una “division de roles dentro del macrorelato religioso”

132

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

(Ferrts, 2004: 73-74). Estas obras toman como destinatario del texto al confesor, pero
cada una de ellas lo enfrenta de una manera diferente, contandose su historia de una
forma personal. Siendo asi, estos escritos pueden ser considerados como “relatos de
vida dialégicos” (Ibid.: 75).

Ferris menciona que “al crear un espacio particular para el ejercicio de la vida 'y
la palabra el recinto monastico femenino abria infinitas posibilidades a los quehaceres
intelectuales, pese a las limitaciones y censuras impuestas al estudio” porque ‘“‘serian
muchas las mujeres que lograrian hacerse un hueco en la «lucha por el poder de
interpretar» y que convertirian su paso por el convento no sélo en una experiencia de
adquisicion e intercambio de conocimiento, sino también en una oportunidad para legar
a la posteridad su propia obra” (Ferras, 2004:28).

Estos escritos, considerados “géneros menores”, son los que nos abren el camino
hacia el mundo literario barroco, un mundo en el cual la mujer colonial no tenia muchas
opciones, pero leyendo estas vidas podemos entender mejor como era ese mundo. Los
textos que hemos elegido para este trabajo presentan una caracteristica comun: un
personaje protagonista, un yo, que es una mujer, que relata sus experiencias de vida
en primera persona. Estas voces que se dirigen al mundo son voces en los cuales “se
escuchan voces de mujeres que ‘entraron en religion’, la relacion con la divinidad, pero
también con la propia institucion religiosa” (Ferrus, 2004: 37).

4. Hagiografias, imitatio Christi en Sor Ursula Suarez

Ursula Suérez y Escobar, o mas bien Sor Ursula Suérez, era una religiosa
chilena que nacio en 1666 en Santiago de Chile. No tenemos mucha informacion sobre
su vida, excepto la que podemos sacar de su tUnica obra, Relacion autobiografica.

Sor Ursula Suérez y Escobar empezo a escribir desde una edad muy temprana.
Su obra, Relacion autobiogrdfica, fue escrita entre 1700 y 1730, en la que relata hechos
desde su nacimiento hasta el momento que muere su segundo confesor, Tomas de
Gamboa. También hay referencias a hechos que ocurrieron antes de su nacimiento, con
respeto a la abuela materna, un personaje fundamental para la formacion de la monja.
El critico Ferreccio, el que escribe también el “Prologo” de la obra, decia que esta
obra tiene la forma de la memoria, pero que no es un diario de vida, sino mas bien una
enumeracion de hechos del pasado, formando de esta manera un discurso confesional.
Pero este discurso no tenia como fin su publicacion, aunque era muy comun encontrar
publicados los relatos autobiograficos en el siglo XVII.

Relacion autobiogrdfica es el titulo que propuso el fildlogo Mario Angel
Ferreccio Podesta a la obra en 1984, cuando se publica por primera vez. La edicion
publicada tiene un largo “Prologo” escrito por el mismo editor y con un “Estudio
Preliminar” escrito por el socidlogo Armando de Ramoén. Tanto el “Prélogo” como el
“Estudio Preliminar” constituyen las primeras aproximaciones criticas al texto escrito
por Sor Ursula Sudrez. En el mismo prélogo, Ferreccio menciona que la obra de Sor
Ursula es mas bien una rememoracién de sucesos pasados, lo que lleva al concepto de
hagiografia, donde se hace una seleccion de los eventos (Ferreccio, 1984: 9). Entonces
se puede decir que la obra de Sor Ursula es una autobiografia, porque cuenta con una
seleccion de memorias en las que narra sus experiencias personales.

133

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

En la obra de Sor Ursula, Relacién autobiogrdfica, abundan los detalles, la
principal caracteristica del texto, la escritura por obediencia. La misma Sor Ursula
confiesa que escribe a peticion de sus confesores y que ellos son los que controlan lo
que ella escribe. Esto es lo que hace mas especial la obra, una obra que se agrupa en
catorce cuadernos que forman sus capitulos.

Otro aspecto de la obra de sor Ursula que llama la atencién es que los temas
estan mezclados con algunos elementos de la literatura picaresca. Por ejemplo, K.
Myers sostiene que esta combinacion de los discursos autobiograficos espirituales y el
género picaresco es realizada para enfrentar las atribuciones de los roles femeninos de
la sociedad colonial (1998: 164).

“SinificAbame habia sido incasable; yo le dije que Dios queria que conmigo se
juntase, pues paresiamos de un humor, y que el casarme con ¢l nacia de corason.
Durd el ajustarse esto un mes entero. Yo cada dia mas mentia, porque todos
los dias me visitaba y instaba. Yo le desia fuésemos despacio, que a mis padres
no queria disgustarlos, que podrian desheredarme; (...) Por tltimo, no pudo
sufrirlo y quisome pedir al obispo: jen qué me hubiera yo visto!: jprofesa y con
marido! Detiivelo yo, disiéndole hablaria (a) un confesor lo dijese a mis pa-
dres para que mejor se acomodase; ¢l se apuraba, porque estaba de viaje con
dies mil mulas y cordobanes para Potosi; yo le desia fuese y me dejase aqui, que
bien segura quedaba, y en esto la verdad hablaba” (Sor Ursula, 1984:158-159)

Cabe mencionar que sor Ursula, como todas las mujeres de esa época, teme por
el castigo que podria recibir debido al hecho de que escribia.

“Sefior mio, /por qué cuando usas de tus misericordias con las mujeres, anda
la Inquisicion conociendo de ellas?”” (Sor Ursula, 1984: 252).

Otro aspecto muy recurrente en la obra de sor Ursula es la sancién. Esta sancion
se nota desde la primera pagina, en la cual sor Ursula se reconoce como “la suma de la
maldad”, “arrastrada por la mala inclinacion” (Sor Ursula, 1984: 90) y poseedora de un
“mal natural” (Sor Ursula, 1984:116).

“si ésta [la mala inclinacion] la Divina Providencia no la hubiera sujetado con
gravisimas enfermedades, hubiera sido mi vida un desastre” (Sor Ursula, 1984: 90)

Esta maldad y su aceptacion contrastan con las virtudes que tienen cada monja, la
humildad, obediencia, paciencia. Decia Roci6 Quispe Agnoli que esta maldad contrasta
con las virtudes que cada monja debia tener: la humildad, la obediencia y la paciencia:
“se contrarresta con las enfermedades que Dios le envia desde su nacimiento: ‘si ésta
[la mala inclinacion] la Divina Providencia no la hubiera sujetado con gravisimas
enfermedades, hubiera sido mi vida un desastre (Sor Ursula, 1984: 90)’.” (Quispe-
Agnoli, 2001: 41).

También las enfermedades que sufre Sor Ursula eran consideradas necesarias
para poder llegar a la perfeccion absoluta. Esta perfeccion absoluta se refiere a Jesus
Cristo, llevando asi al concepto mencionado al principio del trabajo, el imitatio Christi.

134

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

Este aspecto es muy recurrente en todas las monjas coloniales. Por eso, el tema de la
enfermedad es tan necesaria. Si Sor Ursula habla sobre las enfermedades con un tono de
aceptacion, la Madre del Castillo o Maria de San José hablan de este tema con un tono
negativo y de rechazo. También podemos ver que las enfermedades que estan presentes
en la obra de Sor Ursula van siempre unidas a la madre y la abuela paterna de la monja,
personajes que, como veremos, no tenian una buena relacion. Como bien decia Agnoli,
a diferencia de otras monjas espirituales, sor Ursula tiene una autosancion muy positiva
que contrasta con la autonegacion (Quispe-Agnoli, 2001: 42).

En la obra de Sor Ursula se puede notar como la autoalabanza constituye un
motivo fundamental del texto. Agnoli decia que este motivo proviene de la nifiez de
Sor Ursula, nifiez llena de personajes femeninos que la moldearon como persona.
La madre se presenta como una persona estricta, muy rigida, mientras que la abuela
paterna es la persona que siempre mimaba y defendia a la pequefia Ursula, sin
importarle lo que habia hecho. Como hemos mencionado, entre la madre y la abuela
habia siempre algunas tensiones, Sor Ursula teniendo el papel de mediadora, junto
con la tia, que era considerada o “santa” o “gran mala” (Sor Ursula, p. 94). Esta
lucha que existia en su nifiez se veia reflejada en sus conflictos con las otras monjas
del convento.

La influencia de ese mundo femenino que rodeé a sor Ursula durante su vida
tuvo un impacto notable sobre la monja, convirtiéndola en una mujer fuerte, buena
administradora de los bienes, pero también defensora de las mujeres, aunque este
ultimo aspecto era mas bien como una caracteristica adquirida de su abuela. En su
Relacion Sor Ursula nos cuenta episodios llenos de aventuras que ella tuvo con los
hombres, aventuras en las que ella engafia a los hombres, defendiendo de esta manera a
las mujeres de su época. Estas aventuras estan presentes como unos cuentos picarescos,
de una manera satirica, burlona. Esta actitud de sor Ursula de defender a las mujeres
de su época, castigando de alguna manera a los hombres, se puede notar también en
Sor Juana, pero esta no utiliza elementos picarescos para relatar estas aventuras, sino
elementos filosoficos.

Esta escritura por obediencia, que es una caracteristica fundamental de las
autobiografias, representa una confesion, pero también una sancidén porque las autoras
siempre estaban sometidas y perseguidas por la Inquisicion. Dice Agnoli que el resultado
de esta confesion es siempre “una sancioén que toma diversas formas: oracion, silencio,
trabajos corporales, humillaciones o la escritura de ese mundo interior.” (Quispe-Agnoli,
2001:45). De esta manera, los confesores son imprescindibles para la autorizacion de
dicha escritura. La escritura por obediencia se mezcla con la autodefensa de las autoras
de sus obras. Esta defensa se manifiesta como una negacion para escribir, constituyendo
una desobediencia ante su confesor. También se considera una desobediencia cuando
sor Ursula le pide al confesor que se le devuelvan los cuadernos para poder tener un
control, pero sus ruegas fueron ignoradas.

Escribir autobiografias espirituales en una sociedad colonial hispanoamericana
del siglo XVII o XVIII representaba un acto de obediencia a una figura masculina, que
llevaba a las monjas hacia un camino de salvacion del alma. Lavrin menciona que esta
situacion llevo a las monjas a renunciar a su propiedad intelectual porque escribian por
orden o inspiracidon de sus confesores (Lavrin, 1995: 157).

135

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

En el nombre de Dios Todopoderoso, cuya misericordia y auxilio invoco, si-
endo mi principio Padre, Hijo y Espiritu Santo; suplicando al Padre por su cari-
dad me asista la Santisima Trinidad; al Hijo que con su sabiduria me dirija, y al
Espiritu Santo, que con el fuego de su amor y lus vaya alumbrando, para que yo
cumpla con la obediencia de vuestra paternidad, y vensa tanta dificultad y resis-
tencia como tiene mi miseria en referir las cosas que tantos afios han estado en mi
sin quererlas decir, por ser mi confusion tanta y con tan suma vergiienza que me
acobarda; mas, atenta que sera ésta la divina voluntad ordenada por la de vuestra
paternidad, con lagrimas referiré toda mi vida pasada, que anegada en el mar de
mis lagrimas no s¢ cémo principiar. Digo, pues que hoy 15 de setiembre, dia de
la octava de la Natividad de Nuestra Sefiora de las Mercedes, que esta Reina y
Sefiora mia es quien me favorece y en cuyo patrocinio confio, daré buen principio
y con su asistencia espero dar buen fin a mi empresa, favoreciéndome en ella la
beatisima Trinidad. (Sor Ursula, 1984: 90)

Ya sabe vuestra paternidad como el sdbado pasado le fui (a) hablar, 8 del corri-
ente y dia de Navidad, y que el miércoles siguiente me trajo los papeles para que
escribiese, y soy tan perversa que no cumpli con puntualidad el orden de vuestra
paternidad, de cuya desobediencia le pido me perdone, e imponga penitencia para
que con ella tenga enmienda. Padre mio, no sé¢ que le diga en lo qué me manda es-
crebir de mis nifierias, porque en mi infancia y pu(e)ricia fui peversisima. Como
vera vuestra paternidad, he sido la suma de la maldad, pues atin no rayaba en mi
la lus de la razén, cuando me arrastrd la mala inclinacidn, que si ésta la Divina
Providencia no la hubiera sujetado con gravisimas enfermedades, hubiera sido mi
vida un desastre. (Sor Ursula, 1984:90)

Sor Ursula Suérez es una de las monjas que intentaron crear una consciencia
femenina, utilizando la creatividad para liberarse de esa sancion y carga que llevaba
en sus hombros. El texto relata las circunstancias misticas de la temprana llamada
vocacional como escritora a la edad de ocho afios y como Sor Ursula logré convencer a
su madre para ingresar al Convento de las Monjas Clarisas. En una segunda instancia,
se da cabida a la narracion de la cotidianidad de la vida conventual, la que se vera
prontamente afectada a la vez por un relato mistico tipico (estados extaticos, visiones
iluminadas, pruebas divinas, etc.) y por un relato picaresco.

Cecilia Katunaric, en uno de sus articulos dedicados a Sor Ursula, decia
que, si seccionamos el titulo original puesto por la monja, podriamos descubrir que
existen varios indicios textuales (Katunaric, 2016: 2). El primer indicio que menciona
Katunaric es que en la obra se puede ver ese caracter confesional, intimo (Ibid.: 3). El
segundo elemento que sefala la critica es que hay una ambivalencia entre lo divino y
lo humano, entre lo masculino y lo femenino, ambivalencia que es demostrada también
por otros criticos (Idem.). El tercer elemento se basa en la relacién que tiene la monja
con Dios, una relacion que es mas bien como una relacion entre esposos y que vamos
a detallar mas adelante. También se hace referencia a que Sor Ursula esta vista como
una religiosa, como cualquier otra (Idem.). Como ultimo elemento se puede notar que
el confesor es como un “tercer sujeto narrativo”, un sujeto que obliga a la monja a
escribir, aunque esta no quiere.

136

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

Dijome mi sefior y padre amantisimo: “No he tenido una santa comedianta
y de todo hay en los palacios, ti has de ser la comedianta”, yo le dije: “Padre y
sefior mio, a mas de tus beneficios y misericordias, te radesco que, ya que quieres
hacerme santa, no sea santa friona. (Sor Ursula, 1984: 230).

Teniendo en cuenta estos cuatros elementos, podemos ver que el titulo original
es algo mas que un “material memorial” (Idem.), porque consigue evidenciar muy bien
la vida monacal que habia en aquellos entonces, en la cual las monjas tenian algunas
reglas que debian seguir y entre estas reglas se encontraba también la obediencia hacia
la autoridad religiosa, el confesor o, la autoridad religiosa suprema, Dios. Beatriz
Ferrus nos dice que el texto de Sor Ursula Sudrez nos presenta una forma de escribir
tipica de los siglos XVII y XVIII y también nos ayuda a descubrir el mundo que habia
en aquellos entonces. También sostiene, como Ferreccio, que no se puede decir por
completo que es una autobiografia, sino que es una obra que contiene unos rasgos
autobiograficos (Ferras, 2004: 43).

La vida de sor Ursula Suérez, junto con los demas escritos de las monjas
“coloniales”, nos permite reconstruir una lista de los textos escritos en los conventos
coloniales, para ver como es el modelo al que todas las monjas acuden. Las vidas de las
monjas coloniales estan sometidas a una dicotomia continua:

“Autoridad/individuo, cuerpo/espiritu, ortodoxia/misticismo, ser/parecer, cul-
tura espafiola/cultura criolla, vidas que habitan en el disloque, que activan un dis-
curso polifonico, de dobles juegos de voces y de escrituras, de complejas texturas
barrocas, de distintos y controvertidos matices que convergen en la construccion
de un retrato.” (Ferrts, 2005: 135)

Otro aspecto peculiar de la obra de sor Ursula es que, mediante el lenguaje
especifico hispanoamericano, se utilizan también las caracteristicas del lenguaje barroco.
La identidad de la monja chilena se construye sobre la dicotomia de la ambivalencia
santa/pecadora, mistica/beata. Por eso, esa vida espiritual que se alza “representa una
propuesta de comedia idéntica.” (Ferrus, 2005: 216)

Podemos ver en el texto de Sor Ursula que la escritora no solo conoce
perfectamente la direccion del hilo narrativo de su texto, sino que es también consciente
de la posterioridad textual y de alli su insistencia por recuperar sus cuadernillos. Por
eso, la obra de la monja chilena es considerada una hagiografia en la cual se hace una
seleccion de eventos, que a veces son diferentes de la version inicial debido al hecho de
que las cosas se ven desde una perspectiva mas objetiva y no tan subjetiva, controlada
por las emociones. Recontar es igualmente narrar mas ficcionalmente, pues la exaltacion
de los eventos remarcables, por un lado, y la subestimacion de las futilidades, por el
otro, vuelven la narracion referencial mas intensa, novelada y atractiva. Finalmente,
podemos argumentar que la autobiografia, en su sentido mas ortodoxo, no admite una
segunda version, pues en efecto tal narracion constituiria la historia de la figura literaria
advenida en la primera narracion, es decir, la reescritura autobiografica del yo-autor.

137

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

5. Conclusién

En resumen, se puede decir que la época colonial fue una época con muchos
contrastes entre las mujeres de cada clase social, contraste que se ve también en la vida
conventual. Aunque existia una jerarquia muy bien establecida entre ellas y seguian
reglas impuestas por cada clase social, todas defendian mediante sus escritos el estatus
de la mujer en esa época en la que empiezan los primeros movimientos protofeministas.
Ferrtis menciona que estos escritos llegaban a ser géneros cultivados. (Ferras, 2005: 62)

También se observa que el convento fue el lugar predilecto de las mujeres para
poder continuar con sus estudios: “Como se ha venido viendo el convento fue el recinto
intelectual privilegiado para la mujer colonial y su escritura el principal testimonio del
conjunto de la escritura femenina durante el periodo”. (Ibid.)

Existen autores que afirman que la historia de las mujeres novohispanas es una
“historia de retraso” (Galvez Ruiz, 2006: 69). Como bien sefiala Arrom y Galvez, esta
historia esta retrasada gracias a dos términos claves: “el mayor auge de la historia de
la familia y el papel destacado de los Estados Unidos en los estudios de las mujeres”
(Ibid.- 69).

A lo largo de este trabajo, pudimos investigar sobre como estas autobiografias de
las monjas “coloniales” muestran huellas de movimientos protofeministas, que son a la
vez una muestra de como funcionaba la sociedad en el siglo XVII. Este aspecto se nota
en el hecho de que los escritos de nuestras monjas se pueden incluir y considerar como
hagiografias. Esto implica una seleccion de eventos que han tenido un gran impacto en
la vida de las monjas, eliminando u omitiendo otros. Con respeto a este aspecto, Ferrts
plantea una pregunta al final de su libro:

“¢Cual es la relacion entre la vida colonial y la autobiografia?, que se comple-
ta con otros interrogantes que de ella se derivan: ;| Nos encontramos ante dos man-
ifestaciones de una misma modalidad discursiva o ante modalidades distintas?,
;Son correctas etiquetas como “autobiografias coloniales” o “autobiografias de
los siglos de oro”, manejadas por buena parte de la critica? Para responder a estas
cuestiones este trabajo parte del analisis de un corpus.” (Ferrts, 2005: 338)

Las respuestas de estas preguntas giran en torno al personaje femenino, el yo-
monja, que relata su vida segun la tradicion de la hagiografia, pero utilizando la retorica
del imitatio Christi. Esta retorica es muy comun y corriente en la redaccion de las
autobiografias coloniales, que, segiin Ferrus, “se presenta por sus constantes formales
como el campo de pruebas idoneo sobre el que indagar continuidades y rupturas”
(Ferrus, 2005: 338).

Como bien se afirma en la literatura de especialidad, las mujeres en esas tierras,
junto con Sor Ursula Suarez o con otras monjas, son muy importantes para poder
descubrir como era la sociedad de aquel entonces. Monjas como Sor Juana Inés de
la Cruz, la Madre del Castillo y Maria de San Jos€, empiezan a tener una conciencia
femenina, llevando una lucha continua con la mentalidad de los hombres y también
con la sociedad en la que vivian. Esas luchas dieron paso al gran fenomeno del siglo
XX, fendmeno que cambid por completo la forma de ver las cosas, la forma de vivir y,
fundamentalmente, cambid el estatus y la condicion de la mujer. Gracias a la bibliografia

138

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

consultada, pudimos descubrir figuras importantes de la historia del feminismo, figuras
como la Madre de Castillo, Maria de San José, Sor Juana Inés, quienes fueron sélo unas
chispas que encendieron el gran movimiento que alcanzo su apogeo en el siglo XX.

Referencias bibliograficas

ARENAL y SCHLAU. 1989. Untold Sisters, Alburquerque: University of New México Press.

ARENAL y SCHLAU. 1994. “El convento colonial mexicano como recinto intelectual”, en Actas IBLI.
Meéxico: El Colegio de México.

BABETI, Adriana. 2013. Amazoanele. O poveste. lasi: Polirom.

BENITEZ, Fernando. 1995. Los demonios del convento: sexo y religion en la nueva Espafia. México: Era.

CANOVAS, Rodrigo. 1990. “Ursula Suarez (monja chilena, 1666-1749). La autobiografia como
penitencia”, en Revista Chilena de Literatura 35, pp. 97-115. Consultado en linea el 22.04.2017.
[http://www.memoriachilena.cl/archivos2/pdfs/MC0031633.pdf]

DE SAN JOSE, M. 1993. The Spiritual Autobiography of Madre Maria de San José (1656-1719),
Liverpool: Liverpool University Press.

FERRECCIO PODESTA, Mario. 1984. “Prélogo”, en Relacién autobiogrdfica, Santiago: Biblioteca
Nacional.

FERRUS ANTON, Beatriz. 2004. “Puesta en escena barroca: hacia una retérica femenina de la
corporalidad en los siglos XVI y XVII”, en VVAA, Actas del Primer Congreso de la Asociacion de
Jovenes Investigadores (Aleph), Valencia: Universidad de Valencia. pp. 103—112. Consultado en linea
el 30.03.2017. [https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=5058827]

FERRUS ANTON, Beatriz. 2004. Discursos cautivos: convento, vida, escritura. Anejo n° LIII de la
Revista Cuadernos de Filologia. Valencia: Universitat de Valéncia — Servei de Publicacions.

FERRUS ANTON, Beatriz. 2005. “Yo-cuerpo y escritura de vida (Para una tecnologia de la corporalidad
femenina en los siglos XVI y XVII)”, en Asensi, Manuel y Girona, Nuria (eds.): Tropos del
cuerpo, Quaderns de Filologia, Valencia: Facultat de Filologia-Universitat de Valéncia, n° 9, pp.
67-77. Consultado en linea el 02.04.2017. [http://roderic.uv.es/bitstream/handle/10550/31527/67.
pdf?sequence=1&isAllowed=y]

FERRUS ANTON, Beatriz. 2005. Heredar la palabra: Vida, Escritura y Cuerpo en América Latina.
Valencia, Universitat de Valéncia — Servei de Publicacions Consultado en linea el 28.12.2016. [http://
www.tdx.cat/bitstream/handle/10803/9818/ferrus.pdf]

FERRUS ANTON, Beatriz. 2006. “Del cuerpo nadificado al cuerpo productivo: Teresa de los Andes y
Laura de Montoya”, en Telar. Revista del Instituto Interdisciplinario de Estudios Latinoamericanos
(IIELA), Vol. III, n°4, 2006, Tucuman: Facultad de Filosofia y Letras de la Universidad Nacional
de Tucuman, pp. 73-89. Consultado en linea el 28.04.2017. [https://dialnet.unirioja.es/servlet/
articulo?codigo=5628325]

FERRUS ANTON, Beatriz. 2006. “Porque fuimos monjas. Mujer y silencio en el Barroco de Indias™,
en La voz y la letra. Las mujeres en las conjuras de la historia, Madrid: Arco/Libros, XVII/2.ISSN:
1130-3271, pp. 59-76. Consultado en linea el 08.05.2017. [http://cositextualitat.uab.cat/web/wp-
content/uploads/2011/03/Porque fuimos monjas.pdf]

FERRUS ANTON, Beatriz (2007). “Maéscaras de cera: vida, autobiografia y retrato en el mundo
conventual”, en Extravio, Valencia: Universitat de Valéncia, n° 2, pp. 10—-115. Consultado en linea el
20.04.2017. [https://ojs.uv.es/index.php/extravio/article/view/2209/1817]

FERRUS ANTON, Beatriz; GIRONA FIBLA, Niria. 2009. Vida de Sor Francisca Josefa de Castillo.
Estudio preliminar, edicion critica y notas de Beatriz Ferrus Antén y Nuria Girona Fibla. Universidad
de Navarra. Pamplona: Iberoamericana Vervuert.

139

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



Lengua y Literatura Espafiolas QVAESTIONES ROMANICAE VII

GALVEZ RUIZ, M* Angeles. 2006. “La historia de las mujeres y de la familia en el México Colonial.
Reflexiones sobre la historiografia mexicanista”, en Chronica Nova, n® 32, Universidad de Granada,
pp. 67-93. Consultado en linea el 20.12.2016. [http://digibug.ugr.es/bitstream/10481/14805/1/
Mar%C3%ADa%20%C3%81ngeles%20G%C3%A 11vez%20Ruiz.pdf]

GLANTZ, Margo. 2005. Sor Juana Inés de la Cruz: ;Hagiografia o autobiografia?. Alicante: Biblioteca
Virtual Miguel de Cervantes. Consultado en linea el 1.12.2015. [http://www.cervantesvirtual.com/
obra/sor-juana-ines-de-la-cruz-hagiografia-o-autobiografia--0/]

GOMEZ MORANA, A. 1984. “Autobiografia y discurso ritual: la problemética de la confesion
autobiografica destinada al tribunal inquisitorial”, en Co-textes, n° 8, Montpellier: Université Paul
Valery, pp. 69-94.

GONZALEZ-VERA, Ruth. 1992. Nuestras escritoras chilenas, una historia por descifrar, Tomo I,
Editores: Guerra y Vergara, Santiago de Chile: Edicion Hispano-Chilena.

GRACIA FRAGO, Juan Antonio. 2010. Sobre el espafiol de Chile: del periodo colonial al
independiente. En Boletin de Filologia, Tomo XLV, Numero 1, Universidad de Zaragoza, Espafia,
pp. 103-126. Consultado en linea el 28.11.2017. [http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_
arttext&pid=S0718-93032010000100004]

JOHNSON, Julie Greer. 1983. Women in Colonial Spanish America Literature. Westport, CT:
Greenwood Press.

KATUNARIC, Cecilia. 2016. “La reescritura del yo-autor en la Relacion autobiografica de Ursula Suarez”,
en CRIMIC (Centre de Recherches Interdisciplinaires sur les Mondes Ibériques Contemporains.
Consultado en linea el 07.04.2017 [http://crimic-sorbonne.fr/actes/sal4/katunaric.pdf]

LAVRIN, Asuncion.1995. “Espiritualidad en el claustro novohispano del siglo XVIL.” Colonial Latin
American Review 4:1-2, pp. 155-180.

LAVRIN, Asuncion.1993. “La vida femenina como experiencia religiosa: Biografia y hagiografia en
Hispanoamérica colonial”, en Colonial Latin American Review, nimeros 1-2, volumen 2, pp. 27-52.

MARTINEZ — SAN MIGUEL, Yolanda. 1999. Subjetividad y saber en la escritura de Sor Juana;
Saberes americanos, Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, 2005. Consultado en linea el
16.05.2017.  [http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/saberes-americanos---constitucin-de-una-
subjetividad-intelectual-femenina-en-la-poesa-lrica-de-sor-juana-0/html/39t5¢271-9e1¢-4358-8db5-
dc854bd473b8 4.html#I 0 ]

MARTINEZ CUESTA, Angel. 1995. “Las monjas en la América Colonial”, en THESAURUS. Boletin del
instituto Caro y Cuervo, Tomo L. N°. 1, 2 y 3. Colombia. Consultado en linea el 03.01.2017. [http://
cve.cervantes.es/lengua/thesaurus/pdf/S0/TH_50 123 594 0.pdf]

MATTALIA, Sonia y ALEZA Milagros (eds). 1995. Mujeres: escrituras y lenguajes. En la Cultura
latinoamericana y espafiol, Departamento de Filologia espafola, Facultat de Filologia, Universitat de
Valéncia.

MENDOZA PEREZ, Leticia. 2004. “El mundo novohispano del siglo XVII: clausuro de las mujeres”, en
revista GénEros, vol. 11, n°33. Naucalpan, México: Centro Universitario de Integracion Humanistica.
Consultado en linea el 17.12.2016. [http://bvirtual.ucol.mx/descargables/180 mundo_novohispano.pdf]

MURIEL, J. 1946. Conventos de monjas en la Nueva Espaiia. México, D.F.: Editorial Santiago, pp. 9-19.
Consultado en linea el 12.12.2016. [http://www.public.asu.edu/~idecmt/conventos.pdf]

MURIEL, J. 1974. Los recogimientos de mujeres. Respuesta a una problematica social novohispana,
Meéxico: Instituto de Investigaciones Historicas, Universidad Nacional Autonoma de México, pp. 13-
56. Consultado en linea el 23.12.2016. [http://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/
libros/recogimientos/10_vi_evaluacion.pdf]

MYERS, Kathleen. 1993. “Miraba las cosas que desia: Convent Writing, Picaresque Tales, and the
Relacion Autobiografica by Ursula Suarez.” Romance Quarterly 40:3, pp. 173-80.

MYERS, Kathleen. 1994. Word from New Spain: The Spiritual Autobiography of madre Maria de San José
(1656-1719). TRAC, Liverpool UP.

140

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Lengua y Literatura Espafiolas

MYERS, Kathleen. 1998. “La influencia mediativa del clero en las vidas de religiosos y monjas”, en Sor
Juana y su mundo: una mirada actual. Memorias del Congreso Internacional. Coordinacion de Carmen
Beatriz Lopez-Portillo. México: Universidad del Claustro de Sor Juana/ Fondo de Cultura Econémica.

QUISPE-AGNOLI, Rocio. 2011. “Espiritualidad Colonial y control de la escritura en la Relacion
Autobiografica (1650-1730) de Ursula Suarez”, en Anales de Literatura Chilena. Afio 2, nimero 2,
diciembre 2011, pp. 35-50. Consultado en linea el 15.04.2017. [http://letras.uc.cl/html/6_publicaciones/
pdf revistas/anales/a2 2.pdf]

QUISPE-AGNOLLI, Rocio. 1997. “Escritura femenina en los conventos coloniales. Control y subversion.”,
en Mujeres Latinoamericanas: Historia y Cultura. Siglos XVI al XIX. La Habana: Casa de las
Américas, Tomo I, pp. 161-168.

RAMA, Angel.1983. Transculturacion narrativa en América Latina. México: Siglo XXI Editores S.A.

Sor Ursula, 1984 = SUAREZ Y ESCOBAR, Ursula.1984. Relacion Autobiogrdfica. Santiago: Academia
Chilena de Historia.

VALDES, Adriana. 1992. “Escritura de monjas durante la Colonia: el caso de Ursula Suérez en Chile”,
en Revista Mapocho, n° 31, Santiago de Chile. Consultado en linea el 25.04.2017. [http://www.
memoriachilena.cl/archivos2/pdfs/MC0000076.pdf]

141

BDD-A31373
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 19:34:25 UTC)


http://www.tcpdf.org

