
 66 

Cristinel MUNTEANU  
Universitatea „Constantin Brâncoveanu” Piteşti 

PROBLEMA TERMINOLOGIEI 
ÎN CONCEPŢIA LINGVISTICĂ A LUI EUGENIU COŞERIU 

0. Pentru cei care au avut curiozitatea de a urmări impresionanta listă de lucrări publicate [1] 
a lui Eugeniu Coşeriu (subliniem publicate, întrucât savantul a lăsat în manuscris Arhivei de 
la Tübingen alte peste 1000 [o mie] de lucrări, în diverse faze de elaborare sau de redactare), 
devine evident că lingvistul de origine română s-a ocupat cam de toate domeniile ce ţin de 
ştiinţa limbajului. Din acest punct de vedere, aspiraţia lui R. Jakobson (Linguista sum: 
linguistici nihil a me alienum puto – parafrazându-l pe Terentius) i se potrivea mai bine lui E. 
Coşeriu: (aproape) nimic din ceea ce ţine de limbaj sau de lingvistică nu i-a fost străin. 

0.1. Aşa se explică faptul că nici chestiunea terminologiei nu i-a scăpat. A tratat-o în mai 
multe locuri, spaţiul dedicat problemei întinzându-se de la dimensiunea unor note de subsol 
sau a unor paragrafe (în anumite studii), până la câteva pagini (în Introducción al estudio 
estructural del léxico [2], în Coseriu 1977: 96-100) sau chiar un articol întreg (Palabras, cosas y 
términos – 1987). 

0.2. La rigoare, trebuie spus că E. Coşeriu se referă la terminologie cel puţin din două 
motive: 1) pentru a înlătura confuziile cu privire la esenţa limbajului şi 2) pentru a delimita 
obiectul specific al lingvisticii structurale şi, cu precădere, al semanticii structurale (sau al 
lexematicii, cum o numeşte el). 

0.3. Vom încerca, în cele ce urmează, să prezentăm concepţia lui Eugeniu Coşeriu despre 
terminologie în general [3], căutând în acelaşi timp să redăm atât exemplele prin care 
savantul ilustrează ori justifică distincţiile pe care le face, cât şi răspunsurile pe care le dă 
acelor lingvişti acuzaţi de a nu fi înţeles întotdeauna corect ideile sale. Pe cât posibil, vom 
plasa respectivele distincţii în contextul lingvisticii sale integrale din dorinţa de a pune în 
lumină şi remarcabila coerenţă a teoriei de care vorbim.  

Cuvântul distincţie va apărea frecvent în expunerea noastră, întrucât – după cum repeta 
neobosit Coşeriu – ştiinţa [4] are nevoie de distincţii: „a cunoaşte înseamnă a distinge” 
(Benedetto Croce), sau, după cum postula un cărturar medieval (contemporan cu Abelard), 
Gilbert de la Porrée, „ori de câte ori întâlnim o dificultate raţională, trebuie să facem o 
distincţie”. Mai mult decât atât, genialul teoretician atrăgea atenţia că a distinge nu înseamnă 
„a separa”: obiectele se separă, iar noţiunile se disting. Ziua şi noaptea nu se pot separa, 
deoarece alcătuiesc un continuum, dar pot fi distinse / deosebite. 

1. Mai întâi, câteva consideraţii din perspectiva filozofiei limbajului (mai ales) şi a teoriei 
limbajului, cu scopul de a încadra limbajul tehnico-ştiinţific: 

1.1. Limbajul este, în esenţa sa, fără alte determinări ulterioare, logos semantikós (în 
termenii lui Aristotel), adică expresie cu semnificat (Coşeriu 1968: 46). În această ipostază, el 
nu cunoaşte distincţia dintre adevăr şi falsitate sau dintre existenţă şi non-existenţă. Aceste 
distincţii apar abia în uzul ştiinţific al limbajului (logos apophantikós), care se deosebeşte de 
uzul poetic (logos poietikós) şi de uzul practic (logos pragmatikós) ale limbajului în general 
(Coşeriu 1987b: 18). Aşadar, limbajul tehnico-ştiinţific reprezintă doar una dintre 
posibilităţile limbajului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:29 UTC)
BDD-A3133 © 2010 Editura Europlus



 67 

1.2. În privinţa conţinutului lingvistic, trebuie făcută distincţia capitală între desemnare 
(sau denotare – referinţa la realitatea extralingvistică), semnificaţie (sau semnificat – conţinutul 
de limbă dat exclusiv de şi prin aceasta) şi sens (conţinutul unui act lingvistic, al unui discurs 
/ text) [Coşeriu 1967: 151; id. 2000: 245-248]. Semnificaţia „delimitează substanţa” (cf. 
diacriticon tes ousias – Platon), reprezentând o modalitate (virtuală) a fiinţării. Desemnarea 
„nu este faptul primar al limbajului, ci un fapt secundar, subordonat semnificaţiei: este faptul 
de a raporta un lucru constatat la o semnificaţie deja dată” (Coşeriu 1999: 12). Limbajul nu 
este o nomenclatură pentru clase de „lucruri” recunoscute dinainte. În schimb, orice 
terminologie se constituie invers faţă de limbajul originar non-terminologic, mergând de la 
desemnare la semnificaţie şi numind în mod efectiv clase recunoscute dinainte ca atare (ibid.: 
13; cf. şi id. 1968: 46). 

1.2.1. Cu referire la semnificat (inclusiv cel gramatical), amintim că E. Coşeriu deosebeşte 
mai multe tipuri: 1) semnificatul lexical, care corespunde acelui CE al aprehensiunii lumii 
extralingvistice, adică semnificatul comun cuvintelor dintr-o serie precum: negru, negreaţă, 
înnegri (în spaniolă, spre deosebire de română, se poate exemplifica cu o serie – legată de 
culoarea albă – în care apare şi adverbul: blanco, blancura, blanquear, blancamente); 2) 
semnificatul categorial, ce corespunde acelui CUM al aprehensiunii lumii extralingvistice, adică 
semnificatul diferit al cuvintelor dintr-o serie precum bogat, bogăţie, îmbogăţi. Este vorba, 
aşadar, de categoriile verbale – substantiv, verb, adjectiv şi adverb – cu subdiviziunile lor 
posibile; 3) semnificatul instrumental, adică semnificatul morfemelor (fie acestea cuvinte sau 
nu); 4) semnificatul structural (sau sintactic, în sens strict) – semnificatul propriu combinărilor 
de unităţi lexematice sau categorematice cu morfeme în cadrul propoziţiilor, cum ar fi: 
«singular», «plural», «activ», «pasiv» etc.; 5) semnificatul ontic – valoarea existenţială atribuită 
stării de lucruri desemnate într-un enunţ, de pildă: «afirmativ», «negativ», «interogativ», 
«imperativ» etc. (Coseriu 1973: 136-137; cf. şi Coşeriu 1994: 66-70). 

1.2.2. Asupra modului în care reuşim să structurăm şi să gândim lumea cu ajutorul 
semnificaţiilor / semnificatelor, Coşeriu s-a pronunţat în mai multe rânduri. Reproducem şi 
aici un citat relevant: „Din punctul de vedere al teoriei limbajului şi a vorbirii, noi spunem că 
denotăm [= desemnăm, n.n. C.M.] lucrurile şi stările de lucruri prin semnificatele pe care ni 
le oferă limba, prin această reţea de posibilităţi de denotare. Deci, aplicăm limba faptelor din 
experienţa concretă, de fiecare dată. Înseamnă că, deşi printr-o operaţie rapidă, care se 
produce în mod automat când am învăţat limba, în realitate, analizăm starea de lucruri şi 
raportăm această stare de lucruri la un semnificat, la un conţinut de limbă. Adică ceea ce se 
întâmplă este exact contrariul de fiecare dată; recunoaştem că ceva corespunde unui mod de 
a fi pentru care avem un nume în limba noastră sau în limba pe care o vorbim.” (Coşeriu 
1994: 85-86). 

1.2.3. În ceea ce priveşte sensul, considerat drept conţinutul semantic propriu şi exclusiv 
al textului, trebuie precizat că acesta este determinat de semnificat şi de desemnare, dar 
merge dincolo de ele. Un enunţ precum Socrate este muritor are, din punct de vedere 
idiomatic, un singur semnificat, analizabil de către gramatica limbii. În schimb, sensul poate 
fi cu totul altul dacă enunţul respectiv face parte dintr-un silogism, dintr-un poem sau dintr-
un discurs al vieţii de zi cu zi (Coseriu 1973: 136; cf. şi Coşeriu 2000: 245-248). După cum 
semnificatul poate să coincidă cu desemnarea uneori, şi sensul poate să coincidă cu 
semnificatul, dar în acest caz sensul textului va fi pur „comunicativ”, informativ şi nu 
artistic. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:29 UTC)
BDD-A3133 © 2010 Editura Europlus



 68 

1.3. Limbajul este condiţie necesară pentru ştiinţă, căci aceasta din urmă se face prin 
limbaj, dar depăşeşte limbajul, întrucât revizuieşte, pe baza unor criterii obiective, 
delimitările făcute de limbaj, ajungând la lucrurile înseşi (Coşeriu 1988: 69-70; id. 1967: 142) 
[5]. Şi se poate constata că ceea ce delimitează limbajul nu corespunde câteodată unei clase în 
ştiinţă. De exemplu, denumirea balenei în germană, Walfisch, ne arată că fiinţa în cauză a fost 
încadrată iniţial, prin intermediul limbii, în clasa peştilor (cf. germ. Fisch), or, ştiinţa a 
demonstrat că avem de-a face cu un mamifer (Coşeriu 2004: 56). Pentru ştiinţă şi tehnică, 
cuvintele sunt pur şi simplu «substitute» ale „lucrurilor”; în cazul lor, semnificatul coincide 
cu desemnarea (Coseriu 1966: 96). 

2. Pentru a delimita obiectul specific al lingvisticii structurale (adică locul în care pot fi 
identificate structurile ca atare [6]) şi, implicit, obiectul semanticii structurale, avem nevoie 
de o serie de distincţii. Până să ajungem la acea langue a lui Saussure (adică limba funcţională 
a lui Coşeriu), bazată numai pe diferenţe, trebuie parcurs un drum lung. Este necesar să se 
distingă între: 1) cunoaşterea limbii şi cunoaşterea „lucrurilor”; 2) limbaj primar şi 
metalimbaj; 3) sincronie şi diacronie; 4) tehnică liberă şi „discurs repetat”; 5) „arhitectura” şi 
„structura” limbii (sau limba istorică şi limba funcţională) [Coşeriu 2000: 250; vezi şi Coseriu, 
Geckeler 1981: 47-55]. Limbajele tehnico-ştiinţifice corespund tradiţiei care se referă la 
cunoaşterea lucrurilor înseşi. 

2.1. Prima distincţie dintre cele de mai sus (cunoaşterea limbii şi cunoaşterea 
„lucrurilor”) prezintă o deosebită importanţă pentru circumscrierea terminologiilor, de 
aceea vom insista asupra ei. Coşeriu consideră că în teorie această distincţie pare uşor de 
făcut, dar în practică operaţia se dovedeşte destul de anevoioasă, în domeniul lexicologiei 
[7], datorită apropierii dintre funcţia lexicală şi realitatea desemnată prin lexeme. În cadrul a 
ceea ce ar putea fi catalogat drept «semnificaţie», trebuie să încercăm în permanenţă să 
facem o separare între ceea ce ţine de cunoaşterea „lucrurilor” ca atare şi a opiniilor 
(adevărate sau false) despre lucruri şi ceea ce ţine de limbaj. În acelaşi timp, se cuvine să ne 
ferim de a reduce structurarea lingvistică la structurarea «obiectivă» a realului căutând în 
limbaj trăsături şi limite specifice obiectelor (Coseriu 1966: 95-96). 

2.1.1. În afară de chestiunea propriu-zisă a terminologiilor, despre care vom discuta in 
extenso mai jos, există şi alte aspecte legate de cunoaşterea lucrurilor care pot contribui, 
printre altele, şi la o mai bună înţelegere a raportului dintre ştiinţă şi limbaj. 

De pildă, trebuie făcută o deosebire între cunoaşterea cuvintelor şi cunoaşterea 
lucrurilor. În acest sens, Coşeriu propune distincţia între «zona» lingvistică şi «mediul» 
obiectiv: „«Zona» este spaţiul în care se cunoaşte şi se foloseşte un cuvânt ca semn lingvistic; 
«mediul» este spaţiul în care se cunoaşte un obiect (natural sau altfel, material sau imaterial) 
ca element al unui domeniu al experienţei sau al culturii.” (Coseriu 1966: 100) [8]. Anumite 
cuvinte pot avea rezonanţe stilistice, întrucât «zona» şi «mediul» lor nu se suprapun în 
întregime. Cuvinte precum iglu, samurai, samovar nu se definesc adecvat decât în relaţie cu 
«mediile» aferente. 

2.1.2. Un alt aspect ar fi cel reprezentat de pretinsele asocieri între cuvinte, când, de fapt, 
avem de-a face cu asocieri între lucruri şi asocieri datorate ideilor şi opiniilor despre lucruri. 
Ch. Bally dădea exemplul cuvântului boeuf care ar evoca „în limba franceză” idei precum 
forţa, rezistenţa etc. În realitate, aceste idei – după cum arată Coşeriu – nu sunt evocate de 
cuvântul în sine, ci de boul însuşi, ca animal (sau ca imagine a sa), şi nu în limba franceză, ci 
în comunitatea franceză (Coseriu 1966: 101 şi Coşeriu 2000: 250-252). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:29 UTC)
BDD-A3133 © 2010 Editura Europlus



 69 

2.1.3.  Cât priveşte relaţia dintre structurările lingvistice şi structurările realităţii 
obiective, se consideră în mod eronat că subiectivitatea în aprecierea lucrurilor (de pildă, 
faptul că nu există limite clare între tinereţe, maturitate şi bătrâneţe sau faptul că ceea ce este 
«cald» pentru individul A este «rece» pentru individul B) ori imprecizia structurilor 
„realităţii” ar implica o subiectivitate şi o imprecizie a structurărilor lingvistice. Nimic mai 
fals, întrucât „valorile lingvistice sunt valori conceptuale care se definesc prin opoziţiile şi 
funcţionarea lor, şi nu prin criterii «reale» şi prin limitele precise sau imprecise, dintre 
fenomenele realităţii.” (Coseriu 1966: 102). Prin urmare (şi observaţia este valabilă şi pentru 
ştiinţă), dificultatea de a stabili graniţe între fenomenele obiective nu reprezintă o dificultate 
care să afecteze distincţia dintre conceptele corespondente. De exemplu, faptul că nu există 
limite precise între zi şi noapte (de vreme ce alcătuiesc un continuum) nu înseamnă că 
noţiunile «zi» şi «noapte» ar fi imprecise – din contră. 

În cadrul ştiinţelor, distincţiile sunt „motivate” din punct de vedere obiectiv. În schimb, 
limbajul este „arbitrar” şi, chiar dacă distincţiile sale se întâmplă să coincidă cu delimitările 
obiective, acest lucru nu este necesar, fiindcă limbajul clasifică realitatea în funcţie de 
interesele şi atitudinile umane. Pentru ştiinţă, câinele, bunăoară, reprezintă un «carnivor», la 
fel ca leul şi tigrul, însă majoritatea limbilor îl „clasifică” într-un alt mod, neluând în seamă, 
drept criteriu, vreo trăsătură „naturală” a animalului, ci în funcţie de o anumită relaţie a 
omului cu el. Ca atare, clasificările lingvistice se bazează în acest caz pe criterii precum mare 
/ mic (în raport cu omul), util / inutil, agreabil / dezagreabil, periculos / nepericulos etc. 
(ibid.: 104-105) [9]. 

2.1.4. Evident, există şi alte situaţii în care cunoaşterea lucrurilor şi a ideilor / opiniilor 
despre ele intervine în funcţionarea lexicului. Astfel, merită menţionată şi maniera în care 
acest tip de cunoaştere contribuie la interpretarea cuvintelor compuse şi a derivatelor a căror 
funcţie de desemnare ar putea fi ambiguă (din punctul de vedere al sistemului) ducând la o 
fixare a semnificatului în planul normei din limbă. De pildă, germ. Strassenhändler este 
interpretat în mod normal drept „vânzător ambulant”, şi nu drept „vânzător de drumuri / 
străzi”, pentru că nu se cunosc persoane ce „vând sau cumpără drumuri”, deşi sistemul 
limbii germane ar permite o astfel de interpretare (ibid.: 105). 

2.2. Între lexicul obişnuit (comun sau „primar”) şi lexicul terminologic (specializat sau 
„secundar”) există deosebiri fundamentale. Modul de structurare al acestora este diferit. 
Cuvintele obişnuite se structurează idiomatic, prin opoziţiile de semnificat cu care 
funcţionează în limbă, pe câtă vreme terminologiile nu se structurează decât parţial (sunt 
simple «nomenclaturi» enumerative ce corespund delimitărilor din obiecte); în măsura în 
care totuşi o fac, structurarea lor se face în acord cu exigenţele ştiinţelor şi tehnicilor de care 
aparţin, care se referă la realitatea însăşi a lucrurilor, chiar şi atunci când vorbim de o 
realitate abstractă sau imaginară, cum este cazul matematicii (Coşeriu 1966: 96-97). 

2.3. Delimitările tehnico-ştiinţifice sunt delimitări operate în realitatea obiectivă, de aceea 
delimitările terminologice sunt foarte precise, fiind definite / definibile prin criterii 
obiective, adică prin trăsături care aparţin obiectelor reale. În schimb, structurările lingvistice 
sunt delimitări operate în intuirea realităţii, adică în planul aprehensiunii umane (Coseriu 
1987a: 182; cf. şi id. 1967: 141-142). Deosebirea se vădeşte mai ales în aceea că opoziţiile 
terminologice sunt «exclusive», în acord cu principiul logic al contradicţiei (care impune ca, 
la fiecare nivel al clasificării, orice termen să fie diferit de toţi ceilalţi), pe câtă vreme 
opoziţiile lingvistice sunt frecvent «inclusive», atâta timp cât termenul «negativ» (sau 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:29 UTC)
BDD-A3133 © 2010 Editura Europlus



 70 

«nemarcat») al unei opoziţii poate încorpora termenul «pozitiv» (sau «marcat»). Astfel, 
cuvintele zi şi noapte pot funcţiona ca fiind contrarii, dar, în acelaşi timp, zi îl poate include 
pe noapte (adică zi = zi + noapte). De asemenea, în limbajul obişnuit, masculinul poate 
include femininul (logodnic + logodnică = logodnici), pe câtă vreme, în gramatică (văzută ca 
ştiinţă), «masculinul» şi «femininul» sunt termeni exclusivi. Aşadar, în ştiinţă este de 
neconceput ca un termen să fie contrariul celuilalt şi, totodată, să-l înglobeze, deşi, în cadrul 
ei, există posibilitatea ca două clase să interfereze ducând la apariţia unei a treia clase (ca 
„produs”: «dreptunghi» x «romb» = «pătrat») [Coseriu 1966: 97]. 

2.4. Un termen ştiinţific poate deveni cuvânt obişnuit, iar reciproca este şi ea valabilă 
(ibid.: 99). Iar în cazul terminologiilor / nomenclaturilor populare, este destul de dificil de 
separat terminologicul de lingvisticul propriu-zis (ibid.; id. 1987a: 181). Clasificările populare 
(de pildă, din zoologia / botanica populară) pot să nu coincidă cu clasificările ştiinţifice, însă 
aparţin tot unei forme de ştiinţă (Coşeriu 2000: 253-254). „Dar important este să se 
recunoască faptul că în ceea ce se numeşte «lexicul» unei limbi există ample secţiuni 
«designative», unde singura «structurare» posibilă este enumerarea, şi altele care sunt, 
desigur, structurate, însă nu din punctul de vedere al limbajului: că există un lexic structurat, 
lingvistic, şi un lexic «nomenclator» şi terminologic.” (Coseriu 1966: 99). 

2.5. Majoritatea terminologiilor aparţin limbilor mai degrabă prin semnificant, decât prin 
semnificat. În general, semnificatele termenilor ştiinţifici sunt «interidiomatice» (cel puţin 
virtual). De aceea, aceştia se „traduc” uşor în comunităţile care posedă acelaşi grad de 
dezvoltare a ştiinţelor şi tehnicilor, pentru că, în acest caz, «traducerea» presupune, pur şi 
simplu, «substituirea semnificanţilor», şi nu «transpunerea semnificatelor unei limbi către 
semnificatele alteia». De regulă, semnificatele termenilor se cunosc în măsura în care se 
cunosc ştiinţele şi tehnicile cărora le corespund, şi nu în măsura în care se cunosc limbile. 
Respectivele semnificate aparţin anumitor universuri de discurs şi se definesc în raport cu 
aceste universuri de discurs (Coseriu 1966: 97-98). Prin univers de discurs, Coşeriu înţelege 
„sistemul universal de semnificaţii căruia îi aparţine un discurs (sau un enunţ) şi care îi 
determină validitatea şi sensul. Literatura, mitologia, ştiinţele, matematica, universul 
empiric, ca «teme» sau «lumi de referinţă» ale vorbirii, constituie «universuri de discurs»” 
(Coşeriu 1955: 324) [10]. 

2.6. Terminologia nu face obiectul semanticii structurale (Coseriu 1990: 253; cf. şi id. 1964: 
46-50). Aceasta din urmă, totuşi, poate observa ulterior în ce măsură structurile semantice 
deja date în limbi sunt / au fost utilizate de ştiinţă şi tehnică (Coseriu 1966: 100). De 
exemplu, ar fi interesant să se determine modul în care filozofia utilizează astfel de structuri. 
Se afirmă uneori că Aristotel, Hegel sau Heidegger au ştiut să întrebuinţeze din plin, pentru 
distincţiile lor filozofice, posibilităţile limbii greceşti sau ale limbii germane. Fără îndoială, 
aşa este, numai că distincţiile în cauză nu sunt distincţii semantice ale limbilor amintite, ele 
putând fi definite doar în relaţie cu uzul propriu celor trei filozofi: „ceea ce se numeşte 
«limbajul lui Heidegger» este, din punct de vedere lexicologic, în parte, limbă germană, în 
parte, terminologie filozofică generală şi, în parte, terminologie specific heideggeriană.” 
(ibid.: 98). 

2.7. Terminologiile interesează mai ales din perspectiva constituirii semnificanţilor lor 
(căci, din punctul de vedere al semnificatelor specifice, ele fac obiectul lingvisticii numite 
«externe» – în acest sens, studiile asupra terminologiei sunt, la rigoare, contribuţii ale 
lingvisticii la etnografie şi la istoria culturii nelingvistice) [Coseriu 1966: 97, 100]. Dacă se ia, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:29 UTC)
BDD-A3133 © 2010 Editura Europlus



 71 

spre exemplificare, cazul lexicului „politic”, adică terminologia referitoare la noţiunile şi 
instituţiile politice (de pildă, termeni precum democraţie, liberalism, socialism, constituţie, partid, 
regim, guvern, parlament, revoluţie, stat, politică etc.), se constată că această terminologie nu 
prezintă nimic specific lingvistic vorbind: „Problemele sale, ca în cazul oricărei alte 
terminologii, sunt probleme de lingvistică istorică şi de istorie pur şi simplu, adică, în parte, 
probleme de semantică lingvistică şi, în parte – şi întâi de toate – , probleme de istorie a 
lucrurilor şi a ideilor; a se examina cazul unor termeni cum ar fi constituţie, parlament, 
liberalism etc., cuvinte romanice din punct de vedere material, dar al căror conţinut ideologic 
– care determină folosirea lor în terminologia politică – provine în mare parte din Anglia.” 
(Coşeriu 1987b: 19). 

3. În articolul Palabras, cosas y términos, E. Coşeriu răspunde obiecţiilor (nefondate) ale 
unor tineri lingvişti germani, H.J. Niederehe (1974) şi G. Bossong (1979), care au dovedit că 
au dificultăţi în ceea ce priveşte distincţia („în sine atât de clară şi de evidentă”) dintre 
lexicul „obişnuit” şi terminologiile tehnico-ştiinţifice. Criticile pe care cei doi cercetători i le-
au adus lui Coşeriu în anii ’70 reies îndeosebi din faptul aceştia au interpretat grăbit şi 
neatent unele paragrafe coşeriene (dintre cele la care am făcut deja referire) în care savantul 
stabilea obiectul şi sensul semanticii structurale / lexematicii. Ca şi în cazul altor studii de 
semantică semnate de Coşeriu [11], neînţelegerile izvorăsc şi din aceea că respectivii lingvişti 
au judecat faptele de pe poziţii teoretice diferite, neîncercând să privească problema din 
interiorul teoriei coşeriene (cum reclamă o exigenţă a cercetării pe care Coşeriu o subsuma 
principiului deontologic al antidogmatismului). Rezumăm discuţia aici pentru că cele 
precizate în respectivul articol întăresc şi, eventual, clarifică cele expuse mai sus. 

3.1. H.J. Niederehe a presupus că E. Coşeriu, excluzând din sfera semanticii structurale 
terminologiile tehnico-ştiinţifice, le-a exclus în acelaşi timp şi din toată semantica, din 
lingvistică, ba chiar din limbaj (Coseriu 1987a: 175). Or, lesne se poate vedea că trimiterile lui 
Niederehe la versiunea germană a studiului Introducción al estudio estructural del léxico sunt 
trunchiate şi că, în realitate, Coşeriu a susţinut cu totul altceva (cf. supra 2.6.-2.7.). În orice 
caz, lăsând la o parte interpretarea greşită pe care Niederehe a dat-o concepţiei sale, Coşeriu 
se opreşte la două argumente (false, fiindcă provin din confuzii conceptuale [12]) cu ajutorul 
cărora respectivul lingvist a încercat să se opună deosebirii dintre terminologie şi lexic 
obişnuit (ibid.: 176-178). 

3.1.1. Făcând confuzie între limitele din cadrul fiinţării (el ser) şi limitele din cadrul 
devenirii (el devenir) sau, mai exact, între distincţia conceptelor şi separarea obiectelor, 
Niederehe susţine că nu există „separare absolută” între cele două tipuri de cuvinte (cele 
obişnuite şi termenii), de vreme ce multe cuvinte trec dintr-o categorie în alta, ceea ce 
înseamnă că graniţele dintre limbajul tehnic şi cel obişnuit nu sunt nicidecum atât de 
insurmontabile pe cât pretinde teoria. 

„Teoria” coşeriană nu pretinde aşa ceva. Din contră (cf. supra 2.4.), admite că un termen 
tehnic se poate converti în cuvânt obişnuit, reciproca fiind şi ea valabilă. Şi, de altfel, tocmai 
acest lucru „semnifică [faptul] că între cele două tipuri există în orice moment limite reale şi 
foarte precise; altminteri, nu ar avea niciun sens să se spună (şi nici nu s-ar putea dovedi) că 
un cuvânt «trece» de la un tip la altul.” (ibid.: 176). De aceea, delimitările trebuie făcute în 
mod riguros, inclusiv atunci când valori uzuale şi valori terminologice sunt exprimate prin 
aceiaşi semnificanţi (cum este, de pildă, cazul cuvintelor / termenilor forţă şi rază). 

3.1.2. Al doilea argument fals al lui Niederehe reprezintă o eroare tipică în semantică şi 
se reduce la confuzia dintre lucrurile desemnate şi semnificate. În acord cu principiul [non-
]contradicţiei, Coşeriu demonstrase că, spre deosebire de opoziţiile idiomatice, opoziţiile 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:29 UTC)
BDD-A3133 © 2010 Editura Europlus



 72 

terminologice sunt „exclusive” (cf. supra 2.3.), postulând că în ştiinţă este de neconceput ca 
un termen să fie contrariul altuia şi, totodată, să-l înglobeze pe acela. Ei bine, autorul 
menţionat înţelege din aceasta că o anumită substanţă ar trebui să fie ori «acid», ori «bază», 
şi nicidecum ambele în acelaşi timp şi observă că specialiştii în chimie, ignorând „obiecţiile 
filologice”, au identificat substanţe ce sunt simultan şi acizi şi baze şi trage concluzia că 
lucrurile „nesocotesc” principiul (logic) al contradicţiei. La acestea, Coşeriu răspunde că aici 
avem de-a face cu fapte ale chimiei şi nu ale semanticii ori ale logicii (fiind vorba „de lucruri, 
nu de cuvinte; de substanţe, nu de semnificate”). Deci, nu se pune problema că termenul acid ar 
semnifica şi „bază”, ori că termenul bază ar semnifica şi „acid” (cum se întâmplă cu zi, ce 
poate semnifica „zi” + „noapte”), ci doar că substanţele în cauză sunt, pur şi simplu, «acizi» 
şi «baze» în acelaşi timp. În schimb, chiar în formula ce semnalează acest aspect, acid 
semnifică „acid”, iar bază semnifică „bază”. În rest, exemplul este asemănător celui dat de 
Coşeriu anterior cu privire la clasa ce rezultă, ca «produs», din intersecţia altor clase (fiecare 
cu proprietăţile sale exclusive): dreptunghiurile care sunt concomitent şi romburi constituie 
clasa «pătratelor» – şi acesta este un fapt de geometrie, şi nu de semantică. 

3.2. Celălalt critic, G. Bossong, deşi nu respinge distincţia dintre lexicul obişnuit şi lexicul 
terminologic, crede că deosebirea ar trebui să se facă pe alt fundament şi cu alte criterii, 
opunându-se tezei lui Coşeriu conform căreia în terminologii semnificaţia coincide cu 
desemnarea (cf. supra 1.3.). Dacă Bossung ar fi citit (ca Niederehe) şi Introducción... (Coseriu 
1966), nemărginindu-se doar la un studiu de filozofie a limbajului (Coşeriu 1967 – unde 
problema este tratată succint), probabil că multe dintre erorile şi confuziile sale ar fi putut fi 
prevenite. După el, deosebirea dintre limbajul obişnuit şi terminologia ştiinţifică rezidă în 
modul în care se fac delimitările. În limbajul ştiinţific conceptele se definesc – afirmă 
Bossong – arbitrar şi explicit (şi de aceea sunt precise şi neechivoce), pe câtă vreme limbajul 
uzual, în care delimitările nu se stabilesc prin definiţie, ci prin tradiţia utilizării lingvistice 
(rămânând, ca atare, implicite), „se mulţumeşte” cu concepte mai mult sau mai puţin vagi, 
având „un nucleu clar şi distinct, dar cu limite imprecise şi neclare” (ibid.: 179). Întâmplător, 
exemplul dat de Bossong este referitor la «zi», «noapte» şi «crepuscul». Astfel, spre 
deosebire de limbajul obişnuit în care limitele dintre cele trei noţiuni ar fi imprecise, în 
limbajul ştiinţific noţiunile de «zi», «noapte» şi «crepuscul» s-ar defini arbitrar şi exact, 
stabilindu-se, bunăoară, următoarele: «crepusculul civil» ţine din momentul asfinţitului 
până când soarele atinge punctul de 6,5o sub linia orizontului, apoi «crepusculul nautic» 
durează din acest moment până când soarele ajunge la 12o şi, în fine, «crepusculul 
astronomic» ţine de la acest ultim moment până când soarele ajunge la 18o sub linia ideală a 
orizontului. Încântat de exemplul oferit, Bossong trece cu „obrăznicie” („alegre petulancia 
juvenil”) la criticarea lingvisticii, care n-ar trebui să intervină „ilicit” în construirea 
limbajului ştiinţific (indicând cum ar trebui să se constituie), ci să-şi asume sarcina modestă, 
dar adecvată de a constata cum se prezintă acesta, încercând să-l lumineze prin referire la 
ceea ce are obiectiv. 

În faţa acestor afirmaţii categorice, Coşeriu avertizează, încă de la începutul discuţiei, că 
ele derivă dintr-o serie de „equivocaciones y falacias”, pe care le semnalează şi le elimină 
una câte una (ibid.: 180-185). 

3.2.1. Exemplul furnizat de Bossong nu prezintă nicio dificultate pentru semantica 
lingvistică (şi s-ar fi convins şi el de aceasta consultând Introducción…). Cu scopul de a 
clarifica sensul delimitărilor terminologice, Coşeriu precizase deja că obiectele „reale” la care 
acestea se referă pot aparţine unei realităţi abstracte sau imaginare, cum este cazul 
matematicii (sau al matematicilor – v. supra 2.2.), or, în exemplul dat de Bossong, este vorba 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:29 UTC)
BDD-A3133 © 2010 Editura Europlus



 73 

de nişte delimitări făcute de astronomie, adică tocmai de o disciplină matematică (cele trei 
tipuri de «crepuscul» amintite fiind obiecte matematice). 

3.2.2. Criteriul definiţiei nu este nici valid şi nici aplicabil pentru delimitarea 
terminologiei ştiinţifice: în ştiinţe există mulţi termeni nedefiniţi (deşi sunt definibili cu 
criterii obiective), nemaivorbind de faptul că există numeroşi termeni în afara ştiinţei în sens 
strict (în mediul relaţiilor economice, în tehnicile industriale etc.) unde, de obicei, aceştia nu 
se definesc sau se definesc parţial şi ocazional. Mai mult decât atât, dacă ar fi  un criteriu 
valid, atunci el nu s-ar putea aplica „sincronic”, întrucât „pentru a atribui o noţiune 
terminologiei ştiinţifice, ar trebui ştiut când şi cum (măcar cum) a fost definită”. Precizia 
valorilor terminologice este, în schimb, o condiţie necesară, dar insuficientă, pentru că şi în 
limbajul obişnuit există delimitări tot atât de exacte din punct de vedere obiectiv ca şi cele ale 
terminologiilor tehnico-ştiinţifice (vezi numele părţilor corpului omenesc sau ale unor specii 
de animale pe care ştiinţele la adoptă tacit şi le întrebuinţează ca termeni fără să le mai 
definească). 

3.2.3. Exemplul lui Bossong este doar un exemplu de cum se definesc termenii (atunci 
când se definesc), şi nu de cum se înţeleg termenii sau noţiunea însăşi de «termen» (cum 
crede el). Altminteri, se ştie (şi nu necesită demonstraţie) că uzul lingvistic nu defineşte 
semnificatele cuvintelor obişnuite. De aceea, Coşeriu reaminteşte că „termenii se definesc în 
relaţie cu «lucrurile» desemnate, în timp ce semnificatele de limbă sunt definite de semantica 
structurală prin opoziţiile în care funcţionează în limba corespondentă” (ibid.: 181). De pildă, 
semnificatul lui parole din franceză este definit de semantica structurală a francezei prin 
raportare la cuvinte precum: mot, discours, propos, boniment, devise, sentence, expression, langage 
etc., în timp ce termenul parole din lingvistica saussuriană este definit de lingvistica 
respectivă printr-o delimitare operată în lucrurile înseşi şi renunţând la opoziţiile în care 
acest cuvânt funcţionează în franceză. 

3.2.4. Eroarea fundamentală a lui Bossong (de care se leagă şi celelalte) decurge din 
interpretarea pe care o dă noţiunilor de «delimitare obiectivă», terminologică, şi «delimitare 
intuitivă», primară din punct de vedere lingvistic – ceea ce vădeşte o confuzie de planuri: 
între cel al lucrurilor desemnate şi cel al semnificatelor. În răspunsul său, Coşeriu face iarăşi 
precizările de rigoare, dar nu este cazul să le reluăm aici (cf. supra 1.1.-1.3.). Subliniem, totuşi, 
că ideea creării terminologiei prin definiţie şi convenţie provine din faptul că, în acest caz, 
cele care sunt definite sunt clasele de obiecte cărora li se aplică semnificanţi determinaţi, şi 
nu noţiunile deja date ca semnificate în limbaj. Procedeul constă într-un fel de convenţie (cel 
puţin implicită) de tipul: „Vom numi lucrul astfel delimitat cu termenul x”. 

3.2.5. Aşa-zisele limite «neclare» (sau «tulburi» - în sp. borrosos) despre care vorbeşte 
Bossong nu sunt limite între semnificatele «zi» şi «noapte» (perfect clare şi delimitabile ca 
atare), ci între zi şi noapte ca lucruri reale. Dacă semnificatele ar fi „neclare”, după cum 
pretinde lingvistul vizat, ar însemna că vorbitorii nu ştiu ce vor să zică prin intermediul 
cuvintelor pe care le folosesc. În consecinţă, lingvistul „nu trebuie să confunde dificultăţile 
pe care el, în planul metalingvistic, le poate avea încercând să delimiteze un semnificat ca 
fapt obiectiv, referitor la semnificatul pe care îl cunosc intuitiv vorbitorii (şi pe care îl 
cunoaşte şi el însuşi ca vorbitor).” (ibid.: 184). 

4. În contextul în care în lingvistica românească – dar şi în cea mondială – se constată, în 
ultimul timp, un interes sporit pentru cercetarea terminologiilor şi/sau a limbajelor 
specializate, ni se pare benefic (şi chiar o obligaţie) să prezentăm / să reamintim ideile lui 
Eugeniu Coşeriu pe această temă. Mai ales că se fac unele confuzii în continuare sau se 
prezintă drept descoperiri recente ceea ce de mult s-a descoperit, nemaivorbind de faptul că 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:29 UTC)
BDD-A3133 © 2010 Editura Europlus



 74 

cercetarea aspectelor particulare ale limbajului ar trebui să se facă pornind de la o teorie 
coerentă şi unitară, în acord cu realitatea limbajului în ansamblul său. 

 
NOTE 
[1] Aflată la îndemâna oricui, vezi www.coseriu.de, la rubrica Publikationen. 
[2] Versiunea originară, redactată în franceză, Structure lexicale et enseignement du vocabulaire, publicată 

în 1966, datează din 1964. 
[3] Pentru o expunere sumară a concepţiei coşeriene privind acest subiect, vezi articolul nostru, Teze 

despre problema terminologiei. Perspectiva lui Eugeniu Coşeriu, în „Limba română”, Chişinău, anul XX, 
nr. 1-2, 2010, p. 115-119. 

[4] Fructificând reflecţiile unor filozofi (precum Aristotel, G. Vico şi J. Dewey), E. Coşeriu face o 
clasificare a ştiinţelor, plecând de la întrebările pe care acestea le pun cu privire la esenţa (sau acel 
quid) a(l) lucrurilor şi a(l) fiinţelor. Astfel, la întrebarea referitoare la esenţa individului, răspunde 
întotdeauna (justificat şi complet) istoria, căci ea este ştiinţa individualului. La întrebarea privitoare la 
esenţa unei clase (adică la esenţa lucrurilor ce corespund unei noţiuni), răspunsurile sunt oferite de 
ştiinţele generalului, care sunt de trei tipuri, în funcţie de obiectul pe care îl cercetează [pornind de la 
configurarea raportului dintre formă (morphé) şi materie / substanţă (hýle), Aristotel (în Physica, II, 2) 
clasificase obiectele în matematice, naturale şi culturale]: „1. ştiinţele matematice, care se ocupă cu 
obiectele şi relaţiile pur formale; 2. ştiinţele naturale, care se ocupă cu obiectele exterioare omului şi 
cu omul (considerat ca obiect exterior), cu obiecte care ni se prezintă mai întâi ca o substanţă 
determinată, ca o anumită materie cristalizată într-un anumit fel, substanţa fiind aceea care ia o 
formă; 3. ştiinţe[le] culturii sau ştiinţe[le] umaniste, care se ocupă cu obiectele create liber de om şi 
care sunt, în primul rând, forme în conştiinţă (au existenţă internă), care iau o anumită substanţă 
pentru a fi concretizate în lume, ca să poată deveni intersubiective; astfel de forme sunt limbajul, 
arta, religia şi alte produse ale activităţii culturale, ale activităţii spiritului, ale activităţii creatoare 
înseşi” (Coşeriu 1994: 8; cf. şi Coşeriu 2000: 49-50). Mergând în profunzime, există şi o altă ştiinţă, 
situată la un alt nivel, „o ştiinţă care îşi pune întrebări cu privire la esenţa esenţei, la quid-ul quid-ului” 
(Coşeriu 1994: 8). Este vorba despre filozofie sau ştiinţa universalului, care ne conduce la primele 
principii ale fiecărui mod de a fi. De pildă, filozofia limbajului încearcă să delimiteze limbajul faţă de 
alte tipuri de obiecte care prezintă anumite trăsături comune cu cele ale acestuia, cum ar fi: „arta, care 
se prezintă ca expresivitate, asemenea limbajului; activitatea practică, care poate întrebuinţa şi 
întrebuinţează limbajul ca instrument; sau gândirea raţională, care nu este posibilă fără limbaj” (ibid.: 
9). O gravă eroare a pozitiviştilor (ce persistă, pe alocuri, şi astăzi) a fost aceea de a identifica 
obiectele culturii cu cele ale naturii, aplicând metode specifice ştiinţelor naturii celor ale culturii. 
Or, într-o atare situaţie, abordările nu mai pot avea un caracter ştiinţific, întrucât condiţia de bază a 
activităţii ştiinţifice este tocmai «obiectivitatea», adică adecvarea la obiectul corespunzător. 
Introducând în discuţie şi distincţia lui Kant (intuită, anterior, şi de Vico) dintre „necesitate” şi 
„libertate”, Coşeriu precizează foarte limpede: „Obiectele naturale aparţin lumii «necesităţii» care e 
guvernată de «cauze» ce produc anumite «efecte» şi unde, prin urmare, constatarea a ceea ce se 
întâmplă în mod regulat, în anumite condiţii, reprezintă o «lege naturală» sau o lege de necesitate 
empirică. Obiectele culturale, în schimb, aparţin lumii specific umane a libertăţii – activităţilor şi 
creaţiilor libere ale omului – , unde «faptele» create nu sunt determinate de cauze, ci se produc în 
vederea unei finalităţi şi, ca realizări obţinute – dacă nu este vorba de «instrumente» care au şi o 
finalitate exterioară – , coincid cu finalitatea lor; astfel, finalitatea Iliadei este Iliada însăşi” (Coşeriu 
2000: 50-51). 

[5] În acest sens, este interesantă clasificarea gândirii pe care o face Coşeriu prin raportare la limbaj: 
„Gândirea se găseşte înainte, în acelaşi timp şi după limbaj, adică în mod ireal. Există o gândire pre-
lingvistică pentru care nu e nevoie de cuvânt, o gândire care se prezintă prin reprezentări, fără 
cuvinte, şi care conduce şi la raţiuni practice. […] Există apoi gândirea lingvistică, această gândire 
prin semnificaţii care sunt universale şi care, în acest stadiu, ajung să coincidă cu ceea ce numim 
noţiuni sau concepte, şi apoi există o gândire post-lingvistică, o gândire în care ne întoarcem la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:29 UTC)
BDD-A3133 © 2010 Editura Europlus



 75 

lucrurile deja delimitate prin limbaj şi le analizăm ca atare şi creăm atunci un limbaj tehnic.” 
(Coşeriu 2004: 104). 

[6] Structura este definită de E. Coşeriu drept „forma relaţiilor interne”. 
[7] În ceea ce priveşte disciplinele lexicologice, Coşeriu acceptă, cu unele corecţii, o clasificare a lui L. 

Weisgerber,  plecând de la cele două planuri ale limbii (al expresiei şi al conţinutului) şi relaţiile lor 
reciproce (v. schema de mai jos). 

 Astfel, rezultă patru puncte de 
vedere şi, în consecinţă, patru moduri de a pune problemele şi, deci, tot atâtea discipline 
lexicologice: 1) o lexicologie a expresiei – preocupată de planul expresiei ca atare, adică de relaţiile 
dintre semnificanţi (a), ce pot fi studiate atât sincronic, cât şi diacronic. Dicţionarele de rime şi 
dicţionarele inverse sunt aplicaţii lexicografice ale acestei discipline; 2) o lexicologie a conţinutului – 
ce ia în consideraţie planul conţinutului, adică relaţiile între semnificatele lexicale (b). La nivel 
structural sistematic, aici se plasează lexematica. Ca aplicaţii lexicografice, se pot menţiona 
dicţionarele de sinonime şi cele de antonime; 3) semasiologia (identificată adesea cu «semantica») – 
ce se ocupă de relaţia dintre cele două planuri pornind de la expresie (c); 4) onomasiologia – ce ia în 
consideraţie relaţia dintre cele două planuri pornind de la conţinut (d). Dicţionarele de «imagini», 
precum şi cele «ideologice» sunt aplicaţii lexicografice ale acestei discipline. Şi o precizare 
importantă: onomasiologia are în vedere semnificanţii ce corespund unui anumit semnificat, şi nu 
unui «lucru» (cum se spune frecvent), întrucât este vorba întotdeauna de organizarea lingvistică a 
experienţei şi nu a lucrului ca atare (vezi Coseriu 1964: 46-50). 

[8] Pentru precizări suplimentare privind teoria şi tipologia cadrelor, vezi Coşeriu 1955: 314-329. 
Traducerea unor paragrafe din versiunile spaniole ne aparţine. 

[9] À propos de subiectivitate, Coşeriu precizează aici: „În acest sens, «subiectivitatea» este componentă 
a limbajului şi este un fapt obiectiv din punct de vedere lingvistic. Dar această subiectivitate 
lingvistic «obiectivă» nu trebuie confundată cu aprecierea subiectivă (individuală sau tradiţională) 
«nelexematizată» (sau «negramaticalizată»).” (Coseriu 1966: 105). 

[10] E. Coşeriu revine, după mai bine de patruzeci de ani, într-o tratare amplă, asupra conceptului de 
«univers de discurs» (vezi Coseriu 2003: 72-79), cu o serie de precizări, deosebind, în cele din urmă, 
doar patru universuri de discurs, în acord cu cele patru moduri fundamentale ale cunoaşterii 
umane: „a) universul experienţei comune; b) universul ştiinţei (şi al tehnicii ştiinţific fundamentate); 
c) universul fanteziei (şi, prin urmare, şi al artei); şi d) universul credinţei.” (ibid.: 74). Spaţiul nu ne 
permite să facem aici o prezentare a acestora. Totuşi, ne simţim obligaţi să redăm măcar o 
caracterizare a celui privind ştiinţa: la rigoare, ştiinţa constituie un singur univers de discurs (chiar 
dacă diferenţiat intern în funcţie de diferitele ştiinţe), întrucât corespunde unui mod unic de a 
cunoaşte, ce se supune unui criteriu ideal unic: acela de „a spune lucrurile aşa cum sunt” (Platon), 
indiferent de subiectul empiric care le observă sau le interpretează, adică lăsând lucrurile să apară 
în lumina lor. 

[11] Vezi, în acest sens, bunăoară, articolul Defensa de la lexemática (Coseriu 1995) în care sunt trecute în 
revistă, fără ca E. Coşeriu să mai menţioneze numele celor vizaţi, o serie de erori de interpretare ale 
unor lingvişti cu privire la semantica sa structurală. 

[12] E. Coşeriu, încredinţat că o confuzie este mai gravă decât o eroare, aminteşte în unele lucrări un 
principiu al lui Francis Bacon, potrivit căruia mai degrabă reiese adevărul din eroare, decât din 
confuzie (Citius emergit veritas ex errore quam ex confusione, în Novum Organum). 

 
REFERINŢE BIBLIOGRAFICE 
Coşeriu, Eugeniu (1955). Determinare şi cadru. Două probleme ale unei lingvistici a vorbirii, în Coşeriu, 

Eugeniu (2004). Teoria limbajului şi lingvistica generală. Bucureşti: Editura Enciclopedică, p. 287-329. 
Coseriu, Eugenio (1964). Para una semántica dicrónica estructural, în Coseriu 1977: 11-86. 
Coseriu, Eugenio (1966). Introducción al estudio estructural del léxico, în Coseriu 1977: 87-142. 
Coşeriu, Eugeniu (1967). Limbajul şi înţelegerea existenţială a omului actual, în Coşeriu 2009: 135-160. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:29 UTC)
BDD-A3133 © 2010 Editura Europlus



 76 

Coşeriu, Eugeniu (1968). Omul şi limbajul său, în Coşeriu 2009: 36-52. 
Coseriu, Eugenio (1973). Semántica y gramática, în Coseriu, Eugenio (1987). Gramática, semántica, 

universales. Estudios de lingüística funcional (segunda edición, revisada). Madrid: Editorial Gredos, p. 
128-147. 

Coseriu, Eugenio (1977). Principios de semántica estructural. Madrid: Editorial Gredos. 
Coseriu, Eugenio; Geckeler, Horst (1981). Trends in Structural Semantics. Tübingen: Gunter Narr Verlag. 
Coseriu Eugenio (1987a). Palabras, cosas y términos, în In memoriam Inmaculada Corrales, I, „Estudios 

lingüísticos”. Universidad de La Laguna, Santa Cruz de Tenerife, 1987, p. 175-185. 
Coşeriu, Eugeniu (1987b). Limbaj şi politică, în vol. Identitatea limbii şi literaturii române în perspectiva 

globalizării (editat de Ofelia Ichim & Florin-Teodor Olariu). Iaşi: Editura Trinitas. 2002, p. 17-40. 
Coşeriu, Eugeniu (1988). Limbajul între physei şi thesei, în Coşeriu 2009: 53-72. 
Coseriu, Eugenio (1990). Semántica estructural y semántica cognitiva, în “Jornadas de Filología” 

[Homenaje al Prof. Francisco Marsá]. Barcelona, p. 239-282. 
Coşeriu, Eugen (1994). Prelegeri şi conferinţe (1992-1993), supliment al publicaţiei „Anuar de lingvistică 

şi istorie literară”, t. XXXIII, 1992-1993, Seria A. Lingvistică. Iaşi. 
Coseriu, Eugenio (1955). Defensa de la lexemática. Lo acertado y lo erróneo en las discusiones acerca de la 

semántica estructural en España, în Panorama der lexikalischen Semantik. Thematische Festschrift aus 
Anlaß des 60. Geburtstags von Horst Geckeler, hrsg. von U. Hoinkes, Tübingen, p. 113-124. 

Coşeriu, Eugeniu (1996). Lingvistica integrală (interviu cu Eugeniu Coşeriu realizat de Nicolae 
Saramandu). Bucureşti: Editura Fundaţiei Culturale Române. 

Coşeriu, Eugeniu (1999). Zece teze despre esenţa limbajului şi a semnificaţiei, în Coşeriu 2009: 9-13. 
Coşeriu, Eugeniu (2000). Lecţii de lingvistică generală. Chişinău: Editura Arc. 
Coseriu, Eugenio (2003). Orationis fundamenta. La plegaria como texto [2000/2003], în Eugenio Coseriu, 

Eugenio; Loureda Lamas, Óscar (2006). Lenguaje y discurso. Pamplona: EUNSA, p. 61-83. 
Coşeriu, Eugenio (2004). Prelegeri şi seminarii la Universitatea „Lucian Blaga” din Sibiu. Sibiu: Editura 

Universităţii „Lucian Blaga” din Sibiu. 
Coşeriu, Eugeniu (2009). Omul şi limbajul său. Studii de filozofie a limbajului, teorie a limbii şi lingvistică 

generală. Iaşi: Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 
 
RÉZUMÉ 
LE SUJET DE LA TERMINOLOGIE DANS LA CONCEPTION LINGUISTIQUE DE EUGENIO 
COSERIU  
Dans la linguistique roumaine –ainsi que partout dans le monde – la recherche dans le domaine de la terminologie et/ou les 
langages spécialisés a suscité l’ intérêt des  chercheurs. C’ est une nécessité et notre devoir en même temps de reprendre les idées 
de Eugenio Coseriu parce qu’ on a la tendence  de créer des confusions à ce sujet et parce que ce qu’ on a déjà  découvert est 
presenté comme le résultat des recherches  récentes. L’ étude des aspects particuliers d‘une langue  devraient avoir à la base une 
théorie cohérente et unitaire en accord avec la réalité de la langue en général. Eugenio Coseriu s’ intéresse à la terminologie 
pour au moins deux raisons: 1) pour éliminerles confusions par rapport à l’essence de la langue et 2) pour établir le sujet 
spécifique de la linguistique structurale, surtout celle de la sémantique structurale (la lexématique). Le but de cet article est de 
présenter la conception de Eugeniu Coseriu sur la terminologie en général et aussi d’ essayer d’ offrir des  exemples que le 
chercheur peut utiliser  pour illustrer ou justifier les dintinctions qu’ il saisit. On présente aussi ses réponses pour les linguistes 
qui, quelques fois, ont détourné le sens de ses idées. Ces distinctions seront placées dans le contexte de sa  linguistique intégrale 
à l’ intention de révéler la remarquable cohérence de sa théorie. 
MOTS- CLÉS : Coseriu, terminologie, sciences, sémantique structurale/lexématique, linguistique intégrale. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 01:35:29 UTC)
BDD-A3133 © 2010 Editura Europlus

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

