QVAESTIONES ROMANICAE VII Limba si literatura latina

Anca MEIROSU | Calatoria spre fericire. Effingere
(cercetator independent) | Deum vs. Habere Deum

Abstract: (The Voyage to Happiness. Effingere Deum vs. Habere Deum) In Antiquity, life was often
illustrated as a voyage on a smooth or stormy sea, while happiness was seen more like an attitude of
gratitude in front of joy and of resistance in front of trouble. The active contribution, the human implication
in decoding the mechanisms implied in obtaining and maintaining the supreme wellbeing was constantly
pointed out. In De beata vita, Saint Augustine sketches the metaphor of the man navigating on the waves
of the ephemeral existence from a perspective which puts together the author’s Christian beliefs with his
predecessors’ philosophy. To the Church Father, happiness, that strip of land on which one walks after
getting off from the harbour of philosophy, represents on one side the fruit of the human efforts in building
up an irreproachable moral conduct, but on the other side the most beautiful present offered by the divine.
In the winding debate upon the indispensable conditions of reaching happiness, the one which opens the
gate to the semantic polyvalences is expressed by the syntagma: “habere Deum”. Our paper intends to
treat about the importance of this condition which comprises all the other ones, but also about the place of
happiness in the Christians’ lives during the fourth century a.D.

Keywords: happiness, philosophy, voyage, creator, innovation

Rezumat: In Antichitate, imaginea vietii a fost adesea redatd in termenii unei calatorii pe marea linistita
sau dezlantuita sub vantul furtunii. De aici nu a mai fost decat un pas pana la fuziunea ei cu imaginea
fericirii intelese in sensul cultivarii unei atitudini de recunostintd in fata bucuriilor si de rezistenta in
fata necazurilor. Contributia activa, implicarea omului in descifrarea mecanismelor care conlucreaza la
dobandirea si perpetuarea stirii de bine suprem a fost punctati cu consecventa. in De beata vita, Fericitul
Augustin contureaza metafora omului navigator pe apele existentei vremelnice dintr-o perspectiva care
ingemaneaza convingerile sale crestinesti cu filosofia predecesorilor. Pentru parintele Bisericii, fericirea,
acea fasie de uscat pe care se paseste coborandu-se din portul filosofiei, constituie atat rodul eforturilor
omenesti in construirea unei conduite morale ireprosabile, cat si cel mai mare dar oferit de divinitate.
in vartejul dezbaterii pe marginea conditiilor indispensabile atingerii fericirii, cea care deschide poarta
polivalentei semantice este exprimatd prin sintagma “habere Deum”. Prezenta lucrare isi propune sa
trateze despre Insemnatatea acestei conditii care ajunge sa le cuprinda pe toate celelalte, dar si despre locul
fericirii in viata crestinului in secolul al I'V-lea d.Hr.

Cuvinte-cheie: fericire, filosofie, calatorie, creator, inovatie

KEAMGTOV TO SikandtaTov, AoTov & vytaivev:fidiotov 8& mépuy’ ob Tic £pdl
TO TUYEWV.” Gmavta yap VEApyEL TadTo Tolg dpicTtolg évepyeiong: tadtag Of, N
piovtovTev TV picTny, Qaudy eivol Ty gddaipoviay.

,»«Cel mai frumos lucru e dreptatea deplind, cel mai bun e sanatatea. Dar cel
mai dulce e cand dobandim ceea ce iubimy. Caci aceste toate apartin celor mai
bune activititi totodata. In acestea insa sau in cea mai buni dintre ele sta, dupa
parerea noastra, fericirea.”

(Aristotel, Etica Nicomahica, 1099a)

In Etica Nicomahica, Aristotel lasa de inteles ca fericirea nu este de conceput in
afara virtutii (etice sau dianoetice) si c¢a, din acest motiv, ea este un atribut al omului,

115

BDD-A31324
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



Limba si literatura latina QVAESTIONES ROMANICAE VII

singura dintre toate fiintele dotatd cu ratiune. In definirea fericirii, se cere stabilirea
scopului de atins; pe baza acestei conditii, stagiritul identifica trei maniere in care este
trdita viata. Dupa parerea noastra, ele trimit la tot atatea disfunctii comportamentale.
Prima consta in identificarea fericirii cu pldcerea, inoculand astfel primatul trupului
asupra sufletului. A doua presupune asezarea fericirii pe acelasi nivel cu onoarea, vina
care li se imputd cel mai adesea oamenilor politici, convinsi c¢d parerea poporului ar
contribui la cresterea importantei si starii lor de bine. A treia confunda fericirea cu bogatia,
o iluzie care hraneste caracterele maladive, impietrite in contingent (EN 1095b-1096a)".
Intr-un stat nepervertit, fericirea nu poate fi gandita in absenta relationarii cu semenii,
ea obtinandu-se prin actiune, iar actiunea avand mereu ca finalitate conservarea binelui
comun. Conceptia lui Aristotel despre fericire Tmbraca astfel o dimensiune accentuat
civicd, asociabila notiunii de prietenie sau de bund comuniune. O diferenta sensibila
in raport cu Platon, la care, suprapunandu-se descoperirii de sine prin contemplarea
ideilor pure, fericirea se cristalizeaza pe axa individualitatii. Sugestiva in acest sens
este imaginea finald din mitul pesterii, in care, bine intentionat, dornic de a-si salva
confratii din hatisul himerelor, prizonierul este macelarit de acestia.

Tiparul virtutii generatoare de fericire se regaseste si in stoicism. In De vita beata,
Seneca afirma ca fericirea este dezideratul tuturor oamenilor: Omnes beati uolunt (DVB
I, 1). Urméand aceeasi linie discursiv-argumentativa a stagiritului, el subliniaza ca trebuie
mai Tnainte sa stabilim ce anume ne dorim sa cautam: Proponendum est itaque primum
quid sit quod adpetamus (DVB 1, 1). Alegerea gresita a obiectului poate cauza ratacirea
individului in amestecul confuz al maselor, care este inadmisibil pentru un filosof: Nikil
ergo magis praestandum est quam ne pecorum ritu sequamur antecedentium gregem,
pergentes non quo eundum est sed quo itur. (DVB 1, 3). Ratiunea trebuie sa primeze in
fata imitatiei semenilor nostri, cici, in acest caz, imitatia are un revers ascuns, lantul
greselii: Nec ad rationem sed ad similitudinem uiuimus (DVB 1, 3). Separand placerea de
virtute, Seneca oferd o definitie ademenitoare si ampla a fericirii, prin care face elogiul
unei vieti adaptabile circumstantelor, In care mintea ramane integra (sana mens et in
perpetua possessione sanitatis suae), puternica si ferma (fortis et vehemens), rabdatoare
(patiens), beneficiard a darurile sortii, dar neaservita lor (usura fortunae muneribus,
non seruitura) (DVB 111, 3). In cea de-a doua parte a lucrarii, atentia se concentreazi
pe notiunea de libertate, care apare ca fiind strans legatd de fericire: In regno nati
sumus: Deo parere libertas est (DVB XV, 7). Efectul antinomic al constructiei finale
sporeste prin sublinierea Indatoririi de imitare a actiunilor zeului suprem cunoscut de
stoici sub numele de spiritus mundi sau Deus: Deinde ut sis inmobilis et contra malum
<et> ex bono, ut qua fas est Deum effingas (DVB XVI, 1). Privilegiile unei conduite
quasidivine sunt multiple: absenta constrangerilor, a evenimentelor nefavorabile,
bunastare si libertate depline. Devenita deviza a fericirii, sintagma effingere Deum
arata ca exemplaritatea modelului constituie totusi o exceptie acceptata in procesul de
imitatie, verbul folosit aici, effingere (,,a reda, a ilustra, dar si a inlatura prin frecare, a
slefui”) fiind un compus al lui fingere (,,a sculpta in argila”, a ,,plasmui”, ,,a atinge”).
Daca am intoarce aceasta ecuatie, pornind din celalalt capat al ei, de la verbul de baza,
am descoperi cd ea contine germenele unei idei crestine fundamentale: divinitatea a

! Aristotel nu exclude insa complet contributia bogatiei la dobandirea fericirii cu conditia folosirii ei in
mod chibzuit. El o plaseaza in categoria bunurilor exterioare ale omului.

116

BDD-A31324
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Limba si literatura latina

plasmuit toate elementele, inclusiv pe om, dar pentru ca acesta din urma sa ajunga la
apogeul dezvoltarii sale spirituale §i sa obtind mantuirea asimilabila beatitudinii, va
trebui sa 1l oglindeasca pe creatorul sdu prin puritatea fiintei sale. Sondand Vulgata,
observam ca in procesul de creatie a omului apare sintagma creare ad imaginem, in
detrimentul lui fingere: Et creavit Deus hominem ad imaginem Suam, (Vulg., Genesis 1,
27), exista situatii cand se prefera totusi termeni din familia lexicala a acestui verb. Noi
ii vom numi aici pe figmentum, cand se mentioneaza, de pilda, cd Dumnezeu cunoaste
felul in care ne-a modelat pe fiecare: Quoniam ipse cognovit figmentum nostrum;
recordatus est quoniam pulvis sumus (Vulg., Psalmi 102, 14) si pe figulus in alternanta
Cu figmentum cand se aminteste de blamabila autosuficientd omeneasca: Perversa est
haec vestra cogitatio, quasi lutum contra figulum cogitet et dicat opus factori suo:
<<Non fecisti me!>> et figmentum dicat factori suo: <<Non intellegis>> (Vulg., Isaia
29, 16). Perspectiva neconvertitului Seneca, in care deviza fericirii, effingere Deum,
lasa o poarta deschisa spre actul creator divin, va capata dimensiuni noi intr-un cadru
eminamente crestin la Fericitul Augustin, in De beata vita.

De beata vita prezinta discutiile pe care Fericitul Augustin le-a avut cu tovarasii
sdi (Navigius, Trigetius, Licentius, Lastidianus, Rusticus), cu fiul si cu mama sa intr-o
zi de 13 noiembrie, ziua sa de nastere. Aceastd lucrare compusad la Cassiciacum 1n
386 i-a fost dedicatd lui Manlius Theodorus, de formatie neoplatonist. Continutul
ei reprezintd dovada faptului ca Fericitul Augustin i se indatoreazad considerabil lui
Seneca. In primul rand, metafora cdldtoriei pe mare (cu care Seneca aseamana viata si
care apare consecvent in multe scrisori catre Lucilius), este preluata pentru a fi adaptata.
In al doilea rand, definifia fericirii, este rotunjita si asezata pe o treaptd de abstractizare
superioara, nemaifiind inteleasa ca effingere Deum, ci ca habere Deum.

In metafora calatoriei pe mare survin doud inovatii. Daca la Seneca, portul anunta
sfarsitul vietii spre care unii se indreapta linistiti (alegand sa renunte de bunavoie la
un lucru indiferent, ca solutie ultima care salveaza demnitatea), la Fericitul Augustin,
portul anunta atingerea culmii intelepciunii prin practicarea filosofiei. Reprezentarea
fericirii se face in termeni augustinieni ca o fisie de uscat pe care se ridica portul
filosofiei: Philosophiae portum, de quo iam in beatae vitae regionem solumque
proceditur (DBV 1, 1); In fata lui isi trdieste vesnicia un munte nalt, simbol al gloriei
desarte, ce trebuie ocolit: Unus immanissimus mons... vitandus est (DBV 1, 3). A doua
inovatie consta In punctarea momentului in care are loc debarcarea in portul filosofiei,
intotdeauna dupa o furtuna intempestiva. Prin tonurile umbrite pe care le introduce aici,
autorul are in vedere cel mai probabil un rau necesar ce asigura trezirea constiintei si
conduce la convertire: Aliqua tempestas, quae stultis videtur adversa, in optatissimam
terram nescientes errantesque compingeret (DBV 1, 1). Ecouri aristotelice razbat gi in
clasificarea pe trei categorii a existentei pe care o duc majoritatea oamenilor: cei care
fac uz de ratiune, cei care se amagesc cu latura superficiala a lucrurilor si cei care, din
cauza necazurilor, amana calatoria spre fericire?.

In cazul definitiei fericirii, Fericitul Augustin impartaseste ideea ci aceasta
constituie cel mai mare dar oferit de Dumnezeu: Nihilque aliud video quod magis Dei

2 Despre influentele aristotelice in opera Fericitului Augustin s-a vorbit relativ putin. Totusi, ele nu pot
trece neobservate. Se pare ca in jurul varstei de doudzeci de ani, Fericitul Augustin parcursese deja partial
Organon-ul si, mai cu seama, citise Kategoriai.

117

BDD-A31324
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



Limba si literatura latina QVAESTIONES ROMANICAE VII

donum vocandum sit (DBV 1, 5). Insa acesta este doar preambulul unei pledoarii menite
sd arate parca tot in nota stoica faptul ca primirea darului Lui Domnului, impregnat de
esenta Lui, este echivalentd cu a-L avea pe Dumnezeu. Intelesurile sintagmei habere
Deum (DBV 3, 17) sunt multiple, aga dupa cum participantii la discurs ofera marturie:
fie individul indeplineste actiunile pe care El le doreste (illum qui ea faceret quae Deus
vellet), fie traieste bine, fard sa se abata de la principiile crestine (qui bene viveret), fie
are sufletul curat (immundus qui appellatur, spiritus non est) intelegand prin aceasta
ca in el nu saldsluieste nicio entitate nefasta care sa pericliteze functionarea simfgurilor
(extrinsecus invadit animam sensusque conturbat), fie sufletul lui nu este manjit de
pacat (Quomodo, inquit, castus potest esse, si ab illicito tantum concubitu abstinens
sese, caeteris peccatis non desinit inquinari?). Dupa ce Monica subliniaza ca toti
oamenii 1l au in ei pe Dumnezeu, dar favorabil le este doar celor care traiesc bine,
adica dupa legile Lui, ea atinge latura sensibila a investigatiei, sustindnd ca a-L avea
pe Dumnezeu si a fi cu Dumnezeu sunt doud lucruri diferite, care s-ar exclude reciproc:
Aliud est, inquit mater, Deum habere, aliud non esse sine Deo (DBV 3, 21).

Interventiile clarificatoare ale Monicdi functioneazd ca puncte de reper
pe meandrele acestei discutii, iar atentia pe care Fericitul Augustin le-o acorda
demonstreazd emergenta femininului in tratarea unor problematici care pana nu
demult erau rezervate exclusiv barbatilor. A fi alaturi, a fi impreuna cu Dumnezeu
inseamna aici a relationa cu El aproape familial, a-L slavi printr-o purtare cadentata
rational. Din acest unghi, esse cum Deo se inrudeste cu effingere Deo. Habere
Deum desavarseste convietuirea cu Dumnezeu: omul il absoarbe in interiorul Lui,
cuprinzandu-L cu inima. Habere Deum devine punctul final al cautarii, al exercitiului
spiritual, in care faurirea unui crez agregat ia sfarsit. latd ca relatia dintre a fi si a
avea, tema preferata de comportament civic specific mai ales epocii clasice, revine
in forta la finele Antichitatii. Parametrii la care ea trebuie interpretatd se sustrag insa
limitelor lumesti in care verbul ,,a avea” este conotat negativ, simbol al aviditatii
omenesti. Intr-o dialectica teologicd, pe care Fericitul Augustin o contureaza subtil,
a avea devine mai important decat a fi pentru cd instaureaza un soi de ravnita posesie
a acelui intangibil miscator, revelator de sensuri. Este confirmarea faptului ca, desi
vehiculeaza pareri si se chestioneaza reciproc, niciunul dintre meseni nu afirma ca ar
fi experimentat fericirea, tanjind dupa ea in egald masura.

O alta cheie de interpretare a expresiei habere Deum ar trebui pusa in legatura
strict cu ambientul festiv In care este rostitd: moderatia alimentara (frugalitas) care
precede marturisirea propriilor convingeri ale mesenilor in raport cu fericirea ar putea
trimite metaforic la perioada postului crestin urmat de spovedanie si incununat prin
euharistie. Din aceastd perspectiva, habere Deum reprezinta finalul unui drum greu
parcurs de om, la finalul caruia Il primeste pe Dumnezeu in trup, pe calea simturilor si
se contopeste cu El. Aceasta ipoteza nu ar trebui exclusa, fiind totodata de notorietate
cad grija Fericitului Augustin pentru cunoasterea tainelor Bisericii s-a tradus intr-o
constanta a lucrarilor sale de factura pastorala.

118

BDD-A31324
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)



QVAESTIONES ROMANICAE VII Limba si literatura latina

Bibliografie

Surse primare
*http://thelatinlibrary.com
*http://www.perseus.tufts.edu/hopper/

Surse secundare

Balido, Giuseppe. 2014. Leggendo Agostino: tra filosofia e teologia. Napoli: Editrice Domenicana Italiana.
Bonner, Gerald. 1963. St. Augustine of Hippo: Life and Controversies. Philadelphia: Westminster Press.
Hollingworth, Miles. 2013. Saint Augustine of Hippo: An Intellectual Biography. London: Bloomsbury.
Rist, John M. 1994. Augustine. Ancient Thought Baptized. Cambridge: Cambridge University Press.
Trape, Agostino. 1984. Agostino. Roma: Citta Nuova.

Werner, Beierwaltes. 1981. Regio beatitudinis: Augustine s Concept of Happiness. Villanova: Augustinian
Institute.

119

BDD-A31324
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 16:32:05 UTC)


http://www.tcpdf.org

