
BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

397 

MOZAICUL  „PICTURĂ PENTRU ETERNITATE” 

Greti PAPIU
*
 

The mosaic  "Painting for Eternity" 

Abstract: The evolution of mosaic art - Temporary highlights. The aesthetic of this 

kind of art is conditioned by the nature of the material used and technique 

demanded by it.  The mosaic favors by its very nature a closed contour line and 

resolves bodies into pure surface - while its bright brilliance, is glorifying its 

visionary and immaterial content, of the spiritual in the image; Mosaic art in 

Christianity; The greatness of art mosaic in the Byzantine iconography - Two are 

the technical skills of those who make the Byzantine mosaics, which they extol the 

luminosity, vivacity and vitality of the images: the use of curvature in waves of the 

wall plan, and a slight inclination towards light sources and downwards, to the 

point where is the viewer placed; Highlights in mosaic art in Romanian 

iconography; Strength and durability in contemporary iconography in mosaic 

technique - Case Study - Church "St. Elias" in Baia Mare scenes: Resurrection and 

Pentecost; 

Keywords: Mosaic art, Byzantine iconography, mosaic technique, contemporary 

iconography 

Mozaicul își are originile, după cum știm, în spațiul sumerian, 

continuând mai apoi a fi practicat pe scară largă în Babilon de către 

akkadieni. La început el a fost practicat folosind plăcuțe ceramice arse și 

smălțuite, dar în antichitate și până în ziua de azi, s-au realizat mozaicuri din 

alte materiale, cum ar fi: piatră colorată (Casa de Cultură din Suceava),din 

marmură (Universitatea de Vest Timișoara), din sticlă de Murano (Biserica 

Adormirii Maicii Domnului din Lugoj). 

Detaliu din Mozaicul parietal - Cântarea Țării de Sus 

de pe fațada laterală a Casei de Cultură din Suceava 

* lector univ. dr., Facultatea de Litere, str. Victoriei, nr. 76, Baia Mare 

(gretipapiu@gmail.com). 

https://doi.org/10.37193/BSFF.2019.28.33

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

398 
 

Mozaicul  este  prețuit  ca  fiind  cea  mai  trainică  dintre  toate  

picturile,  care  poate  fi  socotită ca veșnică. El  fiind rezistent  la lovituri, 

uzură, la umezeală, se poate  spăla, este  neatacat de agenți  chimici, de 

îngheț, având și un rol de protector al  zidului  pe care  este aplicat.  

Se cunosc  două ipostaze ale mozaicului, și anume: cel parietal din 

elemente ceramice cu obârșia în spațiul Mesopotamiei, acolo unde zidăria 

era realizată din cărămidă arsă la soare, iar suprafața era acoperită cu mozaic 

pentru a proteja peretele, cât și pentru a-i da  funcționalitate decorativă, și 

prin imagine a-l angaja simbolic (Poarta zeiței Ishtar).‖Lei, lei-grifoni, tauri 

înaripați, sfincși față în față își desfășoară pe pereți siluetele evidențiate cu 

verde, galben, alb și albastru, într-un cadru de palmete și rozete. Însă la 

acest repertoriu tradițional se adaugă o temă specific iraniană, garda 

personală a regelui, acești nemuritori care, după ce i-au sprijinit 

ascensiunea la tron, îi asigurau securitatea. Celebra Friză a arcașilor, 

astăzi la Luvru, îi arată pe acești susieni bărboși, cu fața  oacheșă, 

îmbrăcați cu robe brodate, cu tolba de săgeți pe spate, ținând cu ambele 

mâini lancea a cărei verticală obsedantă le ritmează mersul.‖
1
 

 
 

Detaliu din mozaicul parietal de pe Poarta Zeiței Ishtar (Babilon),sec. VI î.Hr 

Muzeul Pergamon, Berlin 
 

Mozaicul pavimentar este practicat cu precădere în Grecia Antică 

(Delos, Pella) de unde se răspândește în Anatolia și Siria, iar mai târziu,  va 

fi preluat de către romani, care l-au practicat pe scară  largă. Era realizat mai 

ales din piatră și  marmură. De o importanță deosebită sunt mozaicurile  

conservate de cenușa vulcanică de la Pompei și Herculanum, dar și altele 

răspândite de-a lungul imperiului, spre exemplu cele de la noi din țară, din 

Constanța. 

Mozaicurile romane au ca o trăsătură comună faptul că s-au regăsit 

atât în  locuințe private,cât și  în clădiri publice pe  întreaga întindere a  

imperiului din Africa spre Antiohia. Nu numai că sunt frumoase opere de 

artă, dar ele au oferit, de asemenea, un indiciu neprețuit cu privire la 

obiectele folosite în activitățile  de zi cu zi din acea perioadă, cum ar fi 

                                                            
1 Albert CHATELET, Bernard-Philippe GROSLIER – LAROUSSE- Istoria Artei, Ed. 

Univers Enciclopedic, București, 2006, p.219. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

399 
 

haine, produse alimentare, unelte, arme, floră și faună. De asemenea, ele au 

dezvăluit multe despre activitățile romanilor, cum ar fi concursurile cu 

gladiatori, sport, agricultură, vânătoare iar, uneori, se regăseau portrete 

detaliate și deosebit de realiste. 
 

 
 

Mozaic pavimentar roman (aprox.150-100 î.Hr.) 

 

Mozaicurile executate în această perioadă foloseau pietricele denumite  

tesellatum opus, care erau mici pătrate negre, albe și colorate având 

dimensiuni între 0,5 și 1,5 cm, detaliile mai fine (spre exemplu portretele) 

au fost redate folosind piese chiar mai mici, unele chiar de  1mm. Aceste 

pătrate (tessellae) au fost tăiate din materiale cum ar fi marmură, gresie, 

sticla, smalto (pastă de sticlă), ceramică, piatră și chiar scoici. Unele modele 

utilizează un spectru larg de culori cu cimentare colorată  pentru a se potrivi 

cu tesserae-urile din jur. Acest tip special de mozaic care a folosit o colorare 

sofisticată și umbrire asemeni unei picturi, este cunoscut sub numele de 

opus vermiculatum iar unul dintre cei mai mari meșteșugari cunoscuți a fost 

Sorus din Pergam (150-100 î.Hr.) a cărui activitate, în special mozaicul 

reprezentând Porumbei bând apă, a fost timp de secole copiat. Alte exemple 

remarcabile de opus vermiculatum cu  influență elenistică au fost găsite și la 

Alexandria, și la Delos în Ciclade. Multe dintre aceste mozaicuri aveau 

dimensiuni mici de 40 x 40 cm, de aceea erau așezate pe o tavă de marmură 

sau o tavă cu ramă într-un atelier de specialitate. Aceste piese au fost 

cunoscute ca emblemata, deoarece acestea au fost adesea folosite ca piese de 

interescentrale în pavajele cu modele simple. Aceste opere de artă erau 

valoroase, deoarece adesea ele erau îndepărtate pentru a fi reutilizare în altă 

parte, astfel fiind transmise din generație în generație. Mai multe tipuri de 

emblemata puteau alcătui astfel un singur mozaic, de aceea mai târziu ele au 

fost cunoscute sub numele de panouri. 

Mozaicurile romane au evoluat de-a lungul timpului, suferind 

transformări în funcție de  calitatea artistică, gustul publicului și convențiile 

regionale, astfel nu se poate vorbi despre o  evoluție strict liniară a acestei 

forme de arta. Cu toate acestea, se pot observate unele puncte majore de 

schimbare și diferență regională. Inițial, romanii nu s-au abătut de la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

400 
 

fundamentele abordării elenistice a mozaicurilor fiind puternic influențați în 

ceea ce privește tematica abordată - motive marine și scene din mitologia 

greacă. Una dintre cele mai renumite mozaicuri este cel care îl reprezintă pe 

Alexandru cel Mare călare în confruntarea cu Darius al III pe carul său de 

război în bătălia de la Issus (333 î.Hr.), care a fost o copie a unui tablou din 

perioada elenistică, executat fie  de Philoxenus sau de Aristeides Teba. 

Mozaicul se găsește în Casa Faunului din Pompei. 
 

 
 

Detaliu mozaic – Alexandru cel Mare, Casa Faunului din Pompei, (333 î.Hr.) 

 

Mozaicuri romane au fost de multe ori copiate, cu toate acestea, ei au 

dezvoltat propriile lor stiluri și școli de producție care  au fost dezvoltate 

peste tot în imperiul care a cultivat propriile preferințe particulare - scene de 

vânătoare pe scară largă și încercări de perspectivă în provinciile africane, 

vegetația impresionistă și prim-planuri îndrăznețe în mozaicurile din 

Antiohia sau preferința europeană pentru figuri în  panouri, de exemplu. 

Dominant (dar nu exclusiv) stilul roman din Italia a folosit doar 

tesserae alb-negru, un stil care a supraviețuit până prin secolul al-III-lea 

d.Hr și a fost cel mai des folosite pentru a reprezenta motive marine, în 

special atunci când sunt utilizate pentru băile romane (cele de la primul etaj 

din Băile lui Caracalla din Roma sunt un exemplu excelent). A existat, de 

asemenea, o preferință pentru mai multe reprezentări din două dimensiuni și 

un accent pe diferite desene sau modele geometrice. În anul 115 d.Hr. la 

Băile de Buticosus în Ostia există cel mai vechi exemplu de o figură umană 

în mozaic. De-a lungul timpului mozaicurile au devenit tot mai realiste lucru 

vizibil mai ales în figurile umane și portrete devenite tot mai detaliate. Între 

timp, în partea de est a imperiului, mai ales la Antiohia, în secolul al IV-lea 

d.Hr. mozaicurile au continuat să adopte aceleași motive bidimensionale, 

repetate parcă pentru a crea un efect de "covor", un stil care va influența 

puternic motivele pavimentare prezente în bisericile creștine și sinagogile 

evreilor,mai târziu. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

401 
 

 
 

Mozaic pavimentar geometric roman(aprox. Sec. IV d.Hr.) 

 

  Pavimentul a mai fost așezat și folosind bucăți mai mari pentru a crea 

modele pe o scară mai mare. Modelul pavimentar Opus signinum colorat 

folosind mortar agregat (de obicei, de culoare roșie), cu tesserae alb plasat 

pentru a crea modele ample sau chiar plasate la întâmplare. Încrucișările 

folosind cinci tesserae roșu și un tesserae central în negru au fost un motiv 

foarte frecvent în Italia, în secolul 1 î.d.Hr și a continuat în secolul 1 d.Hr, 

dar mai tipic folosind doar gresie neagră. 

 
 

Modelul pavimentar Opus signinum 

 

Opus sectile a fost un al doilea tip de parchet, care a folosit mari din 

piatră sau marmură dale colorate tăiate în forme particulare. Opus sectile a 

fost o altă tehnică de origine elenistică, dar romanii au extins, de asemenea, 

tehnica de perete decor. Folosit în multe clădiri publice, nu a fost până în 

secolul al 4-lea CE, care a devenit mai comună în vile private și, sub 

influența egipteană, a început să se folosească de sticlă opacă ca material 

primar. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

402 
 

 
 

Modelul pavimentar Opus sectile 

 

Mozaicurile nu au fost limitate doar la podele, ele decorând bolți, 

coloane și fântâni (denumite musivum opus), fiind prezente, mai ales în băi. 

Primul exemplu de această utilizare datează la mijlocul secolului I  î.Hr. în 

Nymphaeum la "Vila lui Cicero‖ la Formiae în unde s-au folosit bucăți de 

marmură, piatră ponce și scoici. În alte locații s-au folosit bucăți de 

marmură și sticlă dând efectul unei grotă naturale. În Pompei și Herculanum 

tehnica a fost, de asemenea, folosită pentru a acoperi nișe, pereți și 

frontoane. Zidurile, criptele și băile romane imperiale au fost,mai târziu, de 

asemenea, decorate în mozaic folosind sticla, care a acționat ca o reflexie a 

luminii solare creând în piscine un efect de sclipire.  

Privindu-l într-o paralelă cu fresca  putem considera mozaicul ca 

având o mai mare prețiozitate a imaginii, o cromatică mai intensă, mai 

strălucitoare, efecte mai spectaculoase și mult mai pătrunzătoare ca și 

comunicare. Prin efectul pur decorativ, vibrația suprafețelor, realizarea 

formelor de sinteză, favorizând desenul accentuat, simplificat, stilizat, ușor 

spiritualizat, care se află în perfectă concordanță cu imagistica bizantină, 

mozaicul lasă acea impresie de apropiere spre lumea veșnică pe care o 

evocă. Frumusețea  mozaicului  constă în acel efect caleidoscopic de a 

reflecta lumina, de a descompune suprafețele, răspunzând astfel printr-un 

mod vibrat luminii.  

„Desenarea monumentală, pregnantă a figurilor, reprezentarea  lor 

expresivă se  însoțește de intensitatea  câmpurilor, a fundalurilor vegetale, 

a întinderilor  luminoase, aurifere, a luminozității, aureolelor amplificate de 

strălucirea  stelelor de pe cer, la fel de dens, de compact.‖
2
 

Putem spune că gloria artei bizantine a fost susținută de tehnica 

mozaicului, aducând în strictețea iconografică și în rigorile tehnice, o 

variație suficient de mare a expresiei formelor artistice, a motivelor, a 

structurilor compoziționale. Odată cu ridicarea Imperiului Bizantin, din 

secolul al V-lea încoace, această formă de arta capătă noi caracteristici. 

Acestea au inclus influente estice în stil și utilizarea tesserae sticlă specială 

                                                            
2 Ioan IOVAN – Semantica artelor vizuale, vol I – Ed. Anthropos, Timișoara, 2009, p.58. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

403 
 

(smalti). În est, biserica circulară de la Ayios Geórgios din Salonic, Grecia, 

are exemplul de  mozaic bizantin timpurie (400 d. Hr.). Tehnica mozaicului 

bizantin din această primă perioadă, abundă în utilizarea de aur și argint în 

combinație cu piatra naturală, având gradații blânde, cu juxtapuneri violente 

din tesserae de sticlă colorată. 

Mozaicurile din Ravenna ostrogoților de sub conducerea regelui 

Teodoric (493-526 d.Hr.) sunt primele manifestări complete ale artei 

bizantine în Occident. După cum se vede în două dintre lucrările mai 

importante din timpul său, Baptisteriul Arienilor și Biserica Saint 

Apollinare Nuovo, fundal de aur domină în continuare, însă este însoțit și de 

suprafețe acoperite cu tesserae de argint, care era o noutate printre 

mozaicurile din Italia. În Saint Apollinare Nuovo, detaliile fețelor și 

mâinilor în mai multe dintre scenele cu Hristos nu au fost executate din 

tesserae de sticlă, ci din cuburi de piatră. Stilistic vorbind, aceste mozaicuri 

erau caracterizate prin figuri mai statice și având o mai puțină profunzime și 

plasticitate decât  cele din secolului al V-lea. 

 
 

Maica Domului cu pruncul Iisus Hristos - 

Saint Apollinare Nuovo (504 d.Hr), Ravenna, Italia 

 

 

Tendința de a reprezenta figuri umane caracterizate de o anume 

imobilitate, izolate pe acel fond de aur a devenit un principiu decorativ de 

bază în epoca bizantină de mijloc. Culoare și tehnica arată o continuare a 

tradiției bizantine timpurii, dar preocuparea pentru lumina și linearism 

(exprimarea formei prin linie, mai degrabă decât prin culoare și ton) a 

devenit mai puternică decât oricând.  

În mozaicurile din secolul al VI-lea rafinamentele introduse de 

bizantini sporesc strălucirea tesserae-urilor de aur, direcționând reflecțiile 

luminii lor spre privitor și sporind aură miraculoasă a figurilor sfinte.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

404 
 

În afară de fundalurile de aur, care au avut un impact considerabil, 

subtilitățile tehnice esențiale din aceste mozaicuri erau foarte puțin cunoscut 

în afara Bizanțului. Chiar dacă artizanii bizantini au fost duși pe teritorii 

străine, au dus cu ei tehnicile lor, însă impactul acestei tradiții a fost resimțit 

doar în episoade scurte în Occident. 

Secolele al IX și al X-lea sunt, de asemenea, caracterizate prin 

dezvoltarea unei relații strânse între arhitectură și mozaic, astfel cele mai 

timpurii exemple pe deplin conservate ale acesteia datează din secolele al 

XI-lea și al XII-lea.  

În următoarele secole asistăm la apariția unui nou stil care reduce 

folosirea aurului și argintului, îmblânzește tonurile mai mult chiar riscând 

pierderea splendidelor efecte ale tradiției anterioare de dragul echilibrului și 

clarității întregului. Această desaturare a efectelor de lumină și culoare a fost 

parțial compensată printr-o tehnică perfectă de așezarea pieselor. 

În epoca târzie a Bizanțului, fenomenul numit Renașterea Paleologă 

(din dinastia Paleologilor, 1261-1453) au condus la o reînnoire a artei 

mozaicului bizantin. Schimbarea stilistică a fost clar influențată de 

umanismul vital, care a pătruns spre vest și a pus bazele Renașterii italiene. 

O vioiciune aparte a invadat arta religioasă, împreună cu un sentiment de 

patos și al tragicului. Rezultatele, exprimate prin intermediul artei 

mozaicului, au fost extraordinare. Dimensiunea pieselor de tesserae a 

devenit mai mică decât a fost în epocile anterioare. Contururile au pierdut 

din rigiditate, devenind mai subțiri, aproape eliminate pe alocuri. Culoarea a 

fost oarecum reintrodusă și cu un oarecare interes pentru efectele de aur. 

Luăm astfel spre exemplu mozaicurile aflate la Basilica Monreale din 

Sicilia, Palermo, unde avem, impunătorul mozaic al lui Iisus Pantocrator, 

datând din perioada bizantină de mijloc. 
 

 

Hristos Pantocrator (1180 – 1190), autor necunoscut, Basilica Monreale, Sicilia, Palermo 

 

Respectând estetica și tehnicile bizantine tradiționale, arta și 

arhitectura au creat în această perioadă un mediu armonios și pașnic pentru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

405 
 

meditație. Un alt exemplu edificator este cel al mozaicurilor aflate la 

Biserica Chora din Constantinopol (Istanbul) unde, Teodor Metochites 

puternicul om de stat, a decorat biserica cu mozaicuri fine și fresce între 

1315 și 1321 fiind cel mai bun exemplu al Renașterii Paleologe. Artiștii 

rămânând totuși necunoscuți. 

 

Drumul spre Bethlehem,(1315-1320)Adormirea Maicii Domnului (1315-1320) 

Biserica Chora din Constantinopol (Istanbul) 

Catedrala Sfânta Sofia din Constantinopol (Istanbul), este poate cea 

mai importantă construcție bizantină, devenită model arhitectonic, iar 

mozaicurile de aici sunt referențiale ca specific și valoare. „Întregul 

perimetru al spațiului central, până la galerii, și nartexul interior, până la 

bolțile cu mosaic, sunt placate cu marmură într-o paletă coloristică discretă 

inimitabil de diversă. Unii autori vorbesc de peste 60 de nuanțe de 

marmură, cu incredibile jocuri de nervuri. Marmura albă a provenit din 

insula Proconessos din Marea Marmara, cea cu nuanțe verzi din insula 

Eubeea  și din Munții Tayget, de lângă Sparta, cea cu nuanțe roz de la 

Synada, din Asia Mică, cea cu nuanțe de galben și roșu închis din Africa.‖
3
 

 

                                                            
3https://ro.wikipedia.org/wiki/Catedrala_Sf%C3%A2nta_Sofia_din_Constantinopol 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

406 
 

 
Detaliu  - Iisus Hristos – Deisis, Haghia Sofia, Constantinopol (Istanbul) 

Prestigiul, atât cultural și politic, de care s-a bucurat Bizanțul în Evul 

Mediu au condus la o imitație pe scară largă a diferitelor sale  forme de artă. 

Obiecte de artă în număr mare au fost importate în Occident de la 

Constantinopol și în alte centre grecești. În ciuda hegemoniei bizantine în 

domeniul artelor, în Evul Mediu timpuriu Roma a fost în măsură să mențină 

și să apere o tradiție proprie a mozaicului. 

Odată cu căderea Bizanțului în secolul al XV-lea, a pierit și acel 

mediu propice dezvoltării artei mozaicului cultivate în mod constant și 

supuse unor reînnoiri continuă, ca răspuns la schimbarea modelelor de viață 

religioasă și culturală. Arta a pierdut un alt punct de sprijin în Italia la 

începutul aceluiași secol, atunci când schimbarea atitudinii despre lume și 

despre funcția de artei, a eliminat fundamentele pe baza cărora a fost 

construită arta mozaicului. 

Cu toate că mozaicul a continuat să fie utilizat într-o anumită măsură, 

ca decor în biserici, era o artă schimbată. Unele din sclipirile ei tradiționale 

s-au păstrat, dar, în esență, mozaicuri au devenit imitații de pictură.  

În restul Europei, mozaicul a intrat în declin general de-a lungul 

Evului Mediu. Cu toate acestea o industrie înfloritoare a continuat cu 

modele de placare cu mozaic pavimentar în abații și alte clădiri religioase 

importante, inclusiv un pseudo-mozaic, precum și modele de opus sectile. 

În secolul al XIX-lea a existat o revigorare a interesului pentru 

mozaic, în special în clădirile de stil bizantin, cum ar fi Catedrala 

Westminsterși Biserica Sacre-Coeur din Paris. În Marea Britanie, arta 

mozaicului a fost alimentată de concentrarea bogăției din epoca victoriana 

care a adus o serie de proiecte de construcție private și publice. Noile tehnici 

de plăci ceramice, produse în masă, au însemnat un nou interes pentru 

pardoselile decorative. Renaștereagotică în arhitectură și design a provocat o 

revenire la temele medievale - iar acest lucru sa reflectat în modul în care 

țiglele și mozaicul au fost folosite.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

407 
 

Mișcarea Art Nouveau, de asemenea, a îmbrățișat arta mozaicului. La 

Barcelona, Antoni Gaudi a lucrat cu Josep Maria Jujol pentru a produce 

mozaicuri ceramice uimitoare în Parcul Guell, în primele două decenii ale 

secolului al XX-lea. Acestea au folosit o tehnica cunoscuta sub numele de 

trencadis în care țigla (întreagă sau din deșeuri) acoperea suprafețele 

clădirilor. De asemenea, ele au încorporat și veselă spartă precum și  alte 

obiecte găsite, o idee revoluționară în artă  și arhitectură. 
 

 
 

Detaliu mozaic – Parcul Guell, Antoni Gaudi 

 

Mozaic la începutul secolului al XXI-lea, este considerat mai mult a fi 

opera unor artizani decât a unor  artiști. Poate și din cauza că lucrările 

pregătitoare au fost separate de execuție: artistul prezentând schițele 

primare, lăsând transpunerea acesteia pe mâna artizanilor mozaicari. Acest 

lucru a sustras esențele, acea „forță vie‖ din domeniul mozaicului și a 

condus la degradarea acesteia. 

Poate că aceasta este o dificultate în societatea modernă, aceea de  a 

accepta faptul că mozaicurile au adesea o funcție dublă, spre exemplu 

podele, care astăzi, sunt o formă foarte accesibilă de mozaic, non-elitistă a 

creativității. 

 

Studiu de caz – Mozaicurile monumentale cu scena ”Pogorârea  Sfântului  

Duh” și ”Învierea” - Biserica Sfântul Ilie din Baia Mare 

1. Descrierea și simbolistica scenelor 

Înainte de a începe această descriere, vom porni cu o scurtă 

introducere în ceea ce privește cele două scene religioase alese, 

însemnătatea lor, canoanele folosite, precum și simbolistica lor. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

408 
 

 

Scena Pogorârii Sfântului Duh 

(icoana după care s-a executat mozaicul) 
 

Pogorârea Sfântului Duh sau Rusaliile alături de sărbătoarea Paștilor 

și de ziua Duminicii, acest praznic împărătesc este una dintre cele mai vechi 

sărbători creștine. Ea rememorează și actualizează în fiecare an trimiterea de 

către Dumnezeu a Sfântului Duh peste Apostolii Mântuitorului adunați în 

Ierusalim. ‖În relatarea biblică a acestui moment istoric se spune că peste 

Apostoli ”au șezut”, ”limbi de foc” (simbolizate de frunzele de nuc sau tei 

binecuvântate la slujba de Rusalii), nu este vorba de o simplă coborâre din 

cer a Duhului, manifestată sub arătarea focului (element primordial ce 

simbolizează energia, lucrarea, crearea lumii). Termenul “pogorâre“ are și 

sensul de coborâre, însă din punct de vedere teologic, “pogorârea” este 

mai bine înțeleasă dacă ne referim la un termen înrudit: pogorământul,  

adică renunțarea la o anumită regulă, cu scop de apropiere, de suprimare a 

unei distanțe, dată de o etichetă sau o ierarhie.‖ (Pr. Eugen Tănăsescu, 

http://www.crestinortodox.ro/sarbatori/pogorarea-sfantului-duh/cine-este-duhul-sfant-152355.html) 

Una dintre primele reprezentări a acestei scene (denumită la început 

Înălțare - Cincizecime) apare pe un flacon din secolul al VI-lea aflată la 

Monza, Italia. Astfel, ea este descrisă ca având în registrul inferior, apostolii 

cu Maica Domnului  în centru, iar deasupra Domnul șezând pe un tron de 

slavă, într-o mandorlă ridicată de patru îngeri. În această imagine Mâna 

Domnului este larg deschisă, înconjurată de raze de lumină care pleacă din 

tron spre apostoli, iar sub Mână apare Porumbelul, motiv preluat din 

iconografia Botezului. În această primă reprezentare a scenei ideea 

primordială este aceea că Dumnezeu Tatăl (reprezentat de mâna deschisă) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

409 
 

trimite Sfântul-Duh (reprezentat de Porumbel) spre Apostoli, însă acest 

eveniment nu ar fi fost  posibil fără Înălțarea Fiului spre Tată. De la 586 în 

Evangheliarul palestinian „Rabula‖ scena  se separă, astfel că în registrul 

superior nu mai apare scena Înălțării lui Hristos, rămânând doar Apostolii și 

Fecioara Maria. Apostolii au deasupra câte o limbă de foc, provenit parcă de 

la Porumbelul aflat în registrul superior. Treptat și această schemă de tip 

„Rabula‖ este înlocuită, astfel că Fecioara Maria nu mai este prezentă. În 

alte reprezentări în locul lui Hristos din centrul scenei de la care coboară 

raze, apare reprezentarea simbolică a Sfintei Treimi.  

Erau redați în acel semicerc specific, în maniera perspectivei inverse 

sau de suprapunere, astfel că apostolii aflați mai departe erau redați deasupra 

sau mai sus. Acest fel de așezare a personajelor este de inspirație antică, 

unde portretele colective erau așezate în jurul învățătorului, înțeleptului, 

poetului, etc. Iconografia creștină a preluat acest motiv în scena lui Hristos 

„Didaskalos‖, care îi învăța pe cei doisprezece ucenici. O caracteristică 

comună a  acestor scene de-a lungul timpului a fost aceea că apostolii nu au 

fost niciodată așezați central, acelspațiu trebuia să rămână mereu gol, 

deoarece era destinat Sfântului Duh. 

Învierea lui Iisus Hristos este  punctul central al istoriei mântuirii, 

deoarece prin aceasta Mântuitorul restaurează omul și întreaga creație, 

aducându-l astfel cât mai aproape  de Dumnezeu. Icoana coborârii la iad a 

Domnului, îl arată de Iisus călcând în picioare iadul, peste care se înalță, 

ridicându-l pe Adam din osânda neascultării. 

 
Învierea Domnului 

(icoana după care s-a executat proiectul mozaicul) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

410 
 

Una dintre cele mai vechi reprezentări ale Învierii Domnului este acela 

în care este reprezentat Apostolul Toma, văzând și atingând rănile lui Iisus 

ridicat din morți. Pe sarcofagele romane, apăreau reprezentări cu o cruce și o 

coroană de flori, având monograma HR, folosite pentru a simboliza 

Învierea.  

Scena icoanei folosită de Paști, chiar și azi e cunoscută sub numele de 

„anastasis‖ (termenul grec pentru înviere). Începând din secolul al –X-lea, 

Ioan Botezătorul, Regele Solomon și Regele David încep să apară în scenă, 

iar pe parcursul secolelor următoare mai apar și Abel și Samuel.  

Reprezentarea iadului este simbolica prin apariția de porți rupte, lacăte, 

bare, încuietori, chei, însă se simte reticența de a intra în detalii, centrul de 

interes trebuie să rămână pe Iisus care îl salvează pe Adam din Iad. 

Hristos este reprezentat în scenă nu ca o victimă a morții și răului, ci 

ca biruitorul Fiu al lui Dumnezeu, învășmântat în slavă. Icoana transmite 

ideea că Hristos a venit în salvarea lui Adam: hainele ocru-aurii se 

desfășoară în spatele Mântuitorului în timp cel El se apleacă spre Adam 

întinzând mâna dreaptă, iar acesta își întinde brațele parcă cerșind spre 

Răscumpărător. Prin apariția Sa în Iad Hristos creează acea ruptură de nivel 

între cer, pământ și Iad. Iadul este reprezentat prin culorile închise, aducând 

aminte astfel și de peștera din Icoana Nașterii Domnului, Învierii lui Lazăr și 

Răstignirii. 

În această scenă Hristos este înconjurat de ceea ce se cheamă o  

„mandorlă‖ circulară, care este simbolul prezenței divine,  simbol care apare 

și în alte icoane. Prin intermediul acestei mandorle, din punct de vedere 

simbolic Lumina invadează Întunericul Iadului. 

În spatele lui Adam,Regele Solomon și Regele David sunt reprezentați 

în veșminte împărătești cu coroane pe cap, iar în spatele lor apare Ioan 

Botezătorul. În partea dreaptă jos, o avem pe Eva, îmbrăcată în veșminte de 

un roșu aprins împărtășind cu Adam noua libertate pe care Iisus le-a dat-o. 

Ea este reprezentată într-o postură care o evocă pe Maica Domnului, ceea ce 

se și cuvine pentru „maica omenirii‖. 

„Cele două vârfuri de stâncă arată că ”pământul s-a cutremurat și 

pietrele s-au despicat.”(Matei 27,51) (http://basilica.ro) Simbolistica acestor 

stânci care se despică provine de la despărțirea Mării Roșii din Vechiul 

Testament, când poporul din Israel a fugit din Egipt conduși de Moise (care 

apare reprezentat în spatele Evei). 

 

2. Execuția mozaicului  

 

Cele  două scene (Pogorârea Sfântului Duh și Învierea Domnului ) se 

află poziționate pe fațada principală (sud-vestică) a Bisericii Sfântul Ilie din 

Baia Mare au  forme circulare cu un diametru de 2,20 cm  fiecare. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

411 
 

 
Biserica Sfântul Ilie (Baia Mare) 

 

Prima etapă a conceperii acestor  mozaicuri a fost alegerea proiectelor 

respectând estetica și canoanele bizantine al iconografiei tradiționale, însă 

acestea au fost încadrate în forme (circulare) mai neobișnuite pentru astfel 

de scene. Apoi s-a trecut bineînțeles la procurarea materialelor necesare, 

gresie  și faianță precum și uneltele necesare. Tehnologia modernă vine în 

această etapă în ajutorul mozaicarilor, desenul fiind mărit cu ușurință, 

economisindu-se astfel timp prețios. 

 

Pogorărea Sfăntului Duh și Învierea Domnului 

(proiectul după care s-a executat mozaicul) 

 

După asamblarea desenului s-au făcut mici corecturi de compoziție 

sau reaccentuarea liniilor pierdute în procesul de mărire a proiectului. Pe 

conturul exterior al desenului s-au prins șipci (de aprox. 2 cm) din PFL 

pentru a ajuta la o mai bună definire a conturului în momentul așezării 

pietricelelor pe marginea mozaicului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

412 
 

 
Detalii de început (fundaluri) 

 

Metoda folosită aici a fost așezarea inversă, care permite o mai mare 

precizie în lucru. Acest procedeu se folosește doar la mozaicurile pe 

suprafețe plane. Desenul se transferă pe o hârtie groasă pe o planșetă de 

lemn cu margini de metal (în cazul nostru PFL). Apoi se începe așezarea 

cubulețelor, cu ajutorul pensetei, fără a depăși  marginile conform desenului 

așezat anterior.  

Din punct de vedere cromatic în tehnica mozaicului se aleg contrastele 

mari de culoare în așa fel încât să fie puse în evidență zonele dorite. Linia, 

de asemenea joacă un rol crucial în delimitarea sau accentuarea formelor, 

drapajelor, etc.; fețele și mâinile, mai ales au fost conturate de linii într-o 

nuanță de umbră arsă. 
 

 
 

Detalii – fețe, aureole, mâini, drapaje (Pogorârea Sfântului Duh) 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

413 
 

 

Detalii – fețe, aureole, drapaje (Învierea Domnului) 

 

Dimensiunile pietricelelor folosite variază în fundal spre exemplu au 

dimensiuni mai mari (chiar și cu laturi de 2 cm), iar la detalii precum fețe 

sau mâini pot fi chiar  și cu laturi de 2 mm. Tot pentru a accentua mai bine 

fețele personajelor, aureolele  au fost redate în tonuri succesive începând de 

la un galben citron deschis, terminând cu un roșu vermillion, iar apoi un 

element circular final alb, creând astfel prin contrastul  puternic o mai mare 

profunzime. 

În cazul elementelor din fundalurile celor două scene, (stâncile din 

registrul superior, sicriele din registrul inferior în Învierea Domnului și 

elementele  arhitecturale din registrul superior, soclul pe care  Fecioara 

Maria își  sprijină picioarele din scena Pogorârii Sfântului Duh) ele nu sunt 

conturate de linii în accente puternice tocmai pentru a nu pune contraste 

puternice în zone nedorite. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

414 
 

 
 

 
 

Detalii forme de relief (stânci) 

 

Etapa următoare a constat în lipirea hârtiei încleiate peste pietricele, 

formându-se astfel un bloc unitar care ulterior, după uscare, a fost tăiat în 

plăci mai mici.  

 
 

Încleierea și lipirea hârtiei peste mozaic 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

415 
 

 

Tăierea plăcilor a ținut cont de  compoziția scenei, astfel că s-a 

încercat despărțirea pe liniile și contururile elementelor componente 

importante. Plăcile au fost numerotate în vederea  asigurării ordinii montării 

lor pe locul final. 

 
 

Plăcile de mozaic lipite și întoarse 

După această etapă s-a trecut la lipirea pe spate a unei plase de fibră 

de sticlă precum și a unui strat subțire de adeziv pentru a consolida plăcile în 

vederea  transportului la locul montării ei. 

 

Lipirea adezivului și a plasei pe spatele plăcilor de mozaic 

Montarea plăcilor pe locul destinat mozaicului a început prin 

retrasarea cercului în interiorul nișei circulare special create pe fațadă pentru 

cele două mozaicuri. S-a început prin montarea plăcilor din partea 

inferioară, avansând  înspre partea superioară.   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

416 
 

 

Etapă intermediară de montare 

După această etapă s-a trecut la spălarea mozaicului în  vederea 

îndepărtării hârtiei lipite cu clei de pe pietricele, etapă deosebit de 

minuțioasă, folosind o perie dură și multă apă. 

 

Etapele de „spălare a mozaicului” și rostuire 

Următoarea etapă a presupus  rostuirea celor două  scene, pentru 

această etapă s-a ales un rost cu o ușoară nuanță gălbuie, astfel încât să nu 

fie un contrast prea mare cu zonele din mozaic prea închise  la culoare. 

Ultima etapă a  fost de spălare și finisare, precum și unele mici 

corecturi finale, pentru a accentua  anumite  zone  cu precădere portretele și 

anumite  drapaje. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

417 
 

 

Scena Pogorârea Sfântului Duh 

 

Scena Învierii Domnului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare



BULETIN ŞTIINŢIFIC, FASCICULA FILOLOGIE, SERIA A, VOL. XXVIII, 2019 

418 
 

 

Bibliografie: 

IOVAN, Ioan – Semantica artelor vizuale, vol I – Ed. Anthropos, Timișoara, 2009; 

CHATELET, Albert, GROSLIER, Bernard –Philippe – LAROUSSE- Istoria Artei, 

Ed. Univers Enciclopedic, București, 2006; 

http://www.thejoyofshards.co.uk/history/modern.shtml 

https://ro.wikipedia.org/wiki/Catedrala_Sf%C3%A2nta_Sofia_din_Constantinopol 

http://www.historyworld.net/wrldhis/PlainTextHistories.asp?ParagraphID=eiq 

https://en.wikipedia.org/wiki/Basilica_of_Sant'Apollinare_Nuovo 

http://www.crestinortodox.ro/sarbatori/pogorarea-sfantului-duh/cine-este-duhul-

sfant-152355.html) 

http://basilica.ro/) 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:46:18 UTC)
BDD-A31247 © 2019 Editura Universității de Nord din Baia Mare

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

