
147

Philologia LXII
IANUARIE − APRILIE 2020

CZU: 39(498) 
ORCID: 0000-0002-9128-7822
DOI: 10.5281/zenodo.3780024

IVANOV Constantin
Institutul de Filologie Română 
„Bogdan Petriceicu-Hasdeu” 

(Chişinău)

REPREZENTĂRI  ȘI  INTERPRETĂRI 
ALE RĂULUI  ÎN  MITOLOGIA 

COSMOGONICĂ  ROMÂNEASCĂ

Representations and interpretations of evil in Romanian cosmogonic mythology

Abstract: The study analyzes the representations of evil in the Romanian popular 
imagination based on cosmogonic myths. We found that the legends about the beginning of 
the world contain a series of archaic reflections with mythical substratum, in which, along 
with Fârtate, who represents the principle of good, the mythical character Nefârtate, bearer 
of the principle of evil, plays an important role in the whole process of creating the universe. 
Through these cosmogonic myths, we are given some „exemplary models” of how the whole 
universe should be and how it should be perceived. The way in which this universe is con-
stituted in the mythical vision indicates the attitude of the archaic man towards the principle 
of evil. Along the way, the contributions in the research and interpretation of the Romanian 
cosmogonic myths of some interpreters and hermeneutics are highlighted, which could offer 
us some models for our investigation.

Keywords: Farted, Unfarted, imaginary, representation, folk legends, trickster, hybris, 
ontological.

Rezumat: Studiul analizează reprezentările răului în imaginarul popular românesc în 
baza miturilor cosmogonice. Am constatat că legendele despre începutul lumii conțin o serie 
de reflecții arhaice cu substrat mitic, în care, alături de Fârtate, cel care reprezintă principiul 
binelui, personajul mitic Nefârtate, purtător al principiului răului, joacă un rol important în 
tot procesul de făurire a universului. Prin aceste mituri cosmogonice ne sunt livrate niște  
„modele exemplare” de cum ar trebui să fie și cum s-ar cuveni perceput întregul univers. 
Modul în care acest univers este constituit în viziunea mitică, indică atitudinea omului arhaic 
față de principiul răului. Pe parcurs sunt scoase în evidență contribuțiile în cercetarea și inter-
pretarea miturilor cosmogonice românești ale unor interpreți și hermeneuți, care ne-au putut 
oferi niște modele pentru investigația noastră.

Cuvinte-cheie: Fârtate, Nefârtate, imaginar, reprezentare, legende populare, trickster, 
hybris, ontologic.

În cele ce urmează vom încerca să analizăm o serie de povestiri în care sunt narate 
întâmplări și fapte ce au avut loc ori s-au produs pe atunci „pe când ființă nu era, nici 
neființă”, dacă e să ne exprimăm cu o imagine poetică eminesciană, adică în illo tem-
pore sau în timpul mitic. În aceste narațiuni, de regulă anonime, este redat actul prim al 
creației, iar de cele mai multe ori „actanții universali”, după cum îi numește cercetătoarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



148

LXII Philologia
2020 IANUARIE − APRILIE

Lucia Afloroaiei, sunt de natură antitetică. Este adevărat că nu toate poveștile populare 
românești reflectă starea de început a lumii după modelul dualist, un actant al binelui și 
celălalt al răului. Vom atrage atenția în mod deosebit asupra acestor narațiuni mitice, nu-
mite mituri cosmogonice, în care, de regulă, binele purcede la crearea lumii dimpreună cu 
forța contrară lui – răul. 

Acest „binom ontologic”, corespondent mitic al Binelui și al Răului, este Dumnezeu 
și Diavolul, Dumnezeu și Dracul, Fârtatul și Nefârtatul, Fărtache și Nifărtache, Savaot și 
Antihârț ș. a. Cel din urmă, în mentalitatea arhaică are o mulțime de alte nume precum: 
Aghiuță, Necuratul, Ucigă-l Crucea, Hâdache, Satanail, Naiba etc. Ne vom referi mai cu 
seamă la acele mituri românești despre începuturi sau mituri de origine care au fost culese 
și publicate de către Bogdan Petriceicu-Hasdeu, Simeon Florea Marian, Elena Niculiță-
Voronca, Ioan-Aureliu Candrea, Tudor Pamfile, Nicolae Cartojan, Romulus Vulcănescu, 
Ion Otescu, Antoaneta Olteanu. Lista ar putea continua. 

Invocând importanța pe care o are cercetarea cosmogoniei pentru istoria religiilor 
și pentru istoria filosofiei, Gheorghe Vlăduțescu subliniază că pentru primul domeniu de 
cercetare, mitul interesează în măsura în care acesta poate „furniza un model”, adică reve-
la un model primar de manifestare a religiosului. Pentru a-și susține acest punct de vedere, 
autorul îl citează pe Mircea Eliade, care spune că mitul cosmogonic „servește de model 
arhetipal pentru toate creațiile, în orice plan în care se derulează: biologic, psihologic, 
spiritual” (Eliade, 1995, p. 319). Însă, istoricul filosofiei Gheorghe Vlăduțescu spune că 
„cercetarea cosmogoniilor îi procură elemente pentru o protofilosofie. Și, prin aceasta, 
pentru deslușirea mecanismului trecerii de la mit la filosofie. Cu alte cuvinte, cosmogoni-
ile sunt supuse unui examen care nu are alt scop decât revelarea protoistoriei problemei 
centrale a filosofiei, anume acea a principiului” (Vlăduțescu, 2012, p. 99-100). Dacă am 
merge mai departe cu această logică, atunci am adăuga că pentru cercetătorul literar, și 
– de ce nu? – pentru hermeneutica literară, cercetarea cosmogoniilor ar trebui să iasă din 
cele două domenii de cercetare, istoria religiilor și istoria filosofiei. 

Mitologia cosmogonică românească e destul de bogată în narațiuni și legende po-
pulare, în care forța opusă lui Dumnezeu, forța răului, devine implicată în actul creației 
și, care mai târziu, adică în etapa postcosmogonică [potrivit celor trei distincții pe care 
le face Romulus Vulcănescu: etapa precosmogonică, etapa cosmogonică propriu-zisă și 
cea postcosmogonică (Vulcănescu, 1987, p. 238)], îi devine adversar omului. Cel mai 
remarcabil episod din mitologia cosmogonică românească îl reprezintă desigur momentul 
creării pământului și a omului. Momentul facerii conform mitologiei românești oferă un 
scenariu amplu și impresionant, cu unele accente biblice. Dar în aceste povestiri cosmo-
gonice cele mai pronunțate rămân a fi cele cu un accent profund dualist. Este rezultatul 
confruntării dintre cele două forțe primordiale: Fârtatul și negarea lui Nefârtatul, unde cel 
din urmă urzește intrigi pentru a obține supremația asupra celor create (în faza de devenire 
precum e peticul de pământ sau omul într-un stadiu incipient, miniatural). 

O precizare esențială se poate impune în legătură cu mitonimile Fârtatul și 
Nefârtatule sau Fărtache și Nifărtache din miturile cosmogonice românești. Presupunem 
că aceste mitonime sunt expresia unei perechi de ființe supranaturale sau „divinități  
autogonice”, ce se mișcau deasupra apelor primordiale. E vorba, cu alte cuvinte,  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



149

Philologia LXII
IANUARIE − APRILIE 2020

de elemente specifice arealului religios și cultural românesc cu influențe din miturile  
dualiste indo-europene despre cosmogoniile fratrocratice. Termenul Fărtat din dubletul 
mitonimic se pare, după cum observă Romulus Vulcănescu, are un substrat daco-roman, 
iar dubletul onomastic amintește în plan mitologic de grupul sacru de tipul fraților ge-
mălari, care aveau, se pare, în sud-estul Europei propriul cult (Vulcănescu, 1987, p. 225). 
Or, antagonismul intern al acestui dublet constă tocmai în faptul că primul mitonim îl 
neagă pe cel de-al doilea, și nicidecum nu poate fi vorba de o conlucrare armonioasă.  
În înțeles mai larg, deja termenul „nefârtat” ar fi de fapt definiția răului dată de gândirea 
mitică românească. Prin înțelesul său, termenul dat unește niște contrarii în același timp 
în care sunt prezentate principiile care nu se înscriu în înțelesul de „fârtat”, sau, precum 
observă Constantin Noica, „pentru ca lumea să se țină și să fie mai bună, ea trebuie să 
inventeze ceva mai drăcesc decât diavolul: despărțiri care să nu despartă” (Noica, 1996, 
p. 207). 

Probabil „fârtățeala” pe care diavolul o pretinde de la Dumnezeu, ar avea mai degra-
bă un accent creștin care s-a impus peste mitul fraților gemălari, și nici într-un caz nu ar 
avea influențe bogomilice, fapt pe care L. Blaga îl neagă în eseul „Fârtate și Nefârtate” din 
culegerea de eseuri „Izvoade” (Blaga, 1972, p. 207). Mai mult, fârtățeala din narațiunile 
mitice ar avea o întrezărire nuanțată în celebra zicală românească: „fă-te frate cu dracul 
până treci puntea”, adică conjunctura înfrățirii este doar o variantă de compromis de tip 
machiavelic, unde scopul este mai presus decât mijlocul prin care se atinge acest scop. 
Potrivit narațiunilor cosmogonice, Fârtatul îl angajează pe Nefârtatul în întreg procesul 
cosmogonic, iar prin asocierea la zicala enunțată anterior, Nefârtatul ar pretinde de la 
Dumnezeu această fârtăție, pentru că într-un anume fel, Fârtatul se asociază cu Nefârtatul 
în actul facerii lumii. Însă, după cum observăm în variantele acestui mit regăsit la Tudor 
Pamfile, unde se spune că „era o vreme când nu era lume, nici pământ, nici dobitoace, 
nici poedia asta așa de rea și șugubață de oameni ca azi, nici nimica. Nu era alta decât 
văzduh și apă, iar Dumnezeu Savaon și cu Antihârț locuiau tot în văzduh; acestea erau sin-
gurele făpturi pe atunci. Încolo, nu era țipenie de vreo altă făptură ori vreo altă lighioană. 
Necuratul fârtățea pe Milostivul, iar Milostivul îl nefârtățea, adică [atunci] când Sărsăilă 
zicea lui Dumnezeu «fârtate», Milostivul îi înturna «nefârtate»” (Pamfile, 2014, p. 14).  
În această variantă a mitului, naratorul popular accentuează faptul că Dumnezeu îi negă 
această pretenție a dracului de a i se face frate tocmai prin formula „nefrate”, adică nu îmi 
ești frate – Nefărtat. Observăm aici și o neasociere a lui Dumnezeu cu diavolul. 

O remarcă interesantă vizavi de termenii Fârtate și Nefârtate o face Romulus 
Vulcănescu: „Fărtatul se relevă în folclorul mitic românesc transsimbolizat de creștinism 
ca un demiurg al sacrului, iar Nefărtatul ca un demiurg al profanului. Ce sacralizează 
unul din Fărtați profanează celălalt și invers” (Vulcănescu, 1987, p. 231). E mai degrabă 
o explicare în accepția mitică a lucrurilor ce nu sunt făcute bine, și chiar o justificare a 
existenței unor elemente rele. Asta deoarece în plan otologic, conform miturilor cosmogo-
nice, se poate întrevedea și amprenta Nefratelui. Iar negarea de către Dumnezeu a pretin-
sei asocieri pe care Nefratele o tot invocă în aceste mituri, are un caracter de disociere în 
expresia fiinţială a celor create. Astfel, nu se neagă doar  participarea Diavolului în actul 
creației, ci și existența concomitentă a două naturi divine, fapt care evidențiază în același 
timp singularitatea divinității. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



150

LXII Philologia
2020 IANUARIE − APRILIE

Ținem să amintim și un fragment dintr-o legendă publicată de Romulus Vulcănescu 
din care vom da doar primul dialog dintre Dumnezeu și diavol, ilustrativ în ceea ce privește 
pretenția diavolului de-a fi pe același picior de egalitate cu Dumnezeu. Legenda prezintă 
cu lux de amănunte „apariția”/„crearea” diavolului, iar după ce acesta își face apariția i se 
adresează lui Dumnezeu cu următoarea doleanță: „«Bună ziua, frate dragă. Tu frați n-ai, 
tu prieteni n-ai; dar eu vreau să mă fac frate cu tine și prieten cu tine». Dumnezeu s-a 
bucurat și a zis: – «Nu-mi fi frate, ci-mi fi numai prieten; că nimeni nu-mi poate fi frate»” 
(Vulcănescu, 1987, p. 241). În prima legendă puteam vorbi de o negare a diavolului de 
către Dumnezeu într-un registru doar subînțeles. În legenda din care am citat dialogul de 
mai sus sesizăm că această negare este una de principiu. În etapa precosmogonică vocea 
narativă din legendele cosmogonice accentuează faptul că cele două ființe de la care toate 
au început a fi, nu sunt din aceeași substanță ontologică. Atributele personificate în Fârtat 
sunt diametral opuse celor personificate în Nefârtat. Așa că dacă primul este afirmat,  
celălalt este negat tocmai pentru a evidenția caracterul său adversativ. Pe de altă parte, 
putem spune că dualismul din mitologia cosmogonică românească este departe de cel 
maniheist. Acesta este mai degrabă un dualism ce reflectă complementaritatea celor două 
forțe cosmocrate proiectate pe mitonimele Fărtat și Nefărtat. Potrivit mitului amintit 
anterior, Nefratele este un produs accidental și crearea lui este absolut involuntară, adică 
un fapt neasumat. Aceasta ar fi doar o variantă a mitului în care se spune că diavolul a fost 
creat involuntar de către Dumnezeu. În urma analizei miturilor cosmogonice românești, 
prin comparație cu versiuni regăsite în alte mitologii, Mircea Eliade observă că Diavolul 
își face apariția chiar de la începutul acestor povestiri, ori este întâlnit de către Dumnezeu 
mai târziu, sau e cel „pe care-l creează involuntar din umbra lui, din scuipatul lui sau din 
baston” (Eliade, 1995, p. 95).

 Prezentăm în continuare un fragment preluat din „Mitologie română” de Romulus 
Vulcănescu: „Până nu a fost lume și era numai apă mare s-a gândit Dumnezeu să facă 
lumea cât mai degrabă. Dar nu știa ce fel de lume și cum să o facă. Și se mai supără 
Dumnezeu că nu avea nici frați, nici prieteni. De mânie și-a aruncat baltagul în apa 
cea mare. Și ca să vezi, din baltag crescu un arbore mare, iar sub arbore ședea dracul” 
(Vulcănescu, 1987, p. 241). Astfel se prezintă crearea involuntară a arborelui cosmic din 
apele primordiale în urma unui acces de furie pe care l-a manifestat Dumnezeu, și care a 
servit drept prilej ca Diavolul să apară atât ca entitate mitică cât și ca devenire a unui prin-
cipiu opus celui deja existent. În mentalitatea arhaică această legendă vine mai degrabă ca 
un răspuns în aceeași cheie mitică la celebra, dar și universala întrebare:  Unde malum?. 

O altă variantă a acestei legende expusă tot de Romulus Vulcănescu îl prezintă pe 
Nefărtat drept un produs al șarpelui ce era încolăcit la rădăcina arborelui primordial. Cert 
este că ambele variante ale mitului accentuează aceleași cauze prin care răul a luat ființă: 
„La începutul începutului, din hău îla de ape, șarpele a ieșit odată cu copaciu ăla mare din 
ape încleștat în rădăcinile lui. Întrebat de Fărtat cine este, a căscat gura mare și a lepădat 
pe Nefărtat...” (Vulcănescu, 1987, p. 245).  Sunt legende în care conștiința populară expli-
că originea răului prin momentele de plictiseală sau de furie ale lui Dumnezeu.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



151

Philologia LXII
IANUARIE − APRILIE 2020

Am ales să prezentăm anume aceste legende, ele fiind și singurele care accentu-
ează că în miturile cosmogonice românești nu putem vorbi despre un „dualism radical”, 
ci de unul „temperat”. Aceste forme de dualism le-a explicat pe larg Mircea Eliade în 
„De la Zalmoxis la Genghis-Han”, dar și în „Dicționarul religiilor”, elaborat împreună 
cu Ioan Petru Culianu. O chestiune specifică a acestui „dualism temperat” este că princi-
piul ce caracterizează binele este anterior principiului ce caracterizează răul, acesta din 
urmă „se manifestă mai târziu și își are, în general, originea într-o eroare din sistemul 
pus în mișcare de primul principiu” (Eliade și Culianu, 1993, p. 136). Același motiv al 
apariției principiului răului în urma unei erori a principiului binelui, Eliade îl regăsește 
și în alte mituri cosmogonice precum este de exemplu mitul zurvanit. Eliade face o re-
marcă interesantă în urma acestei observații: „Răul este rezultatul unui accident tehnic, 
al unei inadvertențe a celui divin care oficiază sacrificiul. Cel rău nu dispune de un statut 
ontologic propriu: el depinde de autorul său involuntar, care-i limitează  dinainte termenul 
existenței sale” (Eliade, 1995, p. 118). Însă acest „accident tehnic” în urma căruia a apă-
rut negarea Fârtatului, Nefârtatul, precum și rolul pe care l-a avut în etapa cosmogonică 
propriu-zisă, așa cum vom observa în miturile despre crearea pământului ce urmează 
să le analizăm, justifică să facem o remarcă în logica scrierilor patristice – Felix culpa. 
În raportul de cauzalitate finală, răul este cel ce potențează binele. Cu alte cuvinte, potrivit 
miturilor cosmogonice românești, odată ce răul a apărut, fie voit sau accidental, acesta a 
devenit și mijlocul prin care a fost posibilă creația propriu-zisă. Anume aspectul acesta 
din cosmogonia populară are cele mai multe variante ale legendelor mitice, și fiecare la 
rândul lor, sunt diferite și individuale atât în nuanțe, cât și-n detalii. Numai Tudor Pamfile 
identifică zece variante ale uneia și aceleiași legende, care reflectă din ce și cum a fost 
creat pământul. Tot Tudor Pamfile afirma: „Dintre mulțimea de legende pe care le are po-
porul român cu privire la zidirea, urzirea sau facerea lumii, adică a pământului, cele mai 
multe vorbesc despre o tovărășie voită sau întâmplătoare dintre Dumnezeu și Diavolul” 
(Pamfile, 2014, p. 17). 

Dintre multitudinea de detalii și nuanțe privind substanța și cantitatea materialului 
primordial din care a fost făcut pământul și motivul care a stat la baza inițiativei de creare 
a pământului, credem că cel mai important detaliu pentru cercetarea noastră, este acela 
că legendele respective pot fi împărțite în două categorii. Prima ar cuprinde legendele în 
care inițiativa de creare a pământului ar fi venit din partea Fârtatului („«Haide ș-om face 
pământ», zice Dumnezeu. «Haide», zice Nifărtache” (Niculiță-Voronca, 2008, vol. 1, p. 
20)). Și a doua categorie cuprinde legendele în care inițiativa dată ar fi veni din partea 
Nafârtatului („Odată zise Diavolul: «Frate dragă, noi nu vom trăi bine, de nu ne vom 
înmulți: aș dori să mai plăsmuiesc pe cineva». Dumnezeu zise: «Plăsmuiește tu». Și răs-
punse Diavolul: «Ei, da eu nu mă pricep; că aș face eu o lume mare, de aș ști, frate dragă»” 
(Niculiță-Voronca, 2008, vol. 1, p. 20)). Astfel, pământul a fost creat fie din necesitatea 
de-a se odihni unul sau altul, fie din nevoia de-a avea o ocupație Fârtatul sau Nefârtatul,  
(a se vedea în acest sens Elena Niculiță-Voronca, Tudor Pamfile, Romulus Vulcănescu ș.a.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



152

LXII Philologia
2020 IANUARIE − APRILIE

Un detaliu interesant pentru cercetarea noastră evidențiază forma inițială a ceea ce 
avea să devină pământul, faptul că acesta a fost de fapt rezultatul unei tentative eșuate 
din partea Nefârtatului de a-și crea ceva tare pentru a-i servi drept loc de odihnă. Cu alte 
cuvinte, pământul în intențiile Nefârtatului avea o formă imperfectă, dar pe care Fârtatul 
a desăvârșit-o. Aducem în continuare drept exemplu două variante ale mitului cosmo-
gonic în care naratorul popular îl prezintă pe Nefâtat drept cel ce și-a încercat mai în-
tâi de toate puterile în ale creării pământului. Una din legende, cea culeasă de Elena 
Niculiță-Voronca, povestește că pământul a fost făcut după o imitație a Fârtatului care 
identifică totodată eroarea gravă în substanța din care Necuratul încerca să-și facă un 
loc pe care să șadă: „Din început era numai apă, Dumnezeu zbura pe sus ca un hulub, 
iar Necuratul cu trei rânduri de aripi sta în apă, și a fost strâns de niște spumă cât casa.  
«Ce faci acolo?», îl întrebă Dumnezeu. «Vreau să-mi fac un loc, să am pe ce ședea».  
«Nu face așa, că nu-i bine, ci fă cum ți-oi zice eu. Du-te în fundul mării și adă pământ în 
numele meu»” (Niculiță-Voronca, 2008, vol. 1, p. 20). O legendă din Bucovina analizată 
de Oskar Dähnhardt și preluată de către Mircea Eliade în „Satana și bunul Dumnezeu: 
Preistoria cosmogoniei populare românești”, relatează întâlnirea lui Dumnezeu cu 
Diavolul, în timp ce primul călătorea cu barca peste „apele primordiale” zărește într-un 
bulgăre de spumă o creatură. Atunci Dumnezeu întreabă „Cine ești?”, din intenții obscure 
aceasta refuză să răspundă, iar drept condiție a răspunsului său, roagă să fie luat în barcă. 
Odată luat în barcă, acesta se prezentă: „Eu sunt Diavolul”. După o călătorie în care trona 
o îndelungată tăcere, vine o doleanță neașteptată din partea Diavolului: „Ce bine ar fi 
dacă am avea pământ sub picioare”. Atunci Dumnezeu îi poruncește să se scufunde în ape  
și să aducă de acolo pământ (Eliade, 1995, p. 89-90). Or, această doleanță a Diavolului, 
„Ce bine ar fi dacă...”, ne trimite la ideea că în viziunea mitică acesta ar avea o imaginație 
bogată, voință altruistă, dar absolut limitat în putința de-a face ceea ce consideră, după 
părerea lui, a fi „bine”, „bine ar fi dacă”.

O altă legendă, despre care Tudor Pamfile spune că e „unică în felul ei”, surprinsă 
în aceeași variantă și de Elena Niculiță-Voronca (2008, vol. 1, 114-115), ne spune urmă-
toarele: Necuratul „se scufundă în adâncul mării și scoase atât pământ cât îi trebui lui ca 
să-și facă o turtă. Scoase dar, își făcu turta, dar cum să se folosească de dânsa nu-i trecu 
prin cap. Deodată își zise: «Pe lumea asta trebuie să fie vre-un Dumnezeu, care dacă l-aș 
întreba, m-ar învăța cum să fac și cum să dreg». Nu apucă însă să-și sfârșească rostirea 
dorinței, că iată și pe Dumnezeu răsărindu-i înainte și zicându-i: «Eu sunt. Ce vrei?». 
«Am turta asta de pământ și nu știu ce să fac cu dânsa». Dumnezeu luă turta și începu  
s-o întindă în toate părțile; și o tot întinse, și o tot trase, până ce dintr-însa făcu pământul 
nostru acesta, după cum îl vedem” (Pamfile, 2014, p. 22-23). Această din urmă legen-
dă, chiar dacă are un context mai larg din punct de vedere al problematicii ontologice 
pe care o abordează, totuși ceea ce ne atrage atenția noastră este tocmai partea în care 
Dracul e perceput de legendele noastre populare ca fiind mare meșter, după cum obser-
vă și Constantin Noica: „dracul e meșter mare și are meritul, într-o lume pornită spre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



153

Philologia LXII
IANUARIE − APRILIE 2020

lenevie, că e plin de ambiții” (Noica, 1996, p. 189). În mitologia română universul nu a 
fost creat din nimic, Ex nihilo, ci mai degrabă din starea deja existentă a lucrurilor, adică 
ex onton. Turtița de pământ din legendele populare trebuia să fie făcută dintr-o „sămânță 
de pământ”, adusă de Necuratul în gură, sub unghii sau între cele trei degete (cu referire 
la elementul ritualic în care se poate face cruce cu primele trei degete împreunate ale mâi-
nii drepte) de pe fundul „apelor primordiale”. Se înțelege că cel mai activ dintre actanții 
primordiali ai cosmogoniilor populare românești este Nefârtatul. Prin neastâmpărul și 
datorită limitelor pe care totuși le recunoaște că-i sunt impuse de Dumnezeu devine cel ce 
pune în mișcare, adică un dute-vino pe care Fârtatul nu era dispus să-l facă. Ținem să pre-
cizăm că în investigația noastră e vorba despre un alt Dumnezeu zugrăvit cu alte atribute 
decât „Dumnezeul creator și cosmocrat al iudeo-creștinismului”. Referitor la acest aspect, 
Mircea Eliade, în capitolul „Satana și bunul Dumnezeu” din cartea „De la Zalmoxis la 
Genghis-Han” remarcă: „în legendele cosmogonice de care ne ocupăm, la fel ca și în 
alte teme folclorice, avem de-a face cu un alt tip de Dumnezeu; suferind de singurătate, 
simțind nevoia să aibă un tovarăș cu care să facă Lumea, distrat, obosit, și, în cele din 
urmă, incapabil să desăvârșească creația numai cu propriile lui mijloace” (Eliade, 1995, 
p. 97). Dumnezeul din cosmogonia românească este zugrăvit cu puternice însușiri antro-
pomorfizate, ca oboseala, de exemplu. 

Mitul scufundării diavolului în „apele primordiale”, numită în popor și „Apa 
Sâmbetei”, pentru a lua de acolo „sămânța de pământ” pentru ca Dumnezeu să poată 
modela mai departe toată suprafața pământului, este publicat în variante diferite de către 
Elena Niculiță-Voronca, Simeon Florea Marian, Ioan-Aureliu Candrea ș.a. Potrivit mi-
tului, anume în variantele publicate de către Tudor Pamfile și Nicolae Cartojan, singurul 
element existent dimpreună cu inițiatorii primordiali ai actului cosmogonic este apa – 
numită de către hermeneuți „apele primordiale”. Prin urmare, aceste mituri redau starea 
de început ale celor ce încă nu erau descrise în Cartea Geneza capitolul I, mai cu seamă 
redau acel hău fără margini așa încât să poată fi reprezentat și ilustrat prin imaginea apei.  
În concepția arhaică „Apele primordiale semnifică, așa cum știm, un mediu complet in-
determinat sau preformal, instabil” (Afloroaiei, 2009, p.29). În aceste mituri Dumnezeu 
știe cu siguranță că din adâncul „apelor primordiale” ar fi posibil de adus „sămânță de 
pământ”, cu excepția unor mituri în care Dumnezeu a trimis creaturi chtoniene, precum 
broasca, să vadă dacă acest fapt este sau nu posibil (Otesu, 2002, p. 53).

Pe lângă întinsul de ape, ca element preexistent actului de creație, este și pământul, 
însă acesta, după cum ni-o spun legendele cosmogonice, trebuia adus la suprafață pentru a 
putea servi drept material prim. Aspectul dat este comentat de către Gheorghe Vlăduțescu 
în felul următor: „Umblând pe deasupra apelor fără sfârșit, Dumnezeu și Diavolul, ca 
arhitecți ai lumii sunt într-o anume dependență, unul de celălalt și amândoi de altceva 
din afara ființei lor. Căci, hotărându-se: «Haide ș-om face pământ», Dumnezeu îl trimi-
te pe Diavol să aducă o mână de lut din adâncurile apelor. Primordiul prin urmare era  
o materie totală, procurând creației elementele de bază, pentru că, apoi, din amestecul  
de apă și pământ aveau să fie făcuți până și oamenii” (Vlăduțescu, 2012, p.17).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



154

LXII Philologia
2020 IANUARIE − APRILIE

Nu întâmplător legendele vorbesc despre necesitatea scufundării în „Apele primordiale” 
ca fiind o condiție absolut necesară în tot procesul de creație. Or, aceasta ar fi, poate, o la-
tură ritualică cu semnificație profundă, sau după cum afirmă Mircea Eliade „Cufundarea în 
apă simbolizează în schimb regresiunea în preformal, reintegrarea în modul nediferențiat 
al preexistenței. Ieșirea din apă repetă actul cosmogonic al manifestărilor formale; imer-
siunea echivalează cu o disoluție a formelor” (Eliade, apud: Afloroaiei, 2009, p. 158). 
Sunt mituri care relatează că scufundarea în „apele primordiale” pentru a scoate de acolo 
pământ, ar fi fost făcută de către Dumnezeu, iar Diavolul voind să zădărnicească acest 
proces, a început a-l împrăștia peste suprafața de ape, „Pământul era sub apă și Dumnezeu 
s-a scufundat și a aruncat țărâna afară. Dracul o împrăștia, ca să nu reușească Dumnezeu 
să facă ce voia. Dumnezeu l-a învins și, suflând deasupra pământului scos deasupra apei, 
acesta s-a întors ca o pătură” (Brill, 2005, vol. 1, p. 126). Într-o altă variantă a legendei 
despre cum a fost creat pământul, publicată de Ovidiu Bârlea, Fârtatul, adică principiul 
creației, în raport cu Diavolul, are puteri limitate, ba chiar lipsit de autoritate față de 
Nefârtat. Iar „sămânța de pământ”, care trebuia adusă din adâncul „apelor primordiale”, 
nu a fost adusă după cum i se porunci, ci mai degrabă printr-un șiretlic spre a-l determina 
să i-o aducă: „Au fost, înainte de a fi lumea, numai Dumnezeu și diavolul. Nu era pământ, 
nu era nimic. Dumnezeu zicea către diavol «nefârtate», iar diavolul zicea către Dumnezeu 
«fârtate». Dumnezeu era mai cuminte ca diavolul. Dar nu avea așa putere ca diavolul. 
Odată, Dumnezeu s-a făcut bolnav și venind diavolul, l-a întrebat: «Ce ți-e, frate?». 
Dumnezeu a răspuns: «Mi-e rău, nefârtate, mor. Îmi trebuie pământ». Atunci diavolul, 
ca să nu-și piardă pe tovarășul său, a intrat în fundul mărilor, și-a umplut mâinile de nori 
și până a ieșit afară, a pierdut tot din mâini, rămânându-i numai sub unghii. De aceea se 
vede și azi la oameni sub unghii negru. Dumnezeu, cu minte și înțelepciune, a scos de sub 
unghiile diavolului și a făcut o fărâmiță și a început Dumnezeu a urzi pământul” (Bârlea, 
1981, vol. 1, p. 81-82). În cele mai populare variante ale legendei despre crearea pămân-
tului, pământul a fost adus la porunca lui Dumnezeu, dovada unui mod de subordonare a 
Nefârtatului. Actul de luare a pământului per se trebuia să fie făcut în numele Fârtatului, 
drept condiție ca „sămânța de pământ” să nu fie spălată la întoarcere. Numai că aici ies la 
iveală primele indicii ale nesupunerii Diavolului.

 Încercarea de a lua pământ doar în numele lui propriu și nu în numele lui Dumnezeu, 
este de fapt o tentație de a-și însuși anumite momente ale creației, iar după cum vom vedea 
și în celelalte mituri românești din etapa cosmogonică propriu-zisă, dar și cele din etapa 
postcosmogonică, este o continuă încercare de-ași însuși Creația în totalitate. Încercarea 
este zădărnicită și chiar limitată de către Dumnezeu. Până la urmă Diavolul este determi-
nat să se supună condiționalității impuse fără de care nu poate fi adusă „sămânța de pă-
mânt”. În plus, drept pedeapsă pentru actul de nesupunere, Diavolul riscă să nu mai poată 
ieși la suprafață. Unele mituri spun că Dumnezeu îngheța apa la fiecare luare de pământ 
doar în numele Diavolului (a se vedea în acest sens mitul relatat de către Elena Niculiță-
Voronca), altele spun că acesta se scufunda tot mai mult cu cât încăpățânarea lui nu înceta 
să se manifeste (a se vedea mitul relatat de Tudor Pamfile). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



155

Philologia LXII
IANUARIE − APRILIE 2020

Din această primă confruntare cu Nefârtatul ce vrea să-și asume de unul singur 
Creația observăm și limitele acestui actant cosmogonic. Fără a se supune principiilor im-
puse de către Dumnezeu, el nu poate realiza nimic pe cont propriu, așa că în cele din 
urmă ia pământ și în numele lui Dumnezeu, „«Apoi dar lasă să fie și într-al lui». Când a 
zis vorbele aceste, atâta pământ a rămas cât era pe sub unghii, și cu acela a ieșit afară” 
(Niculiță-Voronca, 2008, vol. 1, p. 20). În mitul expus de Tudor Pamfile se accentuează 
că a rămas sub unghii atâta pământ cât a luat în numele lui Dumnezeu, atâta cât putu  
„să scobească pe sub dânsele cu un pai”. Așa că din acele câteva firicele de pământ  
scoase de sub unghia Nefârtatului, „făcu Ziditorul o turtiță, a suflat-o, a păturit-o cu pal-
mele și a mărit-o astfel până când turta s-a făcut ca un pat” (Pamfile, 2014, p. 17-18). 
Așadar, mitul cosmogonic românesc relatează că pământul în starea sa inițială avea formă 
lenticulară, pentru că scopul în sine al facerii pământului era acela de-a putea „sluji la 
amândoi ca pat” (Vlăduțescu, 2012, p. 26), și nicidecum nu se urmărea extinderea sa.  
Acest fapt a fost o consecință ulterioară, apărută în urma unui act involuntar, însă asumat 
de către Dumnezeu.

În continuarea actului cosmogonic, relatat de către legendele populare românești, 
se evidențiază motivul odihnei, pe care îl regăsim și în alte multe mituri, și chiar în Creația 
de la începutul cărții Geneza. Ne referim la odihna lui Dumnezeu de după munca creației. 
Doar că în mitul cosmogonic românesc, oboseala lui Dumnezeu, la fel ca și odihna sa, 
sunt premise, în care răul se poate manifesta. Când Dumnezeu ca entitate a „binelui”  
nu se mai produce, nu se mai manifestă, atunci Diavolul ca entitate a „răului” este cel ce 
se produce, se manifestă. Referitor la această oboseală a lui Dumnezeu, Mircea Eliade 
subliniază: „Dumnezeu vrea să se odihnească sau simte nevoia să doarmă: ca țăranul după 
o zi de muncă, adoarme profund, în așa fel încât nu mai simte nici măcar că-l împinge 
Diavolul. E adevărat că în asemenea povestiri populare Dumnezeu suportă de multe ori o 
puternică antropomorfizare. Totuși, în mitul nostru, oboseala și somnul lui Dumnezeu par 
nejustificate, căci, în fond, Dumnezeu n-a făcut nimic: Diavolul este cel care s-a scufundat 
de trei ori (și nu simte nevoia numai pentru atâta să se culce), iar Pământul s-a dilatat con-
siderabil doar prin «magie»” (Eliade, 1995, p. 95-96). Cu venirea nopții, deși delimitarea 
dintre zi și noapte nu este atestată în mitologia cosmogonică românească, putem observa 
că principiul răului devine cel mai activ, adică cel ce se produce ca forță în manifestare, 
pe când principiul binelui, adică Dumnezeu, nu se produce ca forță activă, ci ca una pa-
sivă și totodată productivă, în sensul desăvârșirii creației („Vine seara, se culcă alături, 
dar Nifărtache îl tot împinge pe Dumnezeu să-l înece. Și la tot împins toată noaptea;  
când se uită a doua zi, era pământ cât este și astăzi, el tot creștea sub Dumnezeu” (Niculiță-
Voronca, 2008, vol. 1, p. 20)). În legătură cu aceasta, iată ce spune Adrian Șuștea:  
„în legendele cosmogonice poporane o atare situație, acea a epuizării principiilor în act, 
este sugerată de «starea de oboseală» a lui Dumnezeu și a Dracului la limita timpului lor 
oportun. Așa, de pildă, se spune că la venirea nopții Dumnezeu este cuprins de oboseală, 
în urma efortului depus la actualizarea «turtiței», deci, în raport cu oportunitatea, el suferă 
oricum o schimbare care-l situează într-o stare pasivă. Tot așa se întâmplă și cu Dracul: 
la ivirea zorilor, el reclamă aceeași stare de oboseală, datorată însă încercării nocturne de 
a-l răsturna pe Dumnezeu în apă spre cele patru direcții cardinale” (Șuștea, 2007, p. 118). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



156

LXII Philologia
2020 IANUARIE − APRILIE

Așadar, principiul binelui se manifestă în actul creației, adică „magia” prin care pământul 
crește sub Dumnezeu, tocmai în evoluția și manifestarea răului. În înțeles arhaic, răul 
este absolut necesar pentru ca binele, manifestat ca principiu, să se producă atât ca putere  
creatoare, cât și pentru a contrabalansa răul produs sau care se produce. 

Referitor la stadiile și „timpul oportun” în care principiul contrar se manifestă,  
respectiv se produce, tot Andrian Șuștea susține: „Cosmogonia poporană presupu-
ne așadar un stadiu diurn, marcat prin apariția «turtiţei» primordiale și considerat a fi,  
în ordinea devenirii, expresia unei perfecțiuni relative, dar și un stadiu nocturn, întru-
chipat de însăși desăvârșirea Universului, care evocă neîndoielnic chipul perfecțiunii  
depline. Oricare dintre cele două trepte ale devenirii este susținută de un agent cosmogonic,  
care imprimă materiei o dimensiune a perfecțiunii. Fiindcă Dumnezeu săvârșește  
întocmai ceea ce și-a propus, lucrarea lui este perfectă și reprezintă dimensiunea diurnă 
a cosmogoniei. Apoi, întrucât Dracul socotește că din «turtița» zămislită de Dumnezeu 
ar putea organiza lumea pe formula fluxiunii cvadripartite, se cheamă că universul astfel 
realizat reprezintă dimensiunea nocturnă a cosmogoniei” (Șuștea, 2007, p. 84-85). Într-un 
alt mit relatat de Elena Niculiță-Voronca se spune că Diavolul nu s-a lăsat de planul său 
de a lua în stăpânire pământul, sau de a rămâne de unul singur pe toată suprafața apărută 
în urma tentativei sale de a scăpa de Dumnezeu. Atunci „Diavolul, văzând că nu-l poate 
îneca pe Dumnezeu (după ce a făcut pământul), a luat un topor și a început  a sapa gropi 
adânci în pământ, doar l-ar putea sparge, să dea de apă, ca pe acolo să-l poată arunca, dar 
pământul și-n fund creștea” (Niculiță-Voronca, 2008, vol. 1, p. 28). E același principiu – 
cu cât mai mult se manifestă răul, cu atât mai bine se formează pământul. Așa că „turtița” 
ce plutea pe ape, datorită manifestării răului, și-a extins suprafața și chiar a căpătat o bază 
solidă peste care să se sprijine. În felul acesta este explicată și transformarea pământului 
de la forma lenticulară la cea ovoidală.

Un rol important îl are Nefârtatul și în următoarea etapă din procesul cosmogonic, 
mai cu seamă datorită rolului său, cum mai spune Tudor Pamfile, în „ferecarea pământului”. 
În unele cazuri e vorba de sfințirea lui, sau „bogoslovirea”, iar în alte cazuri de ajusta-
rea pământului nou creat la „țarcul cerului”. Deși majoritatea miturilor vorbesc despre 
sfințirea pământului ca fiind un proces produs exact în momentul în care Dumnezeu a 
fost împins de Diavol spre toate cele patru puncte cardinale, în rezultatul căruia a fost 
făcut semnul crucii. Într-o altă variantă a mitului, se spune că Nefârtatul îl căra în brațe pe 
Dumnezeu spre cele patru direcții ale lumii pentru a scăpa de el, timp în care Dumnezeu 
sfințea în urma Nefârtatului pământul, dimpreună cu semnul crucii care rezulta din  
cărarea lui într-o parte și-n alta, („Necuratul fuge cu Dumnezeu în brațe ca să-l înece 
la malul apei spre răsărit, spre apus, apoi la miază-noapte și în urmă spre miază-zi, dar  
pământul crescând, nu izbuti. A doua zi Necuratul află de la Dumnezeu că în chipul acesta 
pământul a fost blagoslovit prin semnul Sfintei cruci” (Pamfile, 2014, p. 18)). Cert e că 
„bugoslovirea”/„sfințirea” pământului se produce tot în rezultatul manifestării răului,  
odată ce răul se produce, binele se manifestă chiar și în starea pasivă a sa, după modelul 
lui  felix culpa, care la rândul său ar ieși din principiul multum malum, multum bene sau, 
cu o aserțiune a lui Andrian Șuștea, „cu cât Dracul e mai activ, cu atât mai intens este  
și procesul de actualizare a «binelui»” (Șuștea, 2007, p. 198). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



157

Philologia LXII
IANUARIE − APRILIE 2020

Referitor la acele variante din miturile cosmogonice, unde pământul nou creat  
era prea mare ca să mai încapă în „țarcul cerului”, acestea vorbesc în principiu despre o 
eroare, sau despre un fapt produs intenționat, precum a fost bunăoară încercarea ariciului 
de a zădărnici planul lui Dumnezeu, care a depănat prea multă ață la formarea ghemului 
de pământ „socotind în mintea lui că mai bine ar fi dacă ar fi pământ mai mult” (Pamfile, 
2014, p. 23-24). Însă pentru înlăturarea acestei erori, Dumnezeu este nevoit să apeleze la 
Antihârț (alt personaj din mitologia cosmogonică românească) după sfat. Desigur, multe 
dintre aceste mituri, aflate oarecum în corelativitate tematică cu motivul amintit anterior, 
spun de asemenea că în locul Dracului, care cunoștea rezolvarea acestei probleme, sunt 
prezente niște creaturi chtoniene, precum ariciul, cârtița, cățelul pământului ș.a. Datorită  
conotațiilor simbolice acestea manifestă de asemenea un grad înalt de obscuritate înru-
dită cu cea a Necuratului sau, după cum spune Andrei Șuștea, Dracul, cel de-al „doilea  
demiurg”, „este personajul care însumează atributele tuturor făpturilor cu un așa-zis rol  
auxiliar în cosmogonie” (Șuștea, 2007, p. 152). După o legendă din județul Suceava,  
se crede că „după ce s-a făcut pământul prea mare, astfel că «nu încăpea în văzduh», 
Dumnezeu s-a sfătuit cu Antihârț și din lumina capului lui Sărsăilă a ieșit sfatul ca 
Dumnezeu să mai tragă pământul de margini, ca prin încrețirea lui în chipul acesta să se 
nască dealurile și văile” (Pamfile, 2014, p. 37). În cazul dat, Diavolul ar fi cel ce-ar deține 
niște cunoștințe cosmogonice ascunse, pentru că „paradigma creației nu se află în gândi-
rea demiurgului” (Șuștea, 2007, p. 139-140), ci, dacă am contianua/extinde această idee, 
detaliile creației, sau modelul acesteia, aparțineau celuilalt principiu, Nefârtatului. 

Astfel, lumea, în priceperea populară arhaică, nu este altceva decât paradigma pre-
stabilită ce a luat ființă fie după priceperea și chibzuința Diavolului precum am observat, 
fie după cel al făpturilor chtoniene. Mihai Coman afirmă, bunăoară, că în povestirile  
populare „lumea se face după chipul și modul de a fi al ariciului; în ele, în consens cu 
mecanismele specifice gândirii mitologice, microcosmosul (ariciul) oferă imaginea și mo-
delul macrocosmosului (pământul)” (Coman, 1986, p. 81). Prin urmare, cosmosul creat 
după acest model este nu atât rezultatul activității imaginare ale Nefârtatului, cât mai 
degrabă formula ideală peste care și principiul advers și-a pus amprenta, pentru ca aceas-
tă formă a universului să poată avea și niște accente individualizate, adică independen-
te de principiul creator al Fârtatului. În acest caz, diavolul, observă Ovidiu Papadima,  
„are menirea să explice în cosmogonia noastră tocmai accidentul, spărtura în cristalul 
perfect al creației divine” (Papadima, 1995, p. 24). 

Impasul cosmogonic este, așadar, depășit prin armonizarea stihială și prin remo-
delarea cosmosului deja existent, timp în care Dracul a avut un rol decisiv. Cu riscul de 
a suprasolicita citarea din Adrian Șuștea, ținem să mai aducem o afirmație interesantă 
din cartea acestui autor „Sphaera Mundi”: „Dracul făurește lumea alături de Dumnezeu.  
În împrejurări dintre cele mai diverse, el deține un rol considerabil, dacă ne gândim  
fie și doar la faptul că fără contribuția lui lumea n-ar fi astăzi decât imaginea unei 
erori cosmogonice. De altfel, puterea creatoare a lui Dracul este vizibilă mai cu seamă  
în acele momente de «criză», când absența unor soluții cosmogonice determină inter-
venția lui” (Șuștea, 2007, p. 333).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



158

LXII Philologia
2020 IANUARIE − APRILIE

Potrivit legendelor populare românești, următoarea etapă din procesul cosmogonic 
este cea în care Nefârtatul purcede la făurirea unor detalii importante ale cosmosului, 
asumându-și în felul acesta rolul de Trickster. Legendele ni-l prezintă  chiar ca fiind cel 
ce l-a „meșterit” pe om (ca să evităm noțiunea de „creat” sau „făcut”). Dacă în prima eta-
pă din procesul cosmogonic propriu-zis, Fârtatul a fost cel care comitea erori în facerea  
lumii, atunci în etapa de după facerea pământului, Nefârtatul este cel ce meșterește, iar cel 
ce meșterește este și cel mai predispus să greșească, după analogia celebrului principiu 
„numai cine nu face nimic nu greșește”. Așa că Dracul comite grave erori prin care acel 
lucru făcut de el nu poate fi ca atare sau nu poate fi funcțional. Întocmai după celebra 
spusă „Bun e Dumnezeu, meșter e dracul”, procesul facerii este acum dominat de către 
Nefârtat în momentul brut, pe când desăvârșirea lucrurilor făcute de acesta vin din partea 
Fârtatului. 

Este aici o vădită conlucrare între principiile auctoriale ale cosmogoniei românești. 
Însă cele meșterite de către Nefârtat se dovedesc a fi elemente lepădate de acesta, pentru 
că tot el este cel ce-și dă seama de nefuncționalitatea celor făcute. În fond, toate legendele 
ce relatează facerea unor lucruri precum casa, carul, ciubotele, scripca, plugul, moara 
ș.a., au același adagio narativ de început. Dracul „meșterește” ceva pentru sine, adică cu 
utilitate proprie, după care observă că nu îi poate fi de folos și i-l dă Fârtatului, care-l face 
să fie folositor. Iată, de exemplu, cum au fost făcute ciubotele după o legendă publicată 
de către Elena Niculiță-Voronca: „Dracul a făcut ciubotele. A făcut mai întăi o ciubotă 
să se încalțe, și tot baga amândouă picioarele într-însa; nu-i venea în minte să facă altă 
ciubotă pentru celalt picior. Vine Dumnezeu: «Dă-mi-o mie, că tot nu știi ce să faci cu 
ea!» - «Dată să-ți fie!» «Mai fă una ca asta». Dracul se apucă și mai face una. Atunci 
Dumnezeu s-a încălțat și dracul tare s-a minunat. Iar Dumnezeu le-a dat la oameni și 
de atunci avem ciubote” (Niculița-Voronca, 2008, vol. 1, p.22). Cele două principii cos-
mogonice lucrează parcă în același tandem pentru completarea și desăvârșirea creației:  
unul face, celălalt isprăvește. Comentând această conlucrare dintre Fârtat și Nefârtat, 
Mircea Păduraru afirmă: „De această dată, Nefârtate are inițiativa în creație, iar Fârtate  
își asumă rolul de Trickster. Este conținut aici modelul pentru explicația imaginară a 
apariției tuturor lucrurilor: lupul, casa, carul, ciubotele, moara ș .a. m. d. Poate dracul 
le concepe, însă întotdeauna ceva îi scapă și are nevoie de intervenția lui Dumnezeu” 
(Păduraru, 2012, p. 47). Am putea spune că armonia sau accentul definitivării este tocmai 
ceea ce-i lipseau lucrurilor pe care le-a făcut Dracul, precum este bunăoară scripca făcută 
tot de el: „Și scripca tot el a făcut-o. Numai borțile la scripcă, ca să răsune, nu le-a fost  
făcut. (Alții zic că lemnișorul, pe care se ridică strunele, nu l-a știut pune). Dumnezeu a 
venit și a isprăvit, și acu avem scripcă de cântat. (Scripca se zice că mai întâi decât toate 
cele a făcut-o)” (Niculiță-Voronca, 2008, vol. 1, p. 23). Nefiind în stare să definitiveze 
sau să le găsească utilitate practică lucrurilor pe care le-a meșterit, Nefârtatul nu apelează 
la Fârtat ca să-l ajute, pentru că Dracul nu putea vedea finalitate în lucrurile făcute de el. 
De aici și ușurința cu care-și abandoneză obiectele. Expresia „Dată să-ți fie!” întâlnită în 
aceste legende vorbește mai degrabă de o disperare pe care o manifestă Nefârtatul în actul 
creației, decât că îi lipsește inteligența creatoare. Pricina e că actul în care se angajează el 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



159

Philologia LXII
IANUARIE − APRILIE 2020

să facă ceva este doar pentru sine. Inteligența creatoare a Fârtatului constă în finalitatea 
produsului creației sale – folosul pentru om. „Diavolul, opinează Gheorghe Vlăduțescu, 
apare în multe din actele sale spirit al ordinii și, când începe istoria umană, erou civi-
lizator. Numai în aparență, însă, pentru că el nu întreprinde pentru om, ci pentru sine. 
Antropocentrismul este înlocuit de un democentrism, chiar dacă, după multe variante, 
Satana ar fi creat omul și atâtea lucruri utile lui” (Vlăduțescu, 2012, p. 132).

Tot ca un produs al elementelor meșteșugite de către Nefârtat este și omul. În acest 
sens am identificat la Elena Niculiță-Voronca următoarea legendă: „Pe om dracul l-a fă-
cut din lut și a început a vorbi la dânsul; dar lutul nu-i răspundea. Trece Dumnezeu pe 
acolo și îl întreabă ce face. «Ia, fac și eu, numai nu vorbește!» «Dă-mi-l mie”» «Dat să-ți 
fie!» Dumnezeu a suflat duh sfânt omului și a început a vorbi. Atunci dracul de ciudă 
face: «Ptiu!» și l-a stupit tot. Dumnezeu l-a înturnat pe om cu ceea ce era afară înlăun-
tru și pe dinafară l-a făcut așa cum e acuma. De aceea omul nu-I curat înlăuntru și noi 
de aceea stupim, pentru că ne-a stupit atunci dracul. Noi de câte ori stupim, pe dânsul îl  
stupim” (Niculiță-Voronca, 2008, vol. 1, p. 23). Fârtatul își face apariția în momentul  
în care Dracul caută cu disperare elementele care să consacre lucrului creat o anumită  
utilitate. Până la acest moment, legendele nu spun nimic despre Fârtat. Acesta se odihnește 
sau nu este activ, timp în care Dracul este pus pe meșterit. Dacă cel căruia îi spune frate  
îl tot neagă, își face singur un prieten spre a avea cu cine să vorbească. Așa că de urât ce  
îi era, și din nevoia de comunicare, dracul îl face pe om din lut, imitând astfel, după cum 
spune Ovidiu Papadima, gestul creației divine (Papadima, 1995, p. 24). Doar că scopul 
pentru care acesta a fost făcut, nu poate fi realizat, și atunci intervine Fârtatul cu luarea 
în posesie a lucrului tocmai făcut, și-i dă acea utilitate râvnită de drac. Așa că omul,  
după legendele populare, are două părți, una vizibilă, materială – creată de drac,  
și alta invizibilă – suflul de viață care face posibil ca acesta să fie ca atare – creat de  
către Dumnezeu. Vorbind despre acest aspect, Nicolae Cartojan susține: „Omul este  
astfel creațiunea a două puteri antagonice; de aici conflictul între cele două elemente 
cari constituie viața omenească: trupul, creațiunea puterii satanice, este mărginit, pieritor  
și imperfect și târăște sufletul spre vițiu și păcat; sufletul, creațiunea lui Dumnezeu,  
este imaterial, nemuritor și desăvârșit, tinzând să se desfacă din închisoarea trupului, 
ca să se înalțe spre cer” (Cartojan, 1974, vol. 1, p. 22). Modelul dualist care a inspirat 
imaginația arhaică, are rolul de a delimita ce este al lui Dumnezeu și ce e al Diavolului 
din constituția umană.

Un alt aspect interesant care nu scapă legendelor cosmogonice este și facerea feme-
ii. În legătură cu aceasta, Aurel Cosma jr,. remarcă: „Povestirile românești despre crearea 
femeii, în cea mai mare parte sunt originale și sunt produse de spiritul satiric al poporului 
nostru, care a căutat să ironizeze tot ce privea sexul feminin. După aceste istorisiri, cu fond 
de dualism mazdeist, Eva n-a fost făcută din coasta lui Adam, ci din coada Diavolului, sau 
după alte variante din coada unor animale, cum ar fi pisica, vulpea sau câinele” (Cosma, 
2015, p. 102-103). Am putea spune că, dacă nu e una, atunci e alta – nici facerea femeii 
nu putea să fie posibilă fără intervenția dracului. Dacă aceasta e făcută exclusiv de că-
tre Dumnezeu și la inițiativa lui, fără ca dracul să fie implicat, atunci, potrivit mitului,  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



160

LXII Philologia
2020 IANUARIE − APRILIE

materia primă din care femeia este constituită, nu putea fi alta decât coada de drac,  
explicând astfel, după cum admite Mircea Păduraru, „superioritatea femeii sub raportul 
vicleniei din basmele și legendele românești” (Păduraru, 2012, p. 49). Acest fapt a ali-
mentat o mulțime de superstiții legate de femeie și de felul ei de a fi, regăsite, bunăoară, 
la modul direct al mitului, în „Povestea lui Stan Pățitul” de Ion Creangă sau în nuvela 
„Kirr Ianulea” de I.L. Caragiale ș.a. Or, după cum am putut observa, principiile cosmo-
gonice care au participat activ în tot procesul creației, Fârtatul și Nefârtatul, și-au asumat 
fiecare la momentul oportun anumite elemente. Însă, dacă un anume element este creat  
la inițiativa unuia, atunci celălalt va veni cu propria contribuție, oferind astfel măsurii  
artizanale conturul definitoriu, și aceasta nu prin negarea celor făcute, ci prin comple-
mentarea lor. Aceste principii creatoare întâlnite în miturile cosmogonice românești 
desăvârșesc universul prin afirmarea principiilor contrare pe care le reprezintă, dar și din 
nevoia ca aceste principii să fie împreună. Comentând cu unele rezerve miturile cosmo-
gonice culese de Elena Niculiță-Voronca, cu sensul că nu se alătură înțelesului de Fârtat/
Nfârtat acceptat de R. Vulcănescu, Victor Kernbach, fiind silit de logica circumstanțelor 
exprimată în aceste mituri, face următoarea observație: „Fârtatul și nefârtatul sunt doi 
demiurgi concurenți, însă – deși unul e mai puternic – nici unul din ei nu este atotputernic, 
fiecare având nevoie de celălalt pentru opera comună, a cărei arhitectură ei o tatonează 
împreună, fără a o desăvârși vreodată” (Kernbach, 1994, p. 217-218).

Etapa post-cosmogonică din procesul facerii este caracterizată ca fiind momentul 
în care se împarte sfera de influență ale principiilor primordiale, căderea îngerilor, păcatul 
omului primordial, „disoluția cosmică” sau separatio mundi, precum și tendința omului 
de recuperare a comuniunii pierdute cu Dumnezeu. După credințele cosmogonice arhaice 
se credea că cerul era aproape de pământ, așa încât omul îl putea atinge cu ușurință. Ion 
Otescu reproduce următoarea legendă: „La facerea lumii, cerul era foarte aproape de pă-
mânt; însă omul, cum e nesinchisit din fire, nu și-a dat seama de această bunătate cerească, 
că nu era puțin lucru pentru om  să aibă pe Dumnezeu în preajma lui, ca să-i poată cere 
sfatul, ca unui bun părinte, oricând avea nevoie. Nesinchiseala a ajuns așa de departe, că 
într-o zi o femeie a aruncat spre cer o cârpă murdărită a unui copil, cârpă cu care era cât 
pe aci să mânjească cerul. Și atunci Dumnezeu s-a mâniat foc, și a depărtat cerul atât de 
demult că nu degeaba zicem noi: «departe cât cerul de pământ»” (Otescu, 2005, p. 57). 
După alte variante a acestei legende, se spune că vinovat de depărtarea cerului de pământ 
s-ar face un „cioban nesocotit”, sau din cauza unei mătuși care se certa cu Dumnezeu. 
Despre această mătușă se spune că a aruncat „cu scârnă în Dumnezeu”. Și atunci  
„s-a supărat Dumnezeu foc pe oameni și s-a suit în cer cu toți sfinții și s-a înălțat cerul cum 
se vede azi, sus” (Olteanu, 2015, p. 100).

 Într-un anume sens, nu depărtarea cerului de pământ este motivul cheie din 
mitologia cosmogonică, ci mai degrabă motivul pierderii comuniunii omului primor-
dial cu Dumnezeu. Iar păcatul, sau hybris-ul pe care l-a comis omul, a fost posibil 
datorită neglijenței femeii.  De remarcat este faptul că hybris-ul comis de femeie 
urmărește același scenariu mitic expus în cartea Genezei, care a dus la ruperea legă-
turii cu Dumnezeu, asociat în mare parte cu „căderea” sau cu „păcatului original”.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



161

Philologia LXII
IANUARIE − APRILIE 2020

După Mircea Eliade, acest motiv poate fi regăsit sub diferite forme si în alte tradiții  
arhaice: „Tradițiile ne vorbesc, într-adevăr, despre un timp mitic în care omul comunica 
direct cu zeii cerești; urcând pe un munte, pe un arbore, pe o lină etc. Primii Oameni  
se puteau ridica la Ceruri cu adevărat și fără efort”. Prin urmare, această stare paradisiacă 
a suferit un declin, și „În urma unui eveniment mitic oarecare (în general, o eroare de  
ritual), comunicațiile dintre Cer și Pământ au fost rupte (Arborele, liana au fost tăiate 
etc.), iar Dumnezeu s-a retras în Înaltul cerului”, fapt care, în urma acestei izolări zeul  
accesibil omului a devenit un deus otiosus (Eliade, 1994, 206-207), Dumnezeul retras, 
care nu se mai manifestă în această lume, adică Cel absent. În cazul dat, ceea ce definește 
răul sunt deja faptele pe care omul le comite, iar acest motiv, afirmă Eliade: „Este o  
expresie mitică a desolidarizării lui Dumnezeu de rău și de umanitatea păcătoasă” (Eliade, 
1995, p. 97). Creatorul nu se mai face părtaș faptelor reprobabile ale oamenilor, pentru  
că prin acestea a fost pervertită până și creația, care a devenit în cele din urmă imperfectă. 
Iar prin izolarea și îndepărtarea de acest rău produs în interiorul creației, deus otiosus (-ul) 
nu se mai face „răspunzător de neajunsurile existenței” (Blanariu, 2009, p. 297-304).

După cum am observat, aceste narațiuni populare sunt reprezentări mitice despre 
îndepărtarea lui Dumnezeu de om, sau despre pierderea stării primordiale pe care o avea 
omul înaintea comiterii faptei de hybris. Faptă despre care miturile românești nu spun 
nimic că ar fi fost săvârșită la îndemnul diavolului, ci evidențiază că aceasta s-ar fi produs 
din cauza înclinației omului spre cele rele. Iar această înclinație s-ar explica prin faptul 
că o parte din substanța din care e făcut îi aparține sau i se datorează diavolului (coada de 
drac din care a fost făcută femeia sau omul primordial meșterit de către Nefârtat). Noua 
realitate ontologică în care s-a pomenit omul, cerul depărtat și lipsit de posibilitatea comu-
nicării cu Dumnezeu, alimentează un alt motiv mitic destul de răspândit în imaginarul po-
pular românesc, cel al recuperării stării primordiale. Despre această năzuință a omului ne 
mărturisește o legendă publicată de Ion Otescu în „Credințele țăranului român despre cer și 
stele”, în care sunt descrise ostenelile omului de-a ajunge la Dumnezeu, dar și anevoioasa 
cale pe care este nevoit s-o parcurgă. Legenda redă destul de amănunțit pelerinajul omului 
spre cer cu un simbolism aproape fascinant. Fiind conștient de lungul drum ce-l așteaptă, 
își ia cu el toate necesare vieții de zi cu zi: carul, boii, candela, crucea de pe biserică, fântâ-
na, barda, securea, coasa, plugul, cățelul, cloșca cu pui, și multe altele, într-un cuvânt toate 
preocupările lumii. Mergând după analogia simbolică, toată lista de bunuri expusă în le-
gendă, nu cuprinde altceva decât grijile pământești pe care le are omul, care desigur pot fi 
și ele o piedică în calea de recuperare a stării primordiale. Pe lângă toate acestea mai este 
și diavolul care are rolul de-a zădărnici această năzuință a omului. Legenda înfățișează cu 
detalii fascinante lupta omului cu diavolul, luptă care parcă mai are mult până a se încheia, 
însă din care omul  va ieși biruitor, desigur, cu ajutorul lui Dumnezeu: „Omul mai are mult 
până să ajungă la Dumnezeu; însă pentru că i-a ajutat Dumnezeu să învingă pe diavolul, 
căci omul nu poate face nici o ispravă fără ajutorul lui Dumnezeu, omul e încredințat 
că Dumnezeu tot nu l-a uitat, deși și-a îndepărtat cerul de el; și că Dumnezeu îl va ajuta 
pe om, oricând omul va ruga pe Dumnezeu, cu credință și suflet curat” (Otescu, 45-47).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



162

LXII Philologia
2020 IANUARIE − APRILIE

În cazul dat Diavolul apare descris în nuanță testamentară, este adversarul declarat al 
omului. Dar răul din narațiunile mitice românești este perceput în același timp și ca un 
element necesar pentru purificarea sufletească, e aproape „un dat necesar al existenței” 
(Papadima, 1995, p.21). Răul este necesar și pentru ca binele săvârșit de om să triumfe 
sau ca omul să primească, în urma întâlnirii cu răul, certitudinea că năzuințele sale sunt 
într-adevăr orientate spre cele divine, și că acestea nu sunt rătăciri de moment ale unui ins 
cuprins de disperare. 

În mitologia românească sunt și legende ce țin de etapa finală a existenței, adică 
despre sfârșitul lumii, peste care nu putem trece. Aceste legende sunt în siajul testamentar, 
mai exact, după modelul expus în Apocalipsa lui Ioan. Asemenea narațiuni nu se referă 
doar la un eveniment ce se va produce în viitor, ci mai degrabă este o promisiune eschato-
logică, unde răul va fi nimicit, iar binele va triumfa în cele din urmă. Diavolul împreună cu 
forțele răului ce le exprimă în toate nuanțele vor sfârși într-un foc puternic: „Acest foc va 
fi așa de grozav, că pământul va arde până la o adâncime de nouă stânjeni” (Pamfile, 2014, 
p. 804). În altă parte, „Pământul se va cutremura și mai tare din temelii, căci Dumnezeu 
se va uita asupra lui și-l va blăstăma; va lua foc și se va aprinde, va arde de nouă stânjeni 
și va rămâne curat cum a fost dintâi. Atunci va arde și Antihârs” (Pamfile, 2014, p. 805). 
Motivul distrugerii creației vechi și al reînnoirii Cosmosului, după cum spune Eliade, 
„se regăsește peste tot”, în toate societățile tradiționale. Acest motiv este alimentat din 
nevoia de regenerare totală în care se urmărește „reînceperea unei vieți noi în sânul unei 
noi Creații” (Eliade, Mefistofel și androginul, 1995, p. 142-143). O observație interesan-
tă în legătură cu legendele eschatologice o face și Andrei Prohin. În articolul „Repere  
ale gândirii mitice în eshatologia populară” cercetătorul afirmă: „Descrierile sfârșitului 
lumii, succinte sau desfășurate, valorifică obligatoriu arhetipuri ale cosmogoniei populare. 
Pământul află sfârșitul în aceleași condiții în care a fost creat. Apocalipsa anticipează 
așadar o nouă creație, reînnoind lumea. Dacă in illo tempore pământul fusese adus la 
suprafața apelor (ori apele s-au dat la o parte), atunci în final, pământul  se va scufunda. 
Mitul incendiului planetar (cunoscut încă din antichitate) care va aduce sfârșitul, află co-
respondent în focul cosmic (sau carul de foc al lui Dumnezeu) dinainte de Facerea lumii” 
(Prohin, 2013, p.61-69). Analizând într-un context mai larg motivul refacerii sau al recon-
stituirii universului, Eliade afirmă în legătură cu riturile Anului nou la mesopotamieni, că 
aceștia „simțeau că începutul era în mod organic legat de sfârșit care-l preceda, că acest 
«sfârșit» era de aceeași natură ca «haosul» dinaintea creației, și că, pentru acest motiv, 
sfârșitul era indispensabil oricărui nou început” (Eliade, 1978, p. 47). Același scenariu 
apocaliptic ilustrează în reprezentările mitice nevoia de curățare a lumii de toate accentele 
și manifestările răului. Într-o legendă reconstituită de către Tudor Pamfile aflăm o gamă 
întreagă de indici și principii după care se va produce curățarea pământului de tot ceea 
ce presupune răul. Toate acestea se vor întâmpla din cauză ticăloșiei oamenilor care va 
alimenta tot mai mult mânia lui Dumnezeu (Pamfile, 2014, p. 155-156). E aceeași mâ-
nie care a stat la baza îndepărtării cerului și a transformării divinității în deus otiosus. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



163

Philologia LXII
IANUARIE − APRILIE 2020

Numai că în legendele cosmogonice nu e doar o desolidarizare de răul produs, ci e nimi-
cirea atât a răului produs (existențial) cât și al răului ca atare (ontologic).

Însumând toate cele spuse până acum, putem spune că principiul răului, antro-
pomorfizat în cosmogonia populară românească în personaje precum Nefârtatul, dracul, 
Antihârț, diavolul ș.a., joacă un rol esențial în tot procesul de creație, dar și în desfășurarea 
proceselor de construire a civilizației umane. Pe de altă parte, în tendința omului de a 
săvârși binele, acest personaj mitic, prin caracterul său adversativ, devine cel ce poate 
stârni sau să alimenteze năzuința omului spre divinitate. După cum am observat, răul este 
un principiu fără de care nu poate fi posibilă Lumea (ce sensul de univers) în tot ansam-
blul ei, este indispensabil atât de binele ontologic cât și de cel existențial. Tot ceea ce este 
poartă în sine și niște accente drăcești. Acest rău presupune și o completare a binelui. Iar 
dacă am întoarce pe cealaltă parte această observație, atunci binele are nevoie de acest 
rău pentru a-și putea face simțită prezența, după principiul, acolo unde este răul, binele 
se înmulțește și mai tare. În aceste legende despre începutul lumii, am putut identifica 
reflecții mitice arhaice, unde sunt expuse niște „modele exemplare” de cum ar trebui să fie 
și chiar perceput întregul univers. Iar modul în care acest univers este constituit în viziu-
nea mitică, indică atitudinea omului arhaic față de principiul răului. În „binomul cosmo-
gonic” Diavolul este singurul personaj dintre cele două naturi supranaturale, față de care 
omul își poate permite unele excese, precum luarea în derâdere, își poate manifesta furia, 
ba chiar poate fi învinuit de micile insuccese, dar și justificat să lupte cu acesta. 

Referințe bibliografice

1. AFLOROAIEI, Lucia. Mitul cosmogonii. Variante românești și interpretări actuale. 
Iași: Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza” din Iași, 2009, 314 p.

2. BÂRLEA, Ovidiu. Folclorul românesc. București: Editura Minerva, 1981, vol. I, 
din II vol., 496 p.

3. BLAGA, Lucian. Izvoade. București: Editura Minerva, 1972, 297 p.
4. BLANARIU, Nicoleta Popa, Mentalitate şi structură lingvistică. Reminiscenţe ale 

imaginarului cosmo şi antropogonic. În: Distorsionări în comunicarea lingvistică, literară şi 
etnofolclorică romanească şi contextul european, volum îngrijit de Luminiţa Botoşineanu, 
Elena Dănilă, Cecilia Holban, Ofelia Ichim. Iaşi: Institutul de Filologie Română „A. 
Philippide» şi Editura Alfa, 2009. http://www.philippide.ro/distorsionari_2008/297304%20
POPA%20BLANARIU%20Nicoleta%202008.pdf (vizitat: 30.01.2019)

5. BRILL, Tony. Tipologia legendei populare românești. Volumul I, „Legenda etiolo-
gică”. Prefață de Sabina Ispas, ediție îngrijită și studiu introductiv de I. Oprișan. București: 
Editura Saeculum, 2005, 655 p.

6. CARTOJAN, Nicolae. Cărțile populare în literatura românească. Cuvânt înainte 
de Dan Zamfirescu și postfață de Mihai Moraru. București: Editura Enciclopedică Română, 
1974, vol. I din II vol. 338 p. 

7. COMAN, Mihai. Mitologie populară românească. Volumul I, „Viețuitoarele pă-
mântului și ale apei”. București: Editura Minerva, 1986, 233 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei



164

LXII Philologia
2020 IANUARIE − APRILIE

8. COSMA, Aurel jr. Mitologia română: cosmogonia, lumea spiritelor, originea ome-
nirii. Ediție îngrijită și prefață de Ionel Oprișan. București: Editura Vestala, 2015, 159 p.

9. ELIADE, Mircea și CULIANU, Ioan Petru. Dicționar al religiilor. Traducere de 
Cezar Baltag. București: Editura Humanitas, 1993, 334 p.

10. ELIADE, Mircea, apud Lucia Afloroaiei. Mitul Cosmogoni. Variante românești și 
interpretări actuale. Iași: Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza” din Iași, 2009, 314 p.

11. ELIADE, Mircea. Aspecte ale mitului. În românește de Paul G. Dinopol. Prefață de 
Vasile Nicolescu. București: Editura Univers, 1978, 195 p. 

12. ELIADE, Mircea. De la Zalmoxis la Genghis-Han. Traducere de Maria Ivănescu și 
Cezar Ivănescu. București: Editura Humanitas, 1995, 270p.

13. ELIADE, Mircea. Imagini și simboluri. Eseu despre simbolismul religios. Prefață de 
Georges Dumezil. Traducere de Alexandra Beldescu. București: Editura Humanitas, 1994, 239 p.

14. ELIADE, Mircea. Mefistofel și androginul. Traducere de Alexandru Cuniță. 
București: Editura Humanitas, 1995, 207 p.

15. ELIADE, Mircea. Tratat de istorie a religiilor. Traducere de Mariana Noica, 
prefață de Georges Dumezil și un cuvânt înainte al autorului, ediția a II-a. București: Editura 
Humanitas, 1995, 357 p.

16. KERNBACH, Victor. Universul mitic al românilor. București: Editura Științifică, 
1994, 364 p.

17. NICULIȚĂ-VORONCA, Elena. Datinile și credințele poporului român (adunate 
și așezate în ordine mitologică). Ediție îngrijită și introducere de Iordan Datcu. București: 
Editura Saeculum Vizual, 2008, vol. I din 2 vol, 463 p.

18. NOICA, Constantin. Cuvînt împreună despre rostirea românească. București: 
Editura Humanitas, 1996, 397 p.

19. OLTEANU, Antoaneta. Locul și locuirea la români – Facerea lumii. București: 
Editura Paideia, 2015, 160 p.

20. OTESCU, Ion. Credințele țăranului roman despre cer și stele. Ediție îngrijită de 
Gheorghe Petcu. Buzău: Editura Alpha MDN, 2005, 114 p.

21. PAMFILE, Tudor. Mitologia poporului român. Ediție îngrijită de I. Oprișan. 
București: Editura Vestala, 2014, 815 p.

22. PAPADIMA, Ovidiu. O viziune românească a lumii. Studiu de folclor. Cu o postfață 
de I. Oprișan. Ediția a II-a, revizuită. București: Editura Saeculum, 1995, 191 p.

23. PĂDURARU, Mircea. Reprezentarea diavolului în imaginarul literar românesc. 
Iași: Editura Universității „Al. I. Cuza”, 2012, 269 p.

24. PROHIN, Andrei. Repere ale gândirii mitice în eshatologia populară. În Buletin 
Științific. Revista de Etnografie. Științele Naturii și Muzeologie, numărul 19 (32), 2013, ISSN 
1857-0054, p. 61-69

25. ȘUȘTEA, Adrian. Sphaera Mundi. Paradigma filosofică a cosmogoniei poporane 
românești. București: Editura EuroPress Group, 2007, 359 p.

26. VLĂDUȚESCU, Gheorghe. Filosofia legendelor cosmogonice românești. 
București: Editura Paideia, 2012, 212 p.

27. VULCĂNESCU, Romulus. Mitologie română. București: Editura Academiei 
Republicii Socialiste România, 1987, 705 p.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 07:23:05 UTC)
BDD-A31207 © 2020 Academia de Științe a Moldovei

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

