
124 R O M Â N Ă

Th.C. – prof. dr., critic şi
istoric literar, prozator şi

eseist. Autor al mai
multor volume, dintre

care Dubla sacrificare a lui
Eminescu (a cunoscut trei
ediţii), Complexul Bacovia,

(2003), Basarabia sau drama
sfâşierii (2003), Duminica

mare a lui Grigore Vieru
(2004), Transmodernismul

(2005), A doua schimbare la
faţă (2008), Istoria „canonică”

a literaturii române (2009),
Eminescu în captivitatea

„nebuniei" (2011), În oglinzile
lui Victor Teleucă (2012), 
Literatura română acasă 
(2014), Dialogurile unui 

provincial (2015) ș. a.
Laureat al mai multor

premii acordate de Uniunile
Scriitorilor din România şi

din Republica Moldova.

Spre deosebire de indianizatul Demetrio Ma-
rin, eminenta profesoară Rosa del Conte, au-
toarea uneia dintre exegezele capitale ale emi-
nescologiei (Mihai Eminescu o dell’Assoluto, 
1961, apărută în traducerea românească a lui 
Marian Papahagi abia în 1990), a înțeles încăr-
cătura creștină a operei lui Eminescu, venind, 
printr-o limbă „ce-și afundă rădăcinile în cea 
mai autentică spiritualitate a neamului său”, 
care, în niciun caz nu este nici indiană, nici 
schopenhaueriană, ci creștin-ortodoxă. Autoa-
rea l-a văzut, ca gândire filosofică, un kantian 
care adoptă uneori și limbajul lui Schopenha-
uer (cel mai puțin original, în cazul poetului 
român, crede autoarea). Rosa del Conte e 
printre puținii exegeți care simte importanța 
ontologică a conceptului filosofic de arheu, ca 
„singura realitate pe lume”, vizând Absolutul, 
țintă a cărții sale. Ștefan Munteanu consideră 
că „marele merit al autoarei vine de la faptul că 
reconsideră maniera în care trebuie raportată 
creația eminesciană la filosofia lui Schopenha-
uer. Contrar viziunilor critice anterioare, care 
reduceau toată gândirea poetului la pesimismul 
filosofului german, Rosa del Conte sesizează 

Theodor CODREANU
O istorie a gândirii 
filosofice eminesciene (II)

Partea I vezi „Limba Română”, Chișinău, nr. 1 (255), 
2020, p. 238-244.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A31152 © 2020 Revista „Limba Română”



C R I T I C Ă .  E S E U 125

nuanța esențială care-i separă pe cei doi creatori” (p. 74), citând: „Apro-
fundarea logică a «non-sensului vieții», pe care Eminescu o intuise deja 
prin experiența sentimentală, va fi întreprinsă sub influența gândirii lui 
Schopenhauer. Dar, câtă vreme pentru Schopenhauer Dorința de viață, 
principiul metafizic, devine și unicul principiu ontologic al universului, 
Eminescu va denunța, prin chiar oscilațiile gândirii sale, imposibilitatea 
aproape absolută de a renunța la un Principiu transcendent”. Compara-
tiv cu Schopenhauer, la român, se insinuează în tainica voință, ceva din 
manifestarea lucrului în sine kantian, un „absolut care se hipostaziază în 
figura Demiurgului” din Luceafărul. De aceea, Noica a spus că Eminescu 
a venit cu mâna plină în fața neființei. Poetul, crede autoarea, venea cu un 
fel de „spaimă religioasă” în fața neființei. Ștefan Munteanu înclină însă 
către una metafizică, filosofică, exprimând reticența în fața suprapune-
rii nivelului filosofic cu cel teologic, demersul său fiind, în primul rând, 
abordarea filosofiei, nu a religiozității eminesciene (p. 75). Nu e de acord 
cu Rosa del Conte, care afirmă: „Această exigență a divinului, care este 
căutare de adevăruri și valori absolute, a rămas imprimată ca o trăsătură 
asupra operei sale și de aceea nu ezităm să-l numim pe Eminescu un ge-
niu religios”.

Iată o evaluare ce ridică o nuanță capitală în raportul dintre poezie și fi-
losofie la Eminescu, dar și în genere. Dacă am înțeles bine, Ștefan Mun-
teanu optează pentru o ierarhizare a trei niveluri de Realitate spirituală: 
religiosul, poeticul, filosoficul, în vârful scării stând filosofia, poezia fiind un 
fel de intermediar între cele două niveluri spirituale. Abordarea amintește 
de metodologia transdisciplinară. În această scară, terțiul tainic inclus ar 
trebui să fie poezia care se raportează, în primul rând, la filosofie (ca în 
opera lui Eminescu), și în plan secund la religie. Referențialitatea aceasta 
este pe deplin explicabilă la un filosof de meserie, cum este Ștefan Mun-
teanu, iar legitimarea poate veni de acolo că religiile sunt mai „partizane” 
decât poezia și filosofia, acestea din urmă neprovocând războaie religioa-
se, ci voind să armonizeze lumea. Altfel spus, de către Ștefan Munteanu, 
„geniul autentic nu poate fi religios, ori nereligios. El este geniu și se ra-
portează în mod principial-ideatic la Absolut, nu în sens partinic, religi-
os. Absolutul lui Eminescu nu este o divinitate determinată, responsabi-
lă pentru o dogmă sau alta, ci este Idealul imaginației sale, este Principiul 
care ispitește lumea, situat dincolo de orice doctrină religioasă deter-
minată” (p. 76-77). În această complexă ecuație, în care nu există răgaz 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A31152 © 2020 Revista „Limba Română”



126 R O M Â N Ă
de pace și de complementaritate între diverse religii, adevărul nu poate 
fi decât de partea lui Ștefan Munteanu. Dar mă întreb dacă nu cumva 
Eminescu depășește și transfigurează și asemenea antinomii, înțelegând 
că învățătura lui Hristos nu este o simplă religie, cum cred foarte mulți 
ideologi (ba chiar și unii teologi, răstălmăcitori de dogmă) care se erijea-
ză, finalmente, în filosofi raționaliști, secularizați în marginile ateismului. 
Geniul lui Eminescu nu putea să nu intuiască posibila antiteză dintre re-
ligie și filosofie. Observă, mai întâi, ostilitatea unor preoți față de filosofi, 
între care el interpune poezia chiar printr-o poezie, intitulând-o, grăitor, 
Preot și filosof. După ce respinge mustrarea din tendința partizanală a 
dogmaticilor, Eminescu vine cu soluția transfiguratoare a întâlnirii față 
către față cu divinitatea: 

„Nu ne mustrați! Noi suntem de cei cu-auzul fin 
Și pricepurăm șoapta misterului divin.
Urmați în calea voastră mulțimii de absurzi
Și compuneți simfònii și imnuri pentru surzi,
Ascuteți adevărul în idoli, pietre, lemn,
Căci doar astfel pricepe tot neamul cel nedemn
Al oamenilor zilei sublimul adevăr –
Ce voi spuneți în pilde, iar noi l-avem din cer”.

Eminescu știa că Iisus se adresa în pilde chiar și apostolilor, întrucât 
nu cunoșteau Adevărul, fiind la vârsta spirituală a hrănirii cu „lapte”.  
Iisus le-o și spune direct. Abia la Cincizecime, prin pogorârea Duhu-
lui Sfânt, apostolii devin creștini. Autorul Luceafărului, ca poet și fi-
losof care pricepe șoapta misterului divin, nu este rupt de creștinism 
din cauză că a trecut prin filosofie, cu atât mai mult prin cea budistă 
sau cea kantiană, ambele aducătoare de pace eternă și de armonie. O 
spune textual, într-o enigmatică însemnare din mss. 2275bis, fila 8: 
„Eu sunt budist. Nefiind creștin simplu, ci creștin ridicat la puterea 
a 10-a”. Desigur, va avea grijă să spună că nu crede în Buddha-Sakya-
Muni, nici în Iehova, dumnezeul Vechiului Testament, pe care-l recuză 
în poemul Demonism, dar nu și pe Dumnezeul treimic, Iisus Hristos, 
despre care am citat mai înainte din „Timpul”. Așa cum poetul a respins 
diversele sisteme filosofice, pancronic cu Nietzsche și protocronic față 
de Heidegger, punând în arheu sămânța unei ontologii fundamentale 
(încât e o laudă să-i reproșezi că nu a creat un sistem filosofic!), la fel 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A31152 © 2020 Revista „Limba Română”



C R I T I C Ă .  E S E U 127

poetul a respins multitudinea religiilor partizane, înțelegând, înaintea 
teologilor contemporani cu sine, că ceea ce noi numim religie creștin-
ortodoxă nu este o simplă religie, ci arheul tuturor religiilor. O afirmă 
teologi și filosofi creștini de talia lui Dumitru Stăniloae, Sf. Iustin Po-
povici sau Christos Yannaras. La fel, când Eminescu se întreabă și răs-
punde: „Există metafizica? Pân-acuma încă nu”, el înțelege că diversele 
numeroase sisteme vor trebui depășite printr-o ontologie fundamentală. 
Este chiar „modelul poetico-filosofic, pe care să se sprijine începutul 
procesului de cunoaștere”, cum înțelege și Ștefan Munteanu (p. 78). 
De aici uimirea poetului în fața puterii de cunoaștere a omului: „Cum 
în fire-s numai margini, e în om nemărginire./ Cât geniu, câtă putere 
într-o mână de pământ”. Pesimist un asemenea gânditor? E desigur, o 
glumă eminescologică!

Cred că valorificarea cărții Rosei del Conte din perspectivă filosofi-
că-poetică-religioasă către atare lumină spirituală suntem conduși încă 
din titlul Mihai Eminescu o dell’Assoluto. Firește, trecând, între altele, 
prin viziunea poetului privitor la spațiu și timp, autoarea italiană  vă-
zându-l pe autorul Epigonilor ca pe un mare poet al timpului, ca și Ioan 
Guția, de unde izvorul inconfundabilei melancolii eminesciene, senti-
ment care nu e pesimism schopenhauerian, ci unul „structural gnos-
tic”.  Există, totuși, riscul supradimensionării timpului în defavoarea 
spațiului, ținând seamă de simultaneitatea dinamică spațio-temporală 
a vizionarismului eminescian, vădită nu numai în Luceafărul, La steaua, 
Povestea magului călător în stele sau în Sărmanul Dionis, dar și în nota-
comentariu în marginea traducerii Criticii rațiunii pure (mss. 2258, f. 
114), invocată și de Ștefan Munteanu: „Representația e un ghem, ab-
solut unul și simultan. Resfirarea acestui ghem e timpul și – experiența. 
Sau și un fuior, din care toarce firul timpului, văzând numai astfel ce 
conține. Din nefericire atât torsul cât și fuiorul țin întruna. Cine poate 
privi abstrăgând de la tors, are predispoziție filosofică”. Eminescu știa 
că spațiul e apanajul ochiului, pe când timpul, al auzului. Tudor Vianu 
mărturisea că nu a întâlnit un alt poet și gânditor care să fie deopotrivă 
atât de vizual și de auditiv. Altminteri, această simultaneizare este pri-
vilegiată nu de timp, ci de spațiu/privire, abstragerea de la tors/timp 
fiind condiția filosofării.

(Va urma)

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 20:47:57 UTC)
BDD-A31152 © 2020 Revista „Limba Română”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

