
Discours solidariste et intervention humani-
taire. Repenser la souveraineté, la responsa-
bilité et la moralité dans la politique globale

Synergies Roumanie n° 14 - 2019 p. 69-81

69

Reçu le 12-09-2019 / Évalué le 25-09-2019 / Accepté le 05-10-2019

Résumé

Cette étude aborde le solidarisme et l’intervention humanitaire et analyse les 
arguments-clés du discours solidariste. Par la repensée du concept de souveraineté 
de l’État, les solidaristes tâchent de réconcilier la tension entre l’ordre parmi 
les États et la justice à l’intérieur des États. Reposant sur des arguments moraux 
et légaux, le solidarisme essaye de modeler le comportement des États dans la 
politique internationale, tout en attirant l’attention sur la responsabilité globale 
de protéger. Sur le plan méthodologique, la question de recherche essentielle est : 
quels sont les piliers principaux du discours solidariste visant l’intervention humani-
taire ? En outre, l’article se propose de montrer comment la période d’après la 
Guerre froide a témoigné d’une évolution vers une société globale des États, telle 
qu’elle a été imaginée par les solidaristes, et d’une évolution depuis « l’intervention 
humanitaire » vers une « responsabilité de protéger ». Notre problématisation se 
concentre sur l’aspect suivant : si les États sont prédisposés ou non à agir selon le 
noyau doctrinaire exposé par les penseurs solidaristes.

Mots-clés : solidarisme, l’École anglaise, intervention humanitaire, responsabilité 
de protéger, ICISS

The Solidarist Discourse and Humanitarian Intervention.  
Revisiting Sovereignty, Responsibility and Morality in Global Politics

Abstract

This paper tackles solidarism and humanitarian intervention and analyses the core 
arguments of the solidarist discourse. By revisiting the concept of state sovereignty, 
solidarists try to reconcile the tension between order among states and justice 
within states. Building on moral and legal arguments, solidarism tries to shape state 
behaviour in international politics by drawing attention to the global responsibility 
to protect. Methodologically, the underlying research question is: what are the 
main pillars of the solidarist discourse with respect to humanitarian intervention? 
Moreover, the article moves on to show how the post-Cold War period witnessed 
an evolution towards a global society of states, as imagined by solidarists, and an 
evolution from “humanitarian intervention” towards a “responsibility to protect”. 

Laura M. Herța
Faculté d’études européennes, 

Département de relations internationales et d’études allemandes, 
Université Babeş-Bolyai Cluj-Napoca, Roumanie

laura.herta@euro.ubbcluj.ro

GERFLINT

ISSN 1841-8333
ISSN en ligne 2261-3463

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Synergies Roumanie n° 14 - 2019 p. 69-81

Our argumentation focuses on the following aspect: whether states are or not prone 
to act according to the doctrine core produced by solidarist thinkers.

Keywords: solidarism, the English School, humanitarian intervention, responsibility 
to protect, ICISS

Introduction

Le dessein principal de cet article est de présenter et d’analyser les piliers du 
solidarisme dans la politique mondiale, dans le contexte de l’intervention humani-
taire. Le contraste entre deux périodes historiques y est envisagé (l’époque de la 
Guerre froide et la période d’après la Guerre froide), du point de vue des pratiques 
légitimes des États. L’article est construit sur la base de certaines idées présentées 
antérieurement (Herța, 2019a), mais il continue l’argumentation par une investi-
gation du noyau de la pensée solidariste visant l’intervention humanitaire. Ainsi, 
l’article mettra en évidence les évolutions d’après la Guerre froide (autant sur le 
plan doctrinaire que sur celui de l’action), par le biais du remplacement de l’idée 
d’intervention humanitaire par la norme proposée par la Commission internationale 
de l’intervention et de la souveraineté des États, à savoir «  la responsabilité de 
protéger ».

L’analyse des discours implique une variété d’approches et d’outils méthodo-
logiques ou analytiques (Corpădean, 2013a, Corpădean 2013b, Mureșan, 2015, 
Corpădean 2015, Pop-Flanja, 2015). Dans cet article, le discours solidariste sera 
abordé comme ayant été bâti autour de certains arguments principaux visant les 
impératifs moraux de l’intervention humanitaire, les principes légaux derrière 
l’action poussée par le côté humanitaire et la responsabilité globale de la protection 
des droits de l’homme.

L’article est divisé en trois parties principales. La première est sous-divisée en 
deux sections distinctes : l’une se concentrera sur l’intervention humanitaire, en 
la définissant et en expliquant ses traits essentiels, tandis que l’autre soulignera 
les principes et les croyances fondamentales de l’École anglaise dans le domaine 
des Relations internationales (ou bien de la International Society School). La 
deuxième partie détaillera et analysera les arguments principaux du solidarisme 
visant la réinterprétation de la souveraineté (à savoir, la souveraineté en tant que 
responsabilité). La dernière partie montrera l’évolution de l’idée « d’intervention 
humanitaire » vers celle de « responsabilité de protéger » les civils affectés par 
les conflits interétatiques, le génocide, ou bien les crimes contre l’humanité. 
Notre argument central est que cette évolution indique clairement les contours 
d’une société internationale, telle qu’elle a été décrite par les solidaristes, dans 
laquelle les États partagent certaines valeurs et obligations, comme celles visant 

70

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Discours solidariste et intervention humanitaire

leur réaction au cas où il y aurait des crises humanitaires. Notre observation est 
que les États ont une tendance de se mettre d’accord sur l’impératif moral et la 
nécessité de l’intervention, lorsqu’il s’agit d’une crise humanitaire imminente ; ce 
qui sépare les États, c’est la manière de mettre en application ces interventions 
(par le changement ou non du régime considéré responsable des atrocités).

Solidarisme et intervention humanitaire. Approches conceptuelles.
Comment définir l’intervention humanitaire

L’idée de définir l’intervention humanitaire s’est avérée une démarche 
complexe qui, jusqu’à présent, a été fondée sur la recherche empirique systémique 
et l’analyse solide des documents. Les savants de l’École anglaise ont été préoc-
cupés par la société internationale des États, le degré prononcé d’ordre parmi les 
États et le rôle des normes dans la règlementation du comportement des États. 
R.J. Vincent a défini l’intervention dans son livre de chevet Nonintervention and 
International Order comme suit : « Une activité entreprise par un État, un groupe 
à l’intérieur d’un État, un groupe d’États ou une organisation internationale qui 
s’implique de manière coercitive dans les affaires domestiques d’un autre État » 
(Vincent, 1974 : 13). La définition de Vincent, du début des années 1970, révèle 
un trait essentiel de l’ordre international pendant la période de la Guerre froide 
et une nécessité impérieuse des relations entre les États, c’est-à-dire la règle de 
la non intervention dans la politique intérieure des États, qui est le corollaire de 
la souveraineté d’un État. Par conséquent, l’intervention a été traditionnellement 
regardée comme une violation de la pratique des États et du droit international, 
étant une action controversée.

Selon Weiss et Hubert, « la définition de l’humanitaire, comme justification de 
l’intervention, est un seuil majeur de la souffrance. Il se réfère à la menace ou 
à l’occurrence même d’une perte significative de vies humaines (y compris, sans 
doute, le génocide), de migrations forcées et d’amples abus des droits de l’homme. 
Les actes qui choquent la conscience et qui réclament une impulsion humanitaire 
de base restent politiquement forts  » (Weiss, Hubert, 2001 : 15). Selon Michael 
Walzer, « l’intervention humanitaire est justifiée lorsque c’est une réponse (avec 
des perspectives raisonnables de succès) à des actes qui choquent la conscience 
morale de l’humanité ». (Walzer, 2006 : 107).

Des auteurs comme J. L. Holzgrefe et Allen Buchanan offrent une définition qui 
inclut l’acte de l’aide humanitaire et qui fait mention claire de la préoccupation 
pour les droits de l’homme associés à une telle pratique : « [L’intervention humani-
taire] est la menace ou l’usage de la force au-delà des frontières de l’État par un 
État (ou un groupe d’États) afin de prévenir ou de mettre fin à des violations graves 
et étendues des droits fondamentaux des individus, autres que ses propres citoyens, 

71

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Synergies Roumanie n° 14 - 2019 p. 69-81

sans avoir la permission de l’État sur le territoire duquel la force est appliquée » 

(Holzgrefe, 2003: 18; Buchanan, 2003: 130). Une clarification supplémentaire est 

fournie par Holzgrefe, qui affirme que cette définition opérationnelle est vouée à 

exclure de manière délibérée d’autres types d’engagement associés occasionnel-

lement avec les notions de : « interventions non armées telles la menace ou l’usage 

des sanctions économiques, diplomatiques ou d’autres, et interventions armées 

visant la protection ou le secours des ressortissants de l’État intervenant »; le but 

de cette différenciation est d’examiner « si les États peuvent utiliser la force afin 

de protéger les droits des individus, autres que leurs propres citoyens » (Holzgrefe, 

2003: 18).

Il y a des caractéristiques spécifiques aux actes humanitaires, comme celles 

discutées dans cet article, et toutes sont incluses dans l’intervention humanitaire 

armée. Ainsi, la définition conçue par Jennifer M. Welsh est considérée précise dans 

ce cas  : l’intervention humanitaire implique «  l’interférence coercitive dans les 

affaires intérieures d’un État, impliquant l’usage de la force armée, afin d’adresser 

des violations massives des droits de l’homme ou de prévenir la souffrance humaine 

répandue » (Welsh, 2004 : 3).

Dans les années 1990, la préoccupation pour la souffrance humaine et l’inter-

vention humanitaire s’est intensifiée, et les deux idées semblaient être étroitement 

liées. Les interventions au Nord de l’Iraq, en Bosnie-et-Herzégovine et en Somalie 

ont été fondées sur des impératifs moraux évidents (déclenchés par l’attention 

des médias pour le drame des Kurdes, l’épuration ethnique en Bosnie et, respecti-

vement, la famine et la souffrance humaine en Somalie). Autrement dit, la justifi-

cation de l’usage de la force militaire s’est bâtie sur la nécessité de sauver les civils 

innocents, tandis que l’interventionnisme, en tant que violation de la souveraineté, 

semblait pâlir devant l’impératif de l’intervention vouée à atteindre des objectifs 

humanitaires.

En conséquence, dans cet article, l’intervention humanitaire est perçue comme 

des actions en commun entreprises par un groupe d’États ou par une organisation 

internationale telle les Nations unies, sur le territoire d’un autre État, afin de mettre 

fin aux violations des droits de l’homme associées avec les urgences humanitaires.

Solidarisme et l’École anglaise

Le Pluralisme et le Solidarisme sont deux concepts développés par l’École 

anglaise dans le domaine des Relations internationales. L’École anglaise (appelée 

aussi la International Society School ou les institutionnalistes britanniques) désigne 

un groupe de savants (non pas tous Anglais, mais tous ayant étudié et publié en 

72

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Discours solidariste et intervention humanitaire

Grande Bretagne) dont la préoccupation principale a visé la société des États ou 

la société internationale, par opposition au système international (tel qu’il est 

expliqué par le Réalisme ou le Néoréalisme dans les Relations internationales).

Les penseurs de l’École anglaise sont Hedley Bull, Martin Wight, Adam Watson, 

James Mayall, Robert Jackson, R.J. Vincent, Tim Dunne, Nicholas Wheeler et 

d’autres. Leur principe le plus important est que le système international des États 

est intégré dans une société des États qui comprend des normes, des valeurs, des 

règles et des institutions, toutes reconnues et acceptées par les États et toutes 

permettant au système de fonctionner (Ruggie, 1998 : 11-28 ; Neumann, Wæver, 

2005: 41-70, Wheeler, 2003, Herța: 2012, 9).

Selon Hedley Bull, « un système des États (ou système international) est formé 

lorsque deux ou plusieurs États ont assez de contacts entre eux et lorsque les uns 

ont un impact suffisamment grand sur les décisions des autres pour les déterminer 

à se comporter – au moins en quelque sorte – comme faisant partie d’un tout […]. 

Une société des États (ou société internationale) existe quand un groupe d’États, 

conscients de certains intérêts et valeurs communs, forment une société dans 

le sens où ils se perçoivent comme liés par un set commun de règles dans leurs 

relations réciproques » (Bull, 1977 : 9-10, 13).

En 1966, Hedley Bull a publié l’essai « The Grotian Conception of International 

Society », dans lequel il a fait la distinction entre deux conceptions sur la société 

internationale : le pluralisme et le solidarisme. L’hypothèse centrale du solidarisme 

est « la solidarité, ou la potentielle solidarité, entre les États qui comprennent la 

société internationale, en matière de mise en application de la loi. » En revanche, le 

pluralisme prétend que « les États ne manifestent pas ce genre de solidarité, et sont 

capables de s’entendre seulement pour certains buts minimaux qui ne comprennent 

pas la mise en application de la loi » (Bain, 2018 : 1). Comme il a été montré par 

Hidemi Suganami, une partie-clé de la « division pluralisme/solidarisme » tourne 

autour de la question de l’intervention humanitaire, à savoir «  si la société des 

États souverains devrait accepter la pratique de l’intervention militaire unilatérale 

en tant que réponse légitime aux violations massives des droits de l’homme par un 

régime, contre le peuple qu’il gouverne » (Suganami, 2010 : 25). La pensée plura-

liste rejette la légitimité ou la légalité de cette pratique dans les relations entre les 

États, tandis que le solidarisme se concentre sur des arguments autant moraux que 

légaux afin de soutenir cette pratique dans la politique mondiale.

Pendant la période de la Guerre froide, le pluralisme a prévalu dans le système 

international, et l’ordre parmi les États, fondé sur la souveraineté et la non 

intervention dans les affaires intérieures des États, était vu comme la manière la 

73

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Synergies Roumanie n° 14 - 2019 p. 69-81

plus efficace de dissuader la guerre entre les États. Néanmoins, les années 1990 
ont apporté de nouveaux défis pour la sécurité (humaine), tout en assistant à la 
transformation de la guerre (les civils en devenant la cible et l’épuration ethnique 
la stratégie principale). Les interventions humanitaires au nord de l’Iraq (1991-
1992), en Somalie (1992-1995), en Bosnie-Herzégovine (1992-1995), le génocide et 
l’intervention échouée au Rwanda (1994), ont tous engendré un nouveau débat 
autour du pluralisme-solidarisme, où beaucoup de savants ont promu l’intervention 
humanitaire armée suite aux abus contre les droits de l’homme et aux crises 
humanitaires. Ainsi, le solidarisme a été amplement repensé et soutenu.

Le discours solidariste. Repenser la souveraineté, la responsabilité et la moralité 
dans la politique globale

Le noyau des arguments solidaristes vise la préoccupation pour les droits de 
l’homme et pour les individus, perçus comme sujets-clés du droit international, et 
non pas les États et leurs droits. Wheeler affirme que « le solidarisme est engagé 
à préserver les standards minimaux de l’humanité commune, ce qui signifie qu’il 
place les victimes des abus contre les droits de l’homme au centre de son projet 
théorique, puisqu’il est engagé à explorer la façon dont la société des États pourrait 
devenir plus hospitalière à la promotion de la justice dans la politique mondiale » 
(Wheeler, 2003 : 37).

Le solidarisme postule, en fait, que l’intervention humanitaire est légalement 
permise et moralement impérative (Herța, 2013 : 18). Dans ce qui suit, nous présen-
terons et analyserons les principaux piliers du discours solidariste, en matière de 
souveraineté, responsabilité et moralité dans la politique mondiale.

L’un des arguments forts du discours solidariste est centré sur la notion de 
souveraineté. En bref, le solidarisme révise l’essence du concept et envisage la 
souveraineté comme responsabilité. La Commission internationale de l’intervention 
et de la souveraineté des États (ICISS) a été établie lors du Sommet du millénaire 
des Nations unies de septembre 2000. Elle a été lancée suite à l’initiative du 
gouvernement canadien et, en 2001, elle a publié le Rapport intitulé « La responsa-
bilité de protéger » (Evans, 2008 : 38-39), aussi bien qu’un volume supplémentaire 
d’essais de recherche, bibliographie et matériau-cadre, édité par Thomas G. Weiss 
et Don Hubert. Ab initio, la Commission internationale de l’intervention et de la 
souveraineté des États a eu trois buts essentiels  : «  1) de promouvoir un débat 

compréhensif sur la question de l’intervention humanitaire ; 2) de créer un nouveau 

consensus politique global sur la manière d’avancer ; et 3) de trouver de nouveaux 

moyens de réconciliation des principes de l’intervention et de la souveraineté des 

États » (Welsh, 2002 : 510).

74

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Discours solidariste et intervention humanitaire

Sur ce point, il s’impose une clarification contextuelle, qui nous aide à comprendre 

comment la responsabilité de protéger (R2P) a été coagulée. L’ordre d’après la 

Guerre froide n’a plus été mis en question par des agressions conventionnelles entre 

les États (à l’exception, bien sûr, de l’invasion du Kuwait par l’Iraq), mais plutôt par 

des conflits intérieurs et des divergences à l’intérieur des États qui ont affecté les 

civils de manière grossière et choquante, déplaçant le locus des violences depuis le 

secteur militaire vers le sociétal. Des cas comme la Somalie, la Bosnie, le Rwanda, 

le Burundi, le Kosovo, la RD du Congo, la Sierra Leone et le Darfour sont illustratifs 

à ce propos, tout en montrant l’échec de la communauté internationale dans la 

prévention des atrocités et de la souffrance humaine.

Pendant l’ère de la Guerre froide, le droit d’intervenir était au cœur du débat, 

mais graduellement, le noyau de ce débat a changé dans les années 1990, créant 

ainsi un contexte positif pour l’émergence de la R2P. Les réalités des guerres à 

l’intérieur des États (ou guerres civiles) dans les années 1990 ont affiché des épura-

tions ethniques, des enfants soldats, de la famine, des déplacements humains et 

des brutalités contre les civils. Ainsi, le droit d’intervenir dans de telles situations 

choquantes et extraordinaires est devenu une réponse légitime aux violations des 

droits de l’homme et à la souffrance humaine.

Chantal De Jonge Oudraat a observé que « à la différence du début des années 

1990, le débat à la fin de la décennie a été concentré non sur la question si les 

raisons humanitaires pourraient être caractérisées comme menaces à la paix et à la 

sécurité internationales, justifiant donc l’intervention dans les affaires intérieures 

des États, mais plutôt sur l’idée si de telles interventions devaient ou non être 

autorisées par le Conseil de sécurité des Nations unies » (De Jonge Oudraat, 2000: 

419). C’est dans ce contexte que la responsabilité de protéger (R2P) a émergé 

et que, comme il a été montré par Evans, elle a indiqué «  la solution  » et la 

transition depuis le droit d’intervenir jusqu’aux interventions visant et dictées 

par la responsabilité de protéger. La R2P a été intrinsèquement liée aux nouveau 

défis de sécurité, telles les guerres à l’intérieur des États (ICISS, 2001 : 4-6), et 

aux nouvelles menaces du monde globalisé, comme les acteurs non étatiques, 

la question saillante des réfugiés ou des déplacés internes, la sécurité humaine 

(Kaldor, 2007, Thakur, 2006), les États faillis ou, comme William Zartman les a 

nommés, les États défaillants (Zartman, 1995). 

Comme il a été mentionné dans le Rapport de la ICISS, la responsabilité de 

protéger est fondée sur certains principes fondamentaux :

« A. La souveraineté d’un État implique la responsabilité, et la responsabilité 

primaire de protéger son propre peuple appartient à l’État même.

75

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Synergies Roumanie n° 14 - 2019 p. 69-81

B. Lorsqu’une population souffre des préjudices graves, suite à une guerre 

intérieure, une insurrection, des répressions ou l’échec de l’État, et l’État en 

question n’est pas disposé à ou est incapable de les arrêter ou prévenir, le principe 

de la non intervention cède à la responsabilité internationale de protéger » (ICISS, 

2001: XI).

En outre, selon le Rapport de la ICISS, 

« �Les fondements de la responsabilité de protéger, en tant que principe directeur 

pour la communauté internationale des États, réside dans : 

A. des obligations inhérentes au concept de souveraineté ; 

B. �la responsabilité du Conseil de sécurité, selon l’Article 2(4) de la Charte des 

Nations unies, de maintenir la paix et la sécurité internationales ; 

C. �des obligations légales spécifiques émanant des déclarations, des conventions 

et des traités visant les droits de l’homme et la protection humaine, du droit 

humanitaire international et du droit national ; 

D. �la pratique courante des États, des organisations régionales et du Conseil de 

sécurité même » (ICISS, 2001 : XI).

La responsabilité de protéger de telles normes implique le fait que, en dernier 

recours, la communauté internationale ou des États appartenant à celle-ci sont 

légitimés à recourir à la force militaire contre un autre État, dans le but de 

sauver les civils en danger. On démontre que ce droit dérive d’un changement 

de conceptualisation de la souveraineté dans la politique mondiale, c’est-à-dire 

depuis la «  souveraineté en tant qu’autorité  » à la «  souveraineté en tant que 

responsabilité ». La différence énorme est que, tandis que cette première se réfère 

au contrôle des États sur leurs territoires et populations, cette dernière « suggère 

que la souveraineté est conditionnée par le respect démontré par un État pour un 

standard minimal des droits de l’homme » (Welsh, 2002 : 510-511). Cette assertion 

est adoptée par d’autres auteurs, afin d’indiquer les limites de la souveraineté, 

comme elles sont inhérentes dans la Charte des Nations unies :

« Selon le Chapitre VII, la souveraineté n’est pas une barrière contre l’action 

effectuée par le Conseil de sécurité dans le cadre des mesures prises en réponse 

à une menace contre la paix, une violation de la paix ou un acte d’agression ; 

autrement dit, la souveraineté des États, telle qu’elle est reconnue par la Charte 

des Nations unies, cède aux exigences de la paix et de la sécurité internationales. 

Or, le statut d’égalité souveraine est applicable à chaque État seulement lorsqu’il y 

a stabilité, paix et ordre parmi les États » (Weiss, Hubert, 2001 : 7).

Pour conclure, le solidarisme se concentre sur l’habileté et, ce qui s’avère 

plus important, la disponibilité des États de répondre aux violations des droits de 

76

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Discours solidariste et intervention humanitaire

l’homme et à la souffrance humaine. En fait, on souligne que les États ne peuvent 

pas rester passifs devant le génocide et les abus massifs des droits de l’homme et 

qu’ils sont prêts à soutenir les droits de l’homme à l’intérieur et à l’étranger, même 

si ceci implique l’idée de repenser la souveraineté. Les arguments principaux du 

discours solidariste sont construits autour des impératifs moraux (Pantea, 2013), 

des fondements légaux (puisque la plupart des États ont signé des conventions et 

des traités internationaux visant la promotion des droits de l’homme) et du besoin 

d’attacher la responsabilité (pour la protection des droits de l’homme) à la souve-

raineté des États.

De l’intervention humanitaire à la responsabilité de protéger

La période de la Guerre froide a été marquée par toute une série de controverses 

autour du sens du syntagme « intervention humanitaire ». Le terme « intervention » 

indiquait une forme de violation de l’indépendance politique de l’État, tandis que 

la souveraineté de l’État était perçue comme inviolable. Le terme « humanitaire », 

quoique noble ou moral, était en quelque sorte masqué par l’idée d’intervention-

nisme dans les affaires intérieures d’autres États. Comme nous l’avons expliqué 

dans nos études (Herța, 2019 : 222), on peut affirmer que le mot « intervention » 

a toujours éclipsé le terme «  humanitaire  » et a altéré les sens et les traits 

essentiels de l’intervention humanitaire, à savoir l’action militaire qui devait 

sauver des individus du génocide ou de l’épuration ethnique. Pendant la Guerre 

froide, beaucoup de crises humanitaires, génocides et atrocités ont été provoqués 

justement par ce manque de réponses concertées de la part de la communauté 

internationale ou de l’ONU. Sur le plan idéel, l’absence d’une réaction immédiate 

était basée sur l’acception de «  l’intervention humanitaire  » comme un assaut 

contre la souveraineté et non pas comme un moyen nécessaire, bien que militaire, 

par lequel on pouvait sauver la population civile. C’est Gareth Evans qui a montré 

que :

 « L’état d’esprit que même les crimes sous la forme d’atrocités massives comme 

ceux des champs des meurtres de Cambodge ne concernaient tout simplement pas 

le reste du monde était dominant tout au long du premier demi-siècle d’existence 

de l’ONU : l’invasion du Cambodge par le Vietnam en 1978, qui a arrêté les Khmers 

rouges dans leurs traces, a été universellement attaquée comme une violation de 

la souveraineté d’un État, au lieu d’être applaudie. Et la Tanzanie a dû justifier son 

renversement d’Idi Amin d’Uganda en 1979 en invoquant « l’auto-défense » et non 

pas une justification plus ample visant les droits de l’homme. Il en va de même pour 

l’intervention de l’Inde à l’Est du Pakistan en 1971. » (Gareth, 2011 : 40).

77

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Synergies Roumanie n° 14 - 2019 p. 69-81

Comme nous l’avons déjà montré ci-dessus, le Rapport de l’ICISS a fourni plusieurs 

idées innovatrices. Premièrement, il a revisité le concept de souveraineté, en 

insistant, au-delà du droit à ceci sur un territoire souverain et de son indépendance 

politique, sur l’obligation des États concernant le respect des droits de l’homme. 

En plus, la Commission a indiqué que tous les débats antérieurs sur l’intervention 

humanitaire avaient été en fait des perspectives pour et contre un droit à l’inter-

vention d’un État ou d’un groupe d’États contre un autre État. L’ICISS a mis en 

évidence le fait que la protection des individus et de la sécurité humaine ne pouvait 

pas être atteinte par un « droit à l’intervention », mais par une « responsabilité de 

protéger » (Weiss, Hubert, 2001 : 11, 17). Finalement, la Commission a tracé trois 

responsabilités spécifiques, qui devraient correspondre à des étapes distinctes  : 

la responsabilité de protéger, la responsabilité de réagir et la responsabilité de 

reconstruire (Weiss, Hubert, 2001 : 39-45).

Notre argument est qu’on peut observer une société internationale des États, 

conscients de certaines valeurs communes, aussi bien que la nécessité d’assumer 

des responsabilités visant la sauvegarde des civils affectés par les conflits intérieurs, 

l’épuration ethnique, soumis à des atrocités par leur propre gouvernement. Certes, 

la réaction des États ou de l’ONU reste discutable, le facteur politique différencie 

toujours certaines crises « urgentes » des autres et la sélectivité de la réponse reste 

un aspect qui diminue l’optimisme autour de la solidarité au niveau international 

et de la réaction désintéressée à la souffrance humaine. Cependant, les prémices 

des solidaristes semblent être validées par les transformations récentes, puisque 

ces dernières indiquent plutôt une évolution vers une société des États que vers un 

système international, tel qu’il est décrit par le Réalisme.

Conclusion

Le contexte qui nous concerne est centré autour d’un monde globalisé, dans 

lequel l’ordre international (ou bien, la paix et la sécurité internationales) est 

le mieux protégé par l’absence des guerres à l’intérieur des États et des crises 

humanitaires, vu que les effets de débordement de tels conflits armés intérieurs 

pourraient déstabiliser des régions entières et, par la suite, représenteraient des 

menaces sérieuses à la paix et à la sécurité internationales. Par conséquent, le 

discours solidariste n’aborde par l’ordre parmi les États (à savoir, l’absence des 

conflits armés entre les États et la non intervention dans les affaires intérieures des 

États) et la promotion de la justice à l’intérieur des États (c’est-à-dire le besoin de 

promouvoir les droits de l’homme, comme une responsabilité globale, bien qu’elle 

affecte la souveraineté des États) comme s’ils étaient mutuellement exclusifs, mais 

les considère des buts congruents de la société internationale des États.

78

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Discours solidariste et intervention humanitaire

Certes, la globalisation et l’interdépendance ont énormément changé l’ordre 

global. Dans l’ordre international d’après la Guerre froide, en raison de l’émer-

gence de la violence à l’intérieur des États (associée à la privation humaine, aux 

flux massifs de réfugiés, au déplacement, ou bien à la torture), qui déstabilise 

des régions et menace la sécurité internationale, il n’y a tout simplement pas de 

déconnexion entre les intérêts des États, d’une part, et la paix internationale, 

fondée sur le bien-être des individus, d’autre part.

Finalement, il existe un consensus sur le besoin de protéger les civils lorsque 

l’ordre à l’intérieur s’effondre, ou bien les gouvernements ne sont pas capables de 

sauver ou ne sauvent pas les civils eux-mêmes. L’acceptation rapide « d’employer 

tous les moyens nécessaires » dans une intervention militaire robuste en Lybie en 

2011 a marqué un moment important. D’autre part, étant donné les similarités avec 

le cas de la Syrie et toutefois le manque du consensus dans le cadre du Conseil de 

sécurité des Nations unies, nous pourrions affirmer que c’est toujours l’intérêt des 

États qui forme les décisions et éclipse la préoccupation pour les droits de l’homme. 

Cependant, le désaccord sur cette question ne se réfère pas forcément à la respon-

sabilité de protéger. En revanche, il résulte des interprétations divergentes visant 

le changement du régime pendant les opérations militaires humanitaires (auquel la 

Russie et la Chine s’opposent). Donc, le solidarisme reste validé par les décisions 

et les attitudes des États visant les préoccupations pour les individus et la respon-

sabilité de les protéger.

Bibliographie :

Alderson, K., Hurrell, A. (éd.). 2000. Hedley Bull on International Society, Londres : Palgrave.
Annan, K. A. 2000. We the Peoples : The Role of the United Nations in the twenty-first 
century, Report of the Secretary-General, The Millennium Assembly of the United Nations. 
[En ligne]  : http://unpan1.un.org/intradoc/groups/public/documents/un/unpan000923.pdf 
[consulté le 10 septembre 2019].
Bellamy, A. 2011. The Responsibility to Protect and the Problem of Regime Change. In  : 
Thomas G. Weiss et. al., The Responsibility to Protect: challenges, opportunities, in light of 
the Libyan intervention, e-International Relations, [En ligne] : https://www.e-ir.info/publi-
cation/the-r2p-challenges-and-opportunities-in-light-of-the-libyan-intervention/[consulté le 
10 septembre 2019].
Bain, W. 2018. The Pluralist–Solidarist Debate in the English School. In  : Oxford Research 
Encyclopaedia of International Studies. Janvier.
Corpădean, A. 2013a. L’Agenda Europe 2020 - une aubaine pour la communication institution-
nelle et multiculturelle de l’Union européenne. In : Iulian Boldea (éd.), Studies on Literature, 
Discourse and Multicultural Dialogue, Târgu-Mureş : Arhipelag XXI, p.494-502.
Corpădean, A. 2013b. Romania amid the “Two Europes”. The Missed Chance of Early European 
Integration and Multicultural Dialogue. In  : Iulian Boldea (éd.), Studies on Literature, 
Discourse and Multicultural Dialogue, Târgu-Mureş : Arhipelag XXI, p. 431-438.
Corpădean, A. 2014. The State of the Union Address - a Useful EU Communication Endeavour 
under American Inspiration ? In : Iulian Boldea (éd.), Globalization and Intercultural Dialogue : 
multidisciplinary perspectives, Târgu-Mureş : Arhipelag XXI, p. 157-164.

79

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Synergies Roumanie n° 14 - 2019 p. 69-81

De Jonge Oudraat, C. 2000. Humanitarian Intervention : The Lessons Learned. In : Current 
History, Déc. (00/641), p. 419-429.
Evans, G. 2008. The Responsibility to Protect. Ending mass atrocity crimes once and for all, 
Washington DC : Brookings Institution Press.
Evans, G. 2011. Interview : The R2P Balance Sheet after Libya. In: Thomas G. Weiss et. al., 
The Responsibility to Protect: challenges, opportunities, in light of the Libyan intervention, 
e-International Relations, September 2011, [En ligne] : https://www.e-ir.info/publication/
the-r2p-challenges-and-opportunities-in-light-of-the-libyan-intervention/ [consulté le 10 
septembre 2019].
Dunne, T. 1998. Inventing International Society. A History of the English School, New York : 
St. Martin’s Press.
Herța, L.M. 2012. De la relațiile româno-sârbe la relațiile româno-iugoslave. Interpretări 
constructiviste, Cluj-Napoca: Editura Fundației pentru Studii Europene.
Herța, L.M. 2013. Jus in Bello and the Solidarist Case for Humanitarian Intervention. From 
Theory to Practice. In: Studia UBB Europaea, (LVIII), no. 1, mars, 5-48.
Herța, L.M. 2019a.The Solidarist Discourse and Humanitarian Intervention. Revisiting 
Sovereignty, Responsibility and Morality in Global Politics. In  : Redefining Community in 
Intercultural Context RCIC’19. Migration & Intercultural Dialogue, Conference Proceedings, 
‘Henri Coanda’ Air Force Academy Publishing House, 2019, p. 205-210.
Herța, L.M. 2019b. The Responsibility to Protect and Human Security in UN’s Involvement in 
Libya. Studia UBB Europaea, (LXV), no. 2, July 2019, p. 221-237.
International Commission on Intervention and State Sovereignty 2001. The Responsibility to 
Protect, Ottawa : International Development Research Centre, p. 4-6.
Kaldor, M. 2007. Human Security, Cambridge : Polity Press.
Mureşan, P. 2015. « Le discours de l’extrême-droite en Roumanie dans l’entre-deux-guerres et 
après 1989. Continuité et discontinuité ». Synergies Roumanie, nº 10, p.131-142. [En ligne] : 
https://gerflint.fr/Base/Roumanie10/muresan.pdf [consulté le 10 septembre 2019].
Neumann, I.B., Wæver, O. (éd.). 2005. The Future of International Relations, Londres et 
New York : Routledge.
Pantea, A. 2013. «  The Moral Dimension of Humanitarian Intervention. The Dialectics of 
Justification ». Studia UBB Europaea, (LVIII), no. 1, mars, p. 49-62.
Pattison, J. 2010. Humanitarian Intervention and the Responsibility to Protect, Oxford : 
Oxford University Press.
Pop-Flanja, D. 2015. «  Challenges in International Negotiations: Cultural Background and 
Context ». Review of the Air Force Academy, no. 3 (30), Braşov : „Henri Coandă” Air Force 
Academy Publishing House, p.173-178.
Roth, K. 2004. “Setting the Standard. Justifying Humanitarian Intervention”. Harvard 
International Review, vol. 26, 1, printemps 2004, p.58-62.
Ruggie, J.G. 1998. Constructing the World Polity. Essays on international institutionali-
zation, Londres et New York : Routledge.
Sanderson, J. 2002. “The Changing Face of Peace Operations : A View from the Field”.  
Journal of International Affairs, vol. 55, printemps 2002, p. 277-288.
Seybolt, T. B. 2008. Humanitarian Military Intervention. The Conditions for Success and 
Failure, SIPRI (Stockholm International Peace Research Institute): Oxford University Press.
Stromseth, J. 2003. Rethinking humanitarian intervention : the case for incremental change. 
In  : J. L. Holzgrefe; Robert O. Keohane, Humanitarian Intervention. Ethical, Legal, and 
Political Dilemmas, Cambridge : Cambridge University Press, p. 232-272.
Suganami, H. 2010. “The English School in a Nutshell”. Ritsumeikan Annual Review of 
International Studies, Vol. 9, p. 15-28.
Taylor, P. 2001. The United Nations and International Order. In  : Jon Baylis; Steve Smith 
(éd.), The Globalization of World Politics, Oxford: Oxford University Press, p. 331-355.

80

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint



Discours solidariste et intervention humanitaire

Téson, F. R. 2003. The liberal case for humanitarian intervention. In : J. L. Holzgrefe; Robert 
O. Keohane, Humanitarian Intervention. Ethical, Legal, and Political Dilemmas, Cambridge : 
Cambridge University Press, p. 93-129.
Thakur, R. 2006. The United Nations, Peace and Security. From Collective Security to the 
Responsibility to Protect, Cambridge : Cambridge University Press.
Thakur, R. 2011. R2P, Libya and International Politics as the Struggle for Competing Normative 
Architectures. In : Thomas G. Weiss et. al., The Responsibility to Protect: challenges, oppor-
tunities, in light of the Libyan intervention, e-International Relations, [En ligne] : https://
www.e-ir.info/publication/the-r2p-challenges-and-opportunities-in-light-of-the-libyan-in-
tervention/ [consulté le 10 septembre 2019].
Vincent, R.J. 1974. Nonintervention and International Order, Princeton : Princeton University 
Press.
Walzer, M. 2000. “The Politics of Rescue”. In: Social Research, vol. 62, no. 1, printemps.
Walzer, M. 2006. Just and Unjust Wars. A Moral Argument with Historical Illustrations, 4th 
edition, New York : Basic Books.
Weiss, T.G.; Hubert, D. 2001. The Responsibility to Protect: Supplementary Volume to the 
Report of ICISS, Ottawa: International Development Research Center.
Welsh, J.M. 2002, ”From Right to Responsibility: Humanitarian Intervention and International 
Society”. In : Global Governance, Oct.-Dec. (8/4), 503-521.
Welsh, M.J. (éd.). 2004. Humanitarian Intervention and International Relations, Oxford : 
Oxford University Press.
Wheeler, N. 2003. Saving Strangers. Humanitarian Intervention in International Society, 
Oxford : Oxford University Press.
Zartman, W. (éd.). 1995. Collapsed States : The Humanitarian Challenge to the United 
Nations, Boulder.

81

© Revue du Gerflint (France) - Éléments sous droits d’auteur -
Modalités de lecture consultables sur le site de l'éditeur www.gerflint.fr

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:05:28 UTC)
BDD-A31130 © 2019 Gerflint

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

