
MERIDIAN CRITIC No 1 (Volume 34) 2020 
 

 
 
 

Hegel despre feminism şi feminitate 
(şi puţin Noica) 

 
 
 

Anton ADĂMUŢ 
Universitatea „Alexandru Ioan Cuza” din Iaşi 

antonadamut@yahoo.com 
 
______________________________________________________________________ 
 
Abstract: The problem with Hegel is to find out whether in the Phenomenology of Spirit we 
encounter different types of fight against domination. The first type is that of the liberation 
of the slave through work. The worker finds his satisfaction in the result of his work and 
thus finds his own value, that which is denied by his master. It is not enough, since 
consciousness finds in work only the intuition of its own freedom. My thesis is the 
following: a feminist reading of Hegel, through the episode of Antigona’s revolt, offers a 
fruitful different starting point compared to the above-mentioned in order to formulate a 
critique of domination on the basis of a new type of social relations: Antigona’s experience 
of collective mobilization against the pre-established order. A short reference to Noica is a 
good comparison for this study. 
Keywords: Hegel, Noica, feminism, feminality, ethical world, Antigona. 

 
 
1. Plecând de la Noica1 
Orice doctrină filosofică poate fi redusă la un raport de contrarietate care este 

exprimat, în formula cea mai generală, ca fiind raportul particular-universal. Este participare, 
nu neutralitate. O doctrină lovită de virusul neutralităţii îşi pierde esenţa. Etosul ei, ca fiind 
unul neutral, pierde proximitatea metafizicului. Se cantonează în logic. Un asemenea etos al 
neutralităţii este numit de Noica „etos feminist” pentru că într-un astfel de etos esenţa 
filosofică se pierde şi termenul slab fiinţează cu aceeaşi putere alături de termenul tare. 
„Feminismul, zice Noica, e reflexul primatului intelectului asupra raţiunii.” [Noica, 1976: 194] 
şi trei oameni sunt răspunzători pentru instaurarea etosului neutralităţii în epoca modernă: 
Goethe (feminismul atinge cu el apogeul, „despărţirea” lui Noica de Goethe poate fi privită şi 
din acestă perspectivă), Nietzsche şi Hegel, între ei. Noica este aici într-o descendenţă 
evidentă. Într-un articol din 19 octombrie 1932, articol intitulat „Femei şi feministe”, Nae 
Ionescu scria: „Eu am văzut multe feministe în viaţa mea. Şi mi-a fost dat să surprind şi 
resortul intim al mişcării acesteia: feminismul decurge din lipsa de feminitate. Încercarea – ridiculă în 
pretenţiile ei şi generatoare de milă în lipsa ei de mijloace – de a expropria pe bărbat de 
funcţiunile lui politic-sociale, în beneficiul femeilor, nu a fost niciodată întreprinsă de femei 
propriu-zise; ci, în chip normal, de biete fiinţe aruncate, printr-o lipsă sau alta, în afară de 

                                                           
1 Cele cinci secvenţe ale studiului de faţă au a fi citite ca o propoziţie de felul: „plecând de la Noica” [1] (ajung la) 
„Hegel: lumea etică” [2], (apoi la) „revolta Antigonei” [3] (şi la) „«figuri» ale feminităţii” [4] (până la) „concluzii” [5]. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Anton ADĂMUŢ 
 

126 

putinţa acţiunilor lor fireşti, scoase, printr-o deformaţie sau alta, de sub raza de valabilitate a 
legilor lor fireşti [...]. Pe această linie, deci, a vieţii, şi mai departe a răsfrângerii vieţii, a 
reprezentării ei simbolice, şi nu pe cea a cunoaşterii şi acţiunii analitic-discursive trebuie să se 
mişte activitatea feminină – dacă vrea să fie rodnică. Pe linia feminităţii adică, şi nu a 
feminismului [...]. Dar cu asta procesul între femei şi feministe e închis.” [Ionescu, 1990: 414, 
416, 417] Şi Nae Ionescu nu a fost un misogin, Doamne fereşte! 

În „Universul literar” Noica scrie un soi de recenzie („Însemnări despre 
feminitate”) pe marginea romanului Fântâna de Charles Morgan (cartea apare în 1932, este 
tradusă în limba română în 1946 de Laetiţia Ghidionescu cu o prefaţă de Romulus 
Demetrescu, Editura Naţională Mecu S.A.), în fine, un roman de dragoste. Comentează 
Noica: „Feminitatea se defineşte, poate, tocmai prin această virtute de a se transfigura prin 
dragoste; de a se spori pe sine, iar nu împuţina […]. Feminitatea e ceva care poate fi, 
necontenit, mai viu. De aceea, într-o lume cum e cea contemporană, unde toate par a ţine 
de o anumită lege a «degradării energiei», unde toate decad şi toate obosesc, faptul 
feminităţii e un miracol – despre care încă nu se vorbeşte îndeajuns.” [Noica, 1938: 1-2] 
Sebastian pomeneşte cartea în Jurnal, înscrisul este din 30 august 1937: „Ce lectură 
norocoasă Fontaine al lui Charles Morgan.” [Sebastian, 1996: 32] Mai rămân puţin la 
Sebastian şi ce spune despre Noica. În ianuarie-februarie 1937 Sebastian petrece câteva zile 
la Sinaia. „Din nou la Sinaia. Am sosit azi-dimineaţă – mă aştepta Dinu Noica în gară. 
(Extraordinara lui delicateţă, gestul lui onctuos – s.m. –, vorbirea lui măsurată, ce admirabil 
exemplar de om. Mă simt grăbit, vulgar, insensibil lângă el…).” [Sebastian, 1996: 108] 
Frumos spus, doar că un adjectiv strică toată dispoziţia afectivă a lui Sebastian: onctuos!, 
mai cu seamă că „Dinu şi Wendy erau gazdele noastre”2 iar Sebastian s-a comportat 
„frivol” cu Thea3, punând gazdele în penibila situaţie „de a patrona oarecum o legătură […] 
cu soţia unui prieten al lor.” [Sebastian, 1996: 112] Totodată, Noica „de mai multă vreme îi 
făcea o curte discretă Theei.” [Sebastian, 1996: 112], se duce totuşi spre vila ei, decide să nu 
intre (invocă două motive asupra cărora nu insist), Thea îl vede, îl invită să intre, el acceptă, 
încearcă să o sărute, ea refuză, el pleacă deprimat „nu atât de refuz, cât de conştiinţa 
slăbiciunii lui intime”. A doua zi Wendy e plecată, Thea singură şi Noica e decis să reia 
tentativa, „poate cu mai mult noroc”, reîntors, Sebastian tocmai bate la uşa lui Noica: „sunt 
pentru el mai mult binevenit decât inoportun. Întrevede imediat soluţia dezbaterii lui 
morale. Va face tot ceea ce va fi posibil ca s-o arunce pe Thea în braţele mele […], şi astfel 
el va redeveni liber.” [Sebastian, 1996: 112-113] D-ale jurnalelor şi de reţinut! 

Distincţia dintre „feminism” şi „feminitate” e frecventă şi la Noica. La câtva timp 
după textul lui Nae Ionescu, Noica scria despre „ofensa adusă de feminism”, despre 
„transformarea omului în păpădie” [Noica, 1991: 107]. Cât priveşte etosul neutral, spune 
filosoful: „stupiditatea de-a vorbi de egalitate peste tot. Intelectul nivelator, ethos-ul 
neutralităţii. Raţiunea a fost întunecată de «lumini»”; „Totul e orientare, nimic nu e 
indiferenţă în viaţa spiritului. Trebuie sfârşit cu adevărurile de indiferenţă, cu neutralitatea”; 
„nimic nu e neutru, nici dichotomia” [Noica, 1991: 230, 242, 333]. Feminismul şi 

                                                           

2 La vila Carola, aparţinea lui Wendy. Vila poartă numele fiicei lui Jóseph Ungarth, Carola, cea care avea să 
devină mai apoi soacra lui Constantin Noica. Filosoful se căsătoreşte in 1933 cu Wendy Muston (fiica lui Walter 
si Carola Muston) pe care o cunoaşte din copilărie şi pe care o curtează în perioada în care se afla înrolat la 
Sinaia (1931-1932). „Mama l-a cunoscut pe tata când el avea zece ani şi venise cu familia la munte.” [Noica-
Wilson, 2007: 29].Au împreună doi copii, pe Răzvan (părintele Rafail) şi pe Alexandra. Dupa divortul convenit 
si asumat de soti în 1948, Noica se recăsătoreşte în 1952 cu Mariana Nicolaide. 
3 Toate trimiterile feminine ale lui Sebastian sunt explicite cu o singură excepţie: Thea : „Despre Thea nu voi 
scrie nimic. E amorul cel mai simplu venit.” [Sebastian, 1996: 112] 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Hegel despre feminism şi feminitate (şi puţin Noica) 
 

127 

feminitatea sunt expresii ale unui etos neutral absent, la fel se întâmplă în Jurnal filosofic cu 
Marta şi Maria, cu acţiunea şi contemplaţia, cu fericirea dragostei şi tristeţea resemnării, cu 
seninătatea şi stăpânirea [Noica, 1990: 10, 33, 42]. 

Cartea lui Noica, Povestiri despre om, „literaturizează filozofia” şi este „de observat 
că, în majoritatea cazurilor când s-a produs, «literaturizarea filozofiei» a fost însoţită de o 
paradigmă feminină a auditoriului” [Liiceanu, 1992: 20]. „În sfârşit, sper că acum o să înţeleagă 
şi cucoanele că Hegel le priveşte.” [Liiceanu, 1992: 36], exclama Noica potrivit relatării 
orale a lui Alexandru Paleologu, şi prin „cucoane” înţelege Noica feminitatea nu 
feminismul, prin urmare „misionarismul filozofic”, „îmblânzirea chipului filozofiei” 
[Liiceanu, 1992: 43], iată ce doreşte Noica. 

Ca să trec la Hegel, spun că nicăieri ca în Fenomenologia spiritului nu mai adoptă 
autorul un aşa ton vehement cu privire la topica femeii şi a familiei [Ravven, 1996: 226], la 
feminism şi feminitate căci Fenomenologia suportă de bună seamă un etos feminist sub cel puţin 
pecetea a trei tipuri de lectură feministă care îi pot fi aplicate [Benhabib, 1996: 26-27]: the 
teaching of the good father („învăţăturile tatălui cel bun” – un feminism liberal în care sexismul 
filosofilor Iluminişti este un nefericit accident al istoriei); the cry of the rebellions daughter 
(„plânsul fiicei rebele” – urmăreşte răsturnarea discursului de tip falocentric) şi a feminist 
discourse of empowerment („un discurs feminist al emancipării” – abordarea asumată de 
Benhabib şi făcută posibilă de celelalte două tipuri de lectură). În fapt, toate cele trei tipuri 
de lectură străbat Fenomenologia iar secvenţa VI, A este o veritabilă critică feministă a 
falocentrismului, poziţia feministă fiind implicită. Să vedem cum stau lucrurile la Hegel 
plecând, am văzut, (şi) de la Noica. 

 
2. Hegel: lumea etică 
În Fenomenologie, înainte de a deveni „raţiune care dă legea”, conştiinţa trebuie să fie 

onestă. Să ajungă adică la recunoaşterea faptului însuşi, la idealismul unităţii acţiunii şi fiinţei, 
a operei şi individualităţii. O demonstrează Hegel prin două exemple care arată că faptul 
datoriei este o camuflată poruncă, de unde rezultă că raţiunea vorbeşte altfel decât 
gândeşte.  

Să vedem raţionamentul primului caz. Voita datorie este: „Fiecare (s.m.) trebuie 
să spună adevărul” [Hegel, 1965: 237; „acest personaj, numit Fiecare (s.m.)”, spune Noica, 
2013: 136]. Iată, zice Hegel, la prima vedere, o datorie. În realitate ea este o poruncă şi, 
pentru a fi validă, are de acceptat condiţia: fiecare are de spus adevărul dacă adevărul îi este 
cunoscut. Subtilitatea este următoarea: raţiunea spune – fiecare să rostească adevărul; ea a 
afirmat aceasta, dar gândul ei era: va spune, fiecare, adevărul, dacă şi întrucât îl cunoaşte 
pentru că înţelege condiţia subordonată. Concluzia este stupefiantă: raţiunea vorbea altfel 
decât gândea, or aceasta înseamnă a nu spune adevărul. Adevărul câştigă astfel „completa 
contingenţă” iar conţinutul iniţial determinat al legii devine determinatul suprimat şi, dacă 
mai are pretenţia la universal, acesta, adevărul, rămâne doar formal.  

La fel se întâmplă în eticul pur cu legea morală: „iubeşte pe aproapele tău ca pe 
tine însuţi”. Asemenea legi, spune Hegel, „rămân numai la ceea ce trebuie, nu au însă nici o 
realitate; ele nu sunt legi ci numai porunci.” [Hegel, 1965: 239; Noica, 2013: 137] Rămâne 
poruncii universalitatea formală, adică faptul de a nu se contrazice. Dar o asemenea 
universalitate este lipsită de conţinut, este o diferenţă care nu-i diferenţă. Lipsindu-i 
criteriul în condiţiile prezenţei conţinuturilor formale, raţiunea, neputând da legea, rămâne 
doar să o examineze căci legile îi sunt deja date. Raţiunea află în faţa ei conţinutul căruia îi 
aplică acum doar forma. Legea este astfel supusă exerciţiului tautologic şi tautologia este 
indiferentă faţă de conţinut. De aici începe spiritul şi aici treapta conştiinţei sfârşeşte. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Anton ADĂMUŢ 
 

128 

Raţiunea rămâne doar cu suveranitatea examinării, nu poate însă înainta din pricina 
criteriului ei. E vorba de modalităţile prin care raţiunea încearcă să capteze universalul. A 
eşuat în tentativa de a-l captura în calitate de conştiinţă activă; îi rămâne raţiunii să încerce 
acest lucru în cunoaştere. Şi cu aceasta se instalează, treptat, în lumea eticului pregătind 
trecerea de la raţiune la spirit. Raţiunea fiecăruia, raţiunea sănătoasă sau genialitatea bunului 
simţ e întemeiată pe o substanţă etică. Adică, din perspectivă etică, raţiunea vrea să fie în 
situaţia de a da legea. Dacă o dă, o şi cunoaşte în mod nemijlocit, iar legea spune raţiunii ce 
e bun şi drept. Conţinutul raţiunii se validează astfel ca lege determinată. Dar conţinutul ei 
este doar formal. 

Conştiinţa etică nu se vede în raţiunea care dă legea şi care o examinează pe sine, ci 
doar momentele ei, momente fără consistenţă. Revolta individuală a omului se stinge. Omul, 
ca individual rebel, se reîntoarce la universal în substanţa reală a celor două momente, în 
esenţa spirituală. 

Aşa are loc introducerea la spirit. Şi ceea ce era înainte substanţă etică devine acum 
realitate etică. „Spiritul, întrucât el este adevărul nemijlocit, este viaţa etică a unui popor –, 
individul care este o lume” [Hegel, 1965: 249]. În adevărul lui nemijlocit, spiritul nu mai 
îmbracă formaţiuni ale conştiinţei doar, ca până acum, ci formaţiunile sunt ale unei lumi.  

Abstracţia mersului de până acum al spiritului (conştiinţă / conştiinţă-de-sine / 
raţiune) se transformă în concretul actual, în spiritul adevărat cu ea – comunitatea, în lumea 
morală cu bărbatul şi femeia. Un alt gen de istorie începe a se constitui. În abstracţia ei, 
lege îi este divizibilitatea. Spiritul se dezbină şi, după ce fusese dezbinat în senzaţie şi 
percepţie, primeşte acum dezbinarea sub forma rânduielii divine în comunitate (femeia) şi a 
rânduielii umane în viaţa publică şi stăpânire (bărbatul). Legea umană primeşte spiritul ca 
substanţă reală (poporul) şi spiritul drept conştiinţă reală (cetăţeanul). I se opune legea 
divină cu familia (femeia) şi guvernarea (bărbatul) cu stăpânirea şi constrângerea. În acest 
fel substanţa etică va cuprinde două momente: puterea de stat sau universalitatea reală 
(bărbatul), şi o esenţă interioară, adică familia (femeia). Familia este nemijlocitul şi structura 
ei este clădită pe intimitatea unei taine. Cel mort este taina familiei. Nu e relaţia unei 
contingenţe, e universalul. Nu individualul are importanţă, ci generalitatea. Nu devenirea 
celui mort contează, ci fiinţa lui, nu prezentul, ci destinul familiei. Aşa se substanţializează 
caracterul etic al familiei. Din acest motiv familia, ca taină, repudiază singularul. Singularul 
nu poate fi sustras realităţii sensibile, iar ceea ce poate fi sustras sensibilului şi integrat 
universalului nu are în vedere pe cel viu ci pe cel mort, care s-a ridicat la liniştea 
universalităţii simple „fiindcă el nu este real şi substanţial decât ca cetăţean, de aceea 
individul singular, întrucât el nu e cetăţean şi aparţine familiei, este numai umbra ireală şi 
lipsită de consistenţă.” [Hegel, 1965: 253] Taina familiei este plasată astfel între legea zilei şi 
dreptul umbrei. Acesta din urmă întemeiază destinul, legea zilei, clipa. Iar destinul este 
istoria, adică esenţa constituită a unei familii este dată de morţii ei şi de aceea cultul 
morţilor vine să deschidă istoria [Rohde, 1985: 163-188]. Legea divină capătă putere pentru 
că are îndărătul ei doar umbre. Transcendenţa devine astfel, în familie şi femeie, imanentă. 
Cu stăpânirea începe rânduiala umană. Şi între cele două ordini apar, ca mijlocitori, penaţii. 
Ei au în grijă unitatea familiei şi doar o prejudecată care pune preţ excesiv pe ierarhie îi 
plasează în planul divinităţilor de rang secund. 

Stăpânirea completează o negativitate. În actul ei se capătă şi se practică dreptul 
individului singular. De aceea universalitatea la care ajunge individul singular este moartea 
sau fiinţa pură, adică individul sustras naturii. Aşa devine moartea o muncă: munca pentru 
universal, pentru etic, în fapt. Cel decedat îşi eliberează fiinţa de acţiunea sa. Mai mult nu 
poate, nu poate să-şi elibereze fiinţa de acţiunea oricărei individualităţi lipsite de raţiune 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Hegel despre feminism şi feminitate (şi puţin Noica) 
 

129 

(natura). Familia, prin femeie, intervine acum pentru desăvârşirea muncii mortului şi 
instituirea cultului. Ea „ţine departe de el această acţiune a dorinţei inconştiente şi a esenţei 
abstracte, care îl dezonorează, pune în locul acesteia acţiunea ei proprie şi încredinţează pe 
cel înrudit sânului pământului, individualităţii elementare.” [Hegel, 1965: 254] Prin aceasta, 
legea divină devine completă. 

Dacă este imposibilă fără familie (femeie), comunitatea este imposibilă şi fără 
guvernare (bărbat). Vitalitatea comunităţii este guvernarea şi în actul guvernării 
comunitatea este privită ca individ. „Guvernarea este spiritul real reflectat în sine, sinele 
simplu al întregii substanţe etice.” [Hegel, 1965: 255] Prin actul guvernării spiritul se 
răspândeşte în comunitate şi astfel fiecare individ primeşte o „fiinţă-pentru-sine”. Spiritul 
îşi are realitatea în aceste fiinţe-pentru-sine, iar familia este elementul acestei realităţi. 
Spiritul lucrează astfel asupra întregului. Sentimentul independenţei (care însemnă 
disocierea întregului) este înlăturat de spirit prin intermediul guvernării în mod periodic, şi 
face aceasta prin război. Prin moarte, spiritul nu vrea dizolvarea formei existenţei, ci 
urmăreşte introducerea imposibilităţii putinţei individului de a cădea din existenţa etică în 
existenţa naturală şi a menţine astfel sinele conştiinţei sale în libertate. Tripticul este: 
guvernare–război-putere negativă. În el apare relaţia etică a bărbatului şi femeii, relaţie care 
cuprinde trei raporturi esenţiale: soţ-soţie, părinţi-copii, frate-soră. 

Primul raport e cunoaşterea recunoaşterii reciproce. Relaţia este nemijlocită 
recunoaştere de sine a unei conştiinţe în alta. În primul raport spiritul nu este el însuşi, este 
doar reprezentarea lui, pentru că o recunoaştere este una naturală, nu una etică. Realitatea 
imaginii este în altceva decât în ea însăşi, este în copil. Conţinutul ei real este copilul şi în 
copil relaţia soţ-soţie dispare, se pierde. Părinţii îşi au permanenţa în copii, generaţiile, în 
popor. Prima relaţie îşi află astfel „reîntoarcerea-ei-în-sine”. 

Al doilea raport (părinţi-copii) este întemeiat pe sentimentul pietăţii reciproce. 
Părinţii se raportează la copii şi conştiinţa realităţii lor îşi pierde valabilitatea raportat la 
sine. Conştiinţa realităţii lor e doar în altul, în copil. Copilul capătă astfel propria sa fiinţă-
pentru-sine care nu se reîntoarce în părinte, acesta din urmă nu o recapătă şi îi rămâne, deşi 
proprie, o realitate străină. Pentru copil pietatea (Pietät) se manfiestă în emoţia de a-şi vedea 
devenirea atârnând de altcineva. În-sinele lui este în cineva care dispare, fiinţa lui pentru-
sine nu o poate poseda decât prin separare de fiinţa părinţilor, iar separarea este despărţire 
şi în ea originea se stinge. 

Primele două relaţii rămân suspendate într-o anume instabilitate. Relaţia pură este 
aceea dintre frate şi soră. Este relaţia neamestecată. Îi uneşte sângele care şi-a aflat în ei 
echilibrul şi odihna. Sunt independenţi pentru că nu şi-au dat unul altuia viaţă, nu se doresc 
unul pe celălalt, bătălia dintre sexe nu aici are loc, aici e doar locul „visului hegelian” 
[Irigaray, 1996: 48]: Hegelʼs dream - a new form of ethical life [Pinkard, 1996: 345]. Femeia, ca 
mamă, fiică sau soră, poartă esenţa etică în sine şi nu o face pe linie naturală. Femeia, ca 
soţie şi mamă sustrage în faptul familiei ceva din divinitate. 

Legea familiei o vede femeia în universal, în femeie şi fiică, nu în cutare sau cutare 
soţ, bărbat. Bărbatul este structurat pe linia generalităţii ca om al cetăţii, al vieţii publice, al 
dorinţelor individuale. Aşa ceva este o impuritate femeii. Generalitatea femeii e în familie, a 
bărbatului în viaţa publică. Singularitatea dorinţei bărbatului este opusă plăcerii nemijlocit 
universale a femeii în care ea rămâne străină de singularitatea dorinţei. „Bărbatul îşi are 
adevărata sa viaţă substanţială în stat”, femeia „în familie în care îşi are destinaţia ei 
substanţială şi, în această pietate, simţământul etic al ei.” [Hegel, 1996: 175] 

Ca fiică, femeia îşi vede părinţii dispărând pentru a-şi afla ea fiinţa sa pentru sine. 
În părinţi, fiica are intuiţia faptului ei pentru-sine într-un mod negativ. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Anton ADĂMUŢ 
 

130 

Pentru soră, fratele este fiinţa liniştită. Şi dacă pentru bărbat cele două laturi 
(universalul şi individualul) se despart şi el devine în calitate de cetăţean un universal iar ca 
dorinţă un singular, în femeie ele nu se despart. Viaţa ei etică nu este pură. Ea se purifică 
numai în relaţie cu fratele. Recunoaşterea ei în frate nu cuprinde supoziţia nici unei dorinţe, 
a nici unei contingenţe şi femeia, ca soră, este „paznicul sângelui” [Irigaray, 1996: 56]. De 
aceea pierderea fratelui este, pentru soră, de neînlocuit [Mills, 1996: 64] şi pietatea sorei faţă 
de frate este cea mai înaltă [Noica, 2013: 225-226]. 

Dacă aceste trei raporturi fac cetatea, ultimul raport înseamnă şi trecerea celor 
două legi una în alta. Relaţia frate-soră desăvârşeşte cetatea şi îi marchează decăderea. 
Relaţia aceasta este graniţa vizibilă a familiei şi graniţa ascunsă a cetăţii. În şi la limita 
relaţiei, familia trece dincolo de ea. În frate, spiritul familiei revine la individualitate. 
Imediatul tern al familiei este părăsit de frate pentru conştiinţa universalităţii (şi acest 
imediat doar fratele îl vede ca fiind tern). Or, aceasta înseamnă a părăsi legea divină pentru 
doar legea umană. Sora sau soţia o păstrează pe aceea divină. „Fratele părăseşte această 
viaţă etică, nemijlocită, elementară, şi de aceea propriu-zis negativă a familiei, spre a dobândi şi 
a face să apară viaţa etică reală, conştientă de ea însăşi.” [Hegel, 1965: 258] Dar o dată 
depăşită limita lumii etice, o dată ce şi fratele şi sora îşi depăşesc condiţia naturală şi apar în 
semnificaţia lor etică sub forma a două esenţe universale cu individualitatea lor cu tot, o 
dată deci petrecute toate acestea, echilibrul devine viu şi o inegalitate se naşte în el, aşa cum 
se naşte în orice echilibru. Legea umană şi cea morală sunt în cumpănă. Fratele se simte 
nedreptăţit, şi cum nu se poate ridica înainte de a făptui ca atare împotriva divinului, îşi află 
negativul în natură. În faţa ei are a se comite fapta, faptă care tulbură armonia celor două 
legi trecând opuşii unul în altul. Ca opuşi, pierd puterea de a se afirma (confirma) reciproc 
şi, distrugându-se, devin soartă. Conştiinţa etică, punându-şi în faţă acţiunea, îşi pune 
opţiunea. Iar opţiunea este fie pentru o lege, fie pentru cealaltă. În actul alegerii, 
universalitatea în-sinelui etic devine pentru-sine. Ca pentru-sine, conştiinţa etică, alegând, devine 
caracter, iar justiţia devine, în urma alegerii conştiinţei etice, dreptul legii alese. Aleg divinul şi 
atunci văd în legea umană violenţa; aleg legea umană şi văd în cea divină „încăpăţânarea 
fiinţei-pentru-sine interioare”.  

Individualitatea şi esenţa, spune Hegel, intră în contradicţie pentru că în 
individualitate avem fapta, iar fapta înseamnă părăsirea determinaţiei eticului. Şi atunci 
conştiinţa de sine, care săvârşeşte gramatica fiinţei, devine, prin fapta ca atare, vină. Iar vina 
urmează parţialităţii pentru că s-a făptuit numai după o lege. Scindarea, prin faptă, este 
„momentul crimei”. Omul a ales o lege dar el ţine de amândouă. De aici scindarea sa cu 
sine şi o generalizare a vinei. Dar fapta naşte fapta contrară. Dacă făptuiesc după o lege 
ignor îndreptăţirea de a făptui şi după cealaltă. Atunci apare fapta ostilă, „rănită şi 
duşmănoasă” şi ea se poate răzbuna ascunzând realitatea, aşa cum i s-a întâmplat lui Oedip. 
Răzbunarea celui ignorat nu se lasă aşteptată. Şi dacă în substanţa etică avem opoziţia 
conştient-necunoscut, acum, în conştiinţa etică, opoziţia se manifestă între cunoscut-
necunoscut. Făptuind, ignori fapta opusă. Şi aceasta, ignorată fiind, pedepseşte. Ascunderea 
realităţii este necunoaşterea ei şi, dezvăluindu-se în momentul faptei, ea se răzbună. Oedip 
îşi ucide tatăl şi se căsătoreşte cu mama sa. Momentul crimei este însă şi acela al suprimării: 
Oedip află adevărul şi se automutilează. Conştiinţa etică îşi recunoaşte vina, dar preţul este 
ne-fapta. Nimic nu mai poţi făptui, nici măcar să-ţi tăgăduieşti vina [Mills, 1996: 70] în felul 
în care Antigona „îşi recunoaşte fapta, dar n-o recunoaşte drept vină” [Rusu, 1968: 145]. 

Conflictul este între legea divină (familie/femeie) şi legea umană (stat/bărbat) şi 
ţine de contingenţa a doi fraţi cu aceleaşi drepturi de a guverna şi femeie, ca soră. Dar 
guvernarea este spiritul simplu şi acest spirit simplu, ca sine al spiritului poporului, nu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Hegel despre feminism şi feminitate (şi puţin Noica) 
 

131 

suportă dualitatea individualităţii, adică separarea ei. Unitatea sinelui spiritului poporului 
ţine de necesitatea etică şi ei i se opune contingenţa naturii prin cei doi nefericiţi fraţi. 
Egalitatea drepturilor îi distruge şi nici unul nu are dreptate, ambii sunt vinovaţi. Unul 
pentru că se întoarce împotriva propriei sale cetăţi după ce s-a desprins de ea, celălalt, cel 
rămas în cetate, îl considerat pe primul ca desprins de comunitate, singular, deci lipsit de 
putere şi, în consecinţă, îl ucide. Vina pe care al doilea o află celui dintâi este că s-a desprins 
de comunitate. Primul, refuzând comunitatea, se singularizează. Al doilea, ca rege, leagă de 
persoana lui singulară viaţa comunităţii şi va fi cel onorat de comunitate. În final, amândoi 
cad. Cetatea, deocamdată, se conservă şi va cinsti pe acela care a rămas între zidurile ei. 
Trupul celuilalt va fi aruncat peste zidul cetăţii neacordându-i-se onoarea cununiei cu 
repausul pământului. Vina nu începe aici, vina se sublimează aici. Dreptul mortului era de a 
fi cununat cu repausul pământului. Dreptul îi este refuzat şi atunci se răzbună. Apar 
celelalte cetăţi şi „ele se fac duşmănoase şi distrug comunitatea care a dezonorat şi distrus 
forţa sa, pietatea familiei.” [Hegel, 1965: 268] Or, esenţa familiei este femeia. Acţiunea 
cetăţii este, în final, una contra femeii. Fericirea familiei este distrusă şi astfel, în femeie, 
cetatea îşi creează duşmanul ei interior. Învingând, cetatea va fi învinsă chiar dacă la 
început legea divină (în persoana Antigonei) e învinsă de legea cetăţii. Antigona nu 
consideră că ordinul lui Creon o vizează pe ea, ca soră. Îi încalcă ordinul invocând legea 
zeilor: sacra datorie a înmormântării. Înfruntarea celor două lumi are ca urmare prăbuşirea 
cetăţii divine (ca familie) şi a cetăţii umane (cetatea ca atare). Cu adevărat, „eticul este Ideea 
libertăţii, ca fiind binele viu […] – conceptul libertăţii devenit lume prezentă şi natură a conştiinţei-de-
sine.” [Hegel, 1996: 159] 

Rezumă Hegel: Antigona lui Sofocle este „una dintre cele mai sublime, în toate 
privinţele cea mai desăvârşită operă de artă a tuturor timpurilor […]. Totul este consecvent în 
această tragedie: legea publică a statului şi intima iubire de familie şi datoria faţă de frate stau 
faţă în faţă, combătându-se; interesul familiei îl are cu patos femeia, Antigona, bunăstarea 
comunităţii o are cu patos bărbatul, Creon. Polinice, luptând împotriva propriei cetăţi, cade 
înaintea porţilor Tebei, iar printr-o lege anunţată public Creon, domnitorul, ameninţă cu 
moartea pe oricine ar acorda onoarea înmormântării acestui duşman al oraşului. Această 
poruncă, sub raportul exclusiv al binelui public al statului, Antigona nu o consideră ca un 
ordin ce se referă şi la ea, ca soră; ea îşi împlineşte sacra datorie a înmormântării, ascultând de 
pietatea dragostei ei pentru fratele său. Făcând acest lucru, ea invocă legea zeilor. Dar zeii pe 
care ea îi cinsteşte sunt zeii subterani ai Hadesului, zeii interiori ai sentimentului, ai iubirii, ai 
sângelui şi nu zeii luminoşi ai vieţii libere, conştiente de sine a poporului şi a statului” [Hegel, 
1964: 473]. Iată de ce „pietatea este proclamată, într-una din cele mai sublime înfăţişări ale 
sale în Antigona lui Sofocle, cu deosebire ca lege a femeii […], ca lege a zeilor vechi […], 
opusă legii publice, legii statului.” [Hegel, 1996: 175] 

 
3. Revolta Antigonei 
Subminată, femeia subminează. Femeia, această „ironie veşnică a comunităţii” 

[Hegel, 1995: 274; în varianta originală: Diese – die ewige Ironie des Gemeinwesens – Hegels, 
1907: 310], se răzbună. „Eternitatea”/„veşnicia” care creditează la Hegel ironia feminină 
nu înseamnă altceva decât indefinita luptă contra dominaţiei (masculine în cazul de faţă), o 
dominaţie care mereu revine sau este măcar susceptibilă de a reveni. Refuzată, femeia se 
transformă într-un potential revoluţionar intern al cetăţii, devine fermentul revoltei. Iată 
cum femeia este „eterna ironie a comunităţii”, ironie care se referă la o negativitate fără de 
odihnă, la o distrugere fără de pozitivitate, fără de sinteză sau de împăcare. Revolta 
feminină este exclusiv împotriva unei masculinităţi mereu dispreţuitoare [Vuillerod, 2018, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Anton ADĂMUŢ 
 

132 

giugno: 190, 196], subiectivitatea feminină se cere recreată şi „forma cea mai înaltă în care 
această subiectivitate se concepe şi se exprimă în mod complet este chipul care […] s-a 
numit ironie.” [Hegel, 1996: 152] 

Prin intrigă ea realizează deturnarea scopului guvernării care devine din obştesc, 
privat. Transformă iniţiala ei activitate universală în opera unui individ particular, 
transformă proprietatea universală a statului într-una de familie. Regele, vestit odinioară 
pentru înţelepciunea lui, devine acum subiect de batjocură. Mai mult, femeia are tineretul în 
mâna ei prin trei momente: ca fiu, în care mama vede pe stăpânul ei; ca frate, în care sora 
vede pe bărbat ca pe egalul ei; ca tânăr – este cea mai subtilă relaţie de dependenţă a femeii 
ca fiică. Prin tânăr (Hemon, în cazul Antigonei), fiica este scoasă din dependenţa ei de 
familie obţinând şi plăcerea şi demnitatea de a fi soţie [Hegel, 1995: 274; Noica, 2013: 227-
231]. Şi aceasta pentru că femeia are, acut, conştiinţa faptului că o cetate nu se poate 
menţine decât prin oprimarea individualităţii. Ba chiar poporul are o dublă comportare faţă 
de spiritul individual. O dată îl cultivă în exterior, când poporul însuşi este privit ca întreg, 
ca individualitate, apoi în interior unde aflăm latura negativă a comunităţii, fapt ce 
interesează acţiunea femeii. Spiritul individual este oprimat în comunitate, scopul urmărit 
este conservarea întregului. Dar spiritul individual în loc de a sucomba sub puterea 
oprimării, se intensifică. Nimeni nu ar băga în seamă rebelul dacă guvernarea nu ar vedea în 
el locul prin care conştiinţa forţei intră în cetate. Şi oprimarea aici se specifică, se 
nuanţează, puterea cerând rebelului participarea la război şi chiar sacrificiul. Şi aşa află, în 
război, un dublu aspect. Întâi avem dreptul comunităţii asupra inşilor, drept afirmat în 
război; apoi războiul trezeşte spiritul de disoluţie al comunităţii. Treptat, comunitatea este 
condamnată la decădere. Rămâne doar insul fără de spiritul cetăţii pe care tocmai a distrus-
o. Solidaritatea individului s-a sfărâmat şi el nu mai este spirit viu. Individualitatea lui s-a 
prăbuşit după ce substanţa etică se scindase şi în ceea ce priveşte conţinutul (în familie şi 
guvernare) şi după cunoaştere (în cunoaştere şi necunoaştere). Oricum, de remarcat este 
următorul fapt: prin aceea că include familia în primul stadiu al vieţii etice (Sittlichkeit) 
alături de „societatea civilă” şi de „stat”/„guvernare”, Hegel nu face decât să arate că 
instituţia familiei este crucială în constituirea statului modern [Benhabib, 1996: 32]. 

O precizare în acest loc, una care leagă în Fenomenologie capitolul VI, A capitolului 
IV, A, mai precis lumea etică cu cele două legi (ceea ce la rigoare înseamnă bărbatul şi 
femeia) de independenţa şi dependenţa conştiinţei-de-sine (stăpânirea şi servitutea sau, în 
lumea greacă, o altă formă de manifestare a relaţiei dintre bărbat şi femeie, şi spun „o altă 
formă de manifestare” tocmai pentru că am în vedere faptul că relaţia stăpân-serv la Hegel 
este exclusiv una a lumii bărbaţilor, la fel dialectica ei [Lonzi, 1996: 278]. Aşa că lecturile în 
cheie feministă a textului lui Hegel nu implică teoria recunoaşterii reciproce şi refuză de a 
opera o paralelă între stăpân şi serv pe de o parte, bărbat şi femeie pe de altă parte, în ciuda 
a ceea ce susţine Simone De Beauvoir cum că unele pasaje din dialectica prin care Hegel 
defineşte raportul stăpân-serv se aplică la fel de bine raportului bărbat-femeie [Beauvoir, 
2008: 116]. Un anume tip de lectură practicat de Kojève este în joc. Când vorbeşte despre 
relaţia stăpân-serv Hegel foloseşte sintagma Herrschaft und Knechtschaft („dominaţie şi 
robie”), adică jenes ist der Herr, dies der Knecht (traduce D.D. Roşca: „prima este stăpânul, a 
doua este sluga” – Hegel, 1995: 116), şi prin Knecht avem a înţelege „slugă”, „argat”, „rob”, 
„servitor”, „valet”, în nici un caz „sclav” pentru care există în germană cuvântul Sklave şi 
pe care Hegel nu-l foloseşte. În textul său, Kojève foloseşte mereu cuvântul „sclav” şi dacă 
o face „e pentru că voia să pună accentul pe supunerea totală pe care cel învins, în lupta pe 
viaţă şi pe moarte pentru recunoaştere, o arată învingătorului. Această înfruntare cu 
caracter antropogenetic e punctul de plecare şi totodată firul roşu al comentariului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Hegel despre feminism şi feminitate (şi puţin Noica) 
 

133 

kojèvian” [Pastenague4, „Nota traducătorului” în Kojève, 1996: 9]. Ediţia franceză traduce 
Knecht prin „sclav” şi vorbeşte despre la dialectique du maître et de l’esclave, le maître et l’esclave, 
despre cum le vainqueur devient le maître, le vaincu devient l’esclave [Kojève, 1947], iar traducerea 
lui Knecht în engleză foloseşte constant formele „the Slave” şi „Master and Slave” [Kojève, 
1969]. Spre comparaţie, originalul Fenomenologiei vorbeşte despre „Herrschaft und 
Knechtschaft” [Hegels, 1907: 123-131], despre „Herr und Knecht” [Hegels, 1907: 127-131] 
cu trei subdiviziuni: „Die Herrschaft” [Hegels, 1907: 127-129], „Die Furcht” [Hegels, 1907: 
129-130] şi „Das Bilden” [Hegels, 1907: 130-131], iar în varianta românească aflăm 
următoarele corespondenţe în traducerea lui D.D. Roşca: „Stăpânire şi servitute” [Hegel, 
1995: 112-120], „Stăpân şi slugă” [Hegel, 1995: 116-120] cu trei subdiviziuni: „Stăpânirea” 
[Hegel, 1995: 116-118], „Frica” [Hegel, 1995: 118] şi „Formarea” [Hegel, 1995: 118-120]. 
D.D. Roşca merge pe mâna lui Hegel (traduce Knecht exclusive prin „slugă”), Noica 
foloseşte pentru Knecht ocurenţele „sclav” [„unul e stăpânul, celălalt sclavul” - Noica, 2013: 
62, 172, 173, 174], „supus” [Noica, 2013: 62, 170] şi „slugă” [Noica, 2013: 63]. 

Să revin. Pentru Hegel, munca şi lupta sunt punctul de plecare al lumii ca istorie a 
bărbatului. Studiile populaţiilor primitive arată însă că munca este un atribut feminin iar 
războiul o sarcină a bărbatului până acolo încât bărbatul, privat de luptă/război sau luat 
prizonier, este pus să muncească, fapt care îl face să nu se mai simtă bărbat şi să se vadă 
transformat, potrivit noului atribut – munca, în femeie. Războiul apare pentru bărbat în 
legătură cu posibilitatea acestuia de a avea o identitate de gen. Bărbatul este expresia intimă 
a uciderii/omorului, femeia este expresia muncii şi a protejării vieţii. Condiţia umană a 
femeii, evident, nu manifestă aceleaşi nevoi ca ale bărbatului, dimpotrivă [Lonzi, 1996: 
290]. Antigona este mai aproape de natură decât bărbatul, ea reprezintă vechea ordine a 
vechilor zei spre deosebire de Creon, reprezentant al lui Zeus, zeul noii ordini. Antigona 
este asociată lui Dike care este la rându-i asociată nevoilor naturale şi satisfacerii lor, 
Antigona trăieşte în imediat, Creon pe un tărâm în care cunoaşterea de sine e apropriată, 
pragul Antigonei e liminal, al lui Creon e spiritual. Prin compensaţie Hegel conferă femeii 
caracter, chiar dacă unul tragic, şi anume capacitatea de a avea acces la lumea eticului 
[Chanter, 2010: 72-73] - Hegelʼs dream. Este vorba despre un alt fel de recunoaştere care să 
depăşească dialectica masculină a lui Acelaşi şi Altul care se „recunosc ca recunoscându-se 
reciproc”. Aceasta este ceea ce Hegel numeşte „pur concept al recunoaşterii, al dedublării 
conştiinţei-de-sine în unitatea ei” [Hegel, 1995: 113-114]. Hegel prezintă într-o manieră pur 
normativă necesitatea pentru conştiinţă de a fi recunoscută de un altul, încât recunoaşterea 
îi este conştiinţei esenţială. Prin urmare avem, în vedere constituirea intersubiectivă a 
conştiinţei, ceea ce vrea să spună recunoaşterea reciprocă a unuia în celălalt. 

Problema lui Hegel este de a afla dacă în Fenomenologie avem şi un alt tip de luptă 
împotriva dominaţiei. Primul tip e acela al eliberării servului prin muncă. Muncitorul află în 
produsul muncii sale o satisfacţie şi îşi verifică astfel propria valoare pe care stăpânul nu o 
recunoaşte refuzândui-o. Nu este suficient, conştiinţa nu află în muncă decât „intuiţia” 
propriei libertăţi. Ipoteza este următoarea: o lectură feministă a lui Hegel, prin prisma 
revoltei Antigonei, oferă o perspectivă fecundă şi diferită de aceea a muncii pentru a 
formula o critică a dominaţiei plecând de la un nou tip de relaţii sociale şi anume: 
experienţa Antigonei prin mobilizarea colectivă împotriva ordinii stabilite. Premisa poate fi: 
împărţirea funcţională a sexelor în cetatea greacă pare a oferi acesteia stabilitatea. Ce arată 
Hegel este că această armonie de faţadă este profund contradictorie şi ameninţă în 
permanenţă stabilitatea lumii greceşti pentru că presupusa armonie este întemeiată pe 
                                                           

4 Fac precizarea că Ed Pastenague este pseudonimul lui Dumitru Țepeneag. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Anton ADĂMUŢ 
 

134 

excludearea femeii din sfera publică. Această contradicţia întoarce femeia împotriva legii 
masculine şi fragilizează din interior cetatea. Dar nu atât experienţa individuală a Antigonei 
contează, cât revolta ei care conduce la o mobilizare colectivă a femeilor, o „feminitate” 
(Weiblichkeit) care trimite direct la feminism ca revoltă împotriva guvernământului falocrat. 
„Feminitatea” astfel înţeleasă se referă la un colectiv de femei (femeile dintr-o cetate în 
cazul dat) şi nu la un principiu, adică avem aici în vedere femeia ca mama, soţie, soră şi fiică 
[Vuillerod, 2018].  

Analiza hegeliană a cetăţii greceşti arată cât de importantă este relaţia dintre bărbat şi 
femeie şi ce pericole rezultă în cazul refuzului recunoaşterii femeii. Hegel începe prin a 
descrie funcţionarea armonioasă a lumii greceşti, arată cum cetatea antică se sprijină pe două 
legi, legea umană (care este legea politică, ea decide prin dezbateri publice) şi legea divină 
(legea implicită a familiei, legea sângelui cu funeraliile şi continuitatea familiei). Prima lege 
revine bărbatului, doar el participă la deciziile cetăţii, a doua aparţine femeii, excluse din sfera 
publică şi cu activitate restrânsă la viaţa privată a familiei. Conceptul recunoaşterii este folosit 
de Hegel pentru a descrie această relaţie asimetrică. Lumea greacă se sprijină pe refuzul de a 
recunoaşte femeia şi Hegel ne arată că diferenţa dintre sexe este temeiul însuşi al ordinii 
greceşti. Nu este, prin urmare, nici o coincidenţă că sfâşierea frumoasei armonii greceşti vine 
de la o femeie – Antigona. Contradicţia cetăţii greceşti vine în urma refuzului recunoaşterii 
sociale a femeiii în condiţiile în care cetatea are nevoie de ea pentru a funcţiona [Vuillerod, 
2018, giugno: 189-191]. Iar episodul Antigonei din Fenomenologie ne arată că recunoaşterea nu 
este doar o atitudine intersubiectivă cât una care pune în joc structurile instituţionale ale lumii 
sociale, caz în care nu doar femininul şi masculinul se află în relaţie contradictorie, ci 
instituţiile însele ale cetăţii cad sub o astfel de relaţie. Consecinţele sunt importante pentru 
teoria recunoaşterii întrucât intrarea în joc a instituţiilor deplasează reflecţia de pe terenul 
moralei interindividuale pe acela al politicii. Ideea este că emanciparea femeii se joacă mai 
întâi la nivelul structurilor sociale, care au a fi mai puţin falocratice, înainte de a se juca la 
nivelul moralei [Vuillerod, 2018, giugno: 197-198]. 

Când femeia părăseşte familia pentru a experimenta universalitatea cetăţii şi pentru 
a obţine particularitatea relaţiei ei cu bărbatul, (femeia) nu se mai poate susţine. Prin 
urmare, bărbatul trăieşte tragic conflictual lumii „păgâne” în vreme ce femeia moare pentru 
acest conflict. Sinuciderea femeii (Antigona) este expresia neputinţei ei de a fi deopotrivă 
particular şi universal în lumea greacă, după cum putem vedea în sinuciderea Antigonei o 
formă de sfidare împotriva dominaţiei patriarhale. Se sinucide pentru a respinge puterea 
bărbatului, a universalului asupra ei, căci în Grecia veche moartea era preferabilă sclaviei 
[Mills, 1996: 73-74]. În final, eroul tragediei antice moare, rămâne doar corul care cor 
acordă onoare egală tuturor zeilor, încât Antigona şi Creon sunt deopotrivă vinovaţi şi 
ambii justificaţi, fiecare în felul lui, în tot ceea ce fac şi cu tot ceea ce fac.  

 
4. „Figuri” ale feminităţii 
Merg mai departe şi reamintesc că femeia este descrisă de Hegel ca inamic interior 

al cetăţii şi face astfel ca războiul între sexe să fie văzut aidoma unei consecinţe a 
conflictului dintre cele două legi. Aşa ajunge Hegel să definească „feminitatea” drept 
„eterna ironie a comunităţii”, iar „feminitatea”, întrucât constituie ceea ce defineşte femeile 
ca atare, urmează unei excluderi care vine din interiorul legăturilor sociale şi le face să 
explodeze tot din interior. Se vede că Hegel asimilează „feminitatea” unei puteri distructive 
şi ironia feminină caută să năruie structurile sociale falocratice şi astfel de transformări 
urmăresc recunoaşterea reciprocă a bărbatului şi femeii. Pentru feminism, aceasta înseamnă 
deopotrivă recunoaşterea egalităţii sociale a femeii cu bărbatul precum şi identitatea proprie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Hegel despre feminism şi feminitate (şi puţin Noica) 
 

135 

a acesteia, a femeii. Această recunoaştere identitară nu pune bărbatul în situaţia de a 
recunoaşte în femeie esenţa feminităţii sau a umanităţii, ci de a recunoaşte în ea o persoană 
individuală înzestrată cu libertate şi raţionalitate, iar faptul că Hegel reintroduce 
problematica intersubiectivităţii în aceea a instituţiilor sociale marchează definitiv 
originalitatea teoriei sale a recunoaşterii. Dacă femeia este recunoscută instituţuional, va fi 
recunoscută, implicit, şi de bărbat, încât teoria hegeliană a recunoaşterii trimite la o critică 
socială emancipatoare ce vizează un feminism în care conflictual este deplin. Ajungem la 
un concept al „feminităţii” care diferă de „esenţialismul feminist” şi de „anti-esenţialismul 
feminist”. Astfel, şi pe rând:  

• „feminitatea” este prin exceleţă manifestare a ironiei exersată asupra comunităţii 
şi femeia, ca „veşnică ironie a comunităţii”, a vieţii publice, este o definiţie cu un 
potenţial mereu revigorat de emancipare încât, ori de câte ori femeia apare într-o 
astfel de postură, recunoaştem în aceasta poziţia feministă [Lonzi, 2017: 49]. 
Feminitatea ţine de natură, este fiinţa-pură-afectată-de-altul şi expresia acestei 
afectări este procesul de reproducere/conservare [Lindberg, 2010: 183]. Pentru 
Hegel, viaţa etică raportată constant la Antigona lui Sofocle aliniază masculinul cu 
subiectivitatea, cetatea şi libertatea, iar feminitatea cu natura, familia, sfera 
privată şi cu repetiţia ciclurilor reproductive [Miller, 2000: 123];  

• potrivit „esenţialismuli feminist” femeia are propria sa natură, încât avem a 
diferenţia în mod evident între două sexe a căror specificitate trebuie recunoscută. 
Aceasta înseamnă însă a reduce feminitatea la legătura dintre gen şi sex; 

• „anti-esenţialismul” feminist rupe legătura dintre gen şi sex în felul lui Simone 
de Beauvoir: „nu te naşti femeie: devii femeie” (on ne naît pas femme: on le deviant, 
propoziţie care deschide tomul II din Le deuxième sexe). 

 
Pe scurt, „feminitatea” nu mai desemnează o esenţă pozitivă, ea este determinată 

în întregime negativ de opresiunea bărbaţilor [Vuillerod, 2017], iar Mills afirmă că Irigaray, 
în textul ei, ajunge să susţină pozitivitatea din diferenţa sexelor mai curând decât 
negativitatea şi astfel redefineşte the woman question drept a question of woman, o întrebare 
privind autoînţelegerea şi autocreaţia prezente în femeia însăşi [Mills, 1979: 74-98]. Cu alte 
cuvinte, the woman question subsumează relaţiile dintre fiecare femeie – fără de putere, istorie, 
cultură, rol autodefinit – şi fiecare bărbat – cu puterea lui, istoria lui, cultura lui şi rolul lui 
absolut [Lonzi, 1996: 275]. Limpede este la Hegel, când analizează cetatea greacă, faptul că 
femeia nu are istorie şi este astfel condamnată să repete ciclurile vieţii, încât ceea ce face ca 
femeile să fie definite este tocmai absenţa lor din istorie, şi realizăm astfel că însăşi expresia 
„egalitatea dintre sexe” este ceea ce folosim astăzi pentru a masca inferioritatea femeii 
[Benhabib, 1996: 32; Lonzi, 1996: 277].  

Numai că Hegel gândeşte altfel „absenţa”. Femeia este o figură a absenţei care face 
vizibilă tranziţia între natură şi spirit, este vizibilitatea muncii negativului, ea face ca însăşi 
absenţa să fie vizibilă, ne face să vedem ceva ce nu este acolo. Problema e prezentă deja în 
idealismul german şi în romantism şi are în vedere prezentarea (Darstellung) adevărului şi 
relaţia acestuia cu arta şi cu ficţiunea. Astfel, dacă adevărul nu este doar revelat ci şi 
prezent(at), atunci filosofia are a face faţă problemei „figuralităţii” şi „plasticităţii” care 
permit prezentarea adevărului ca atare. Din acest punct de vedere, femeia, ca figură 
privilegiată a plasticităţii transcendentale (şi nu transcendentâ, pentru că transcendenţa 
devine în familie şi femeie imanentă) este, pentru Hegel, o figură majoră a muncii absente sau 
invizibile a negativului. Propoziţia aceasta ar rămâne cu siguranţă fără de sens lipsită fiind de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Anton ADĂMUŢ 
 

136 

o anume formă „figurativă”, iar dacă numim femeia o figură nu avem a înţelege prin aceasta 
nici o idee (ca ideea libertăţii de pildă) şi nici un individual real (precum eroii din istorie). 
Ce însemnă atunci „figură” la Hegel? „Figura” este o „cristalizare fenomenologică” a unui 
complex natural, istoric sau simbolic de circumstanţe, complex prezentat ca un element al 
procesului filosofic de cunoaştere. „Figura” aparţine particularului, de unde şi faptul ei de a 
se însoţi cu multiplul (ca în relaţia stăpân-serv, Creon-Antigona). Particulare fiind, figurile 
sunt finite şi modificabile şi ca atare egale istoriceşte. Figura este un soi de idee istorică 
pentru că reprezintă posibilitatea coerenţei în mijlocul unei lumi în schimbare. Pentru 
Hegel figurile sunt de multe ori ficţiuni, dar numai în măsura în care sunt capabile să 
organizeze forme de viaţă (stăpân-serv, Creon-Antigona), de unde şi paradoxala idee 
hegeliană după care adevărul este întemeiat într-o ficţiune. Figura este o instanţă de 
mediere între universalitate şi singularitate, între concept şi simţuri. Femeia este o figură 
unitară a vieţii, morţii şi iubirii şi ea apare ca figură a vieţii mai ales în contextul diferenţei 
sexuale, ca personaj (caracter) în teatru este figura prin excelenţă a morţii, iar între cele 
două extreme este figura iubirii. Şi încă: „inconştienţii” (Womanʼs Unconscious) feminini 
psiho-tehnici sunt paznicii leagănului şi ai mormântului [Lindberg, 2010: 77-78; 185-190]. 

 
5. Concluzii 
Asum ca preambul concluziv următoarea situaţie pe care o regăsesc şi la Hegel: 

„feminitatea şi masculinitatea nu sunt esenţe, ci moduri de a trăi anumite relaţii. De unde şi 
faptul că tipologiile statice ale caracterelor sexuale trebuie să fie înlocuite de istorii, analize 
de producere simultană a unor seturi de forme psihologice.” [Connell, 1987: 179] Tot de 
aici şi diferenţa între „feminitatea tradiţională” (supunere şi receptivitate sexuală în cazul 
femeilor tinere, atitudine protectoare în cazul femeilor mature) şi „feminitatea non-
tradiţională”, ca în cazul Antigonei: „ceea ce este ascuns (din istorie) este experienţa 
femeilor celibatare, lesbiene, sindicaliste, prostituate, nebune, rebele, masculine, muncitoare 
manuale, soţii de o anumită vârstă, vrăjitoare. Si ceea ce o politică sexuală radicală implică 
într-una din dimensiunile sale este tocmai reasertarea şi recuperarea formelor marginalizate 
de feminitate reprezentate de aceste grupuri.” [Connell, 1987: 188] 

Să văd acum situaţia printr-o comparaţie. Pentru Beauvoir şi Irigaray principala 
îngrijorare a feminismului este dată de aceea că femeia e exilată din propria subiectivitate, 
fapt ce anulează feminitatea şi face loc feminismului. Cele două, Beauvoir şi Irigaray, 
împart convingerea că în patriarhat subiectul este exclusiv bărbatul şi cred, tot împreună, că 
pentru a provoca dominaţia patriarhală femeia are a trece în poziţia subiectului. Problema 
este că feministele în discuţie nu vorbesc despre unul şi acelaşi subiect. Pentru Beauvoir, 
subiectul este unul hegelian (sau la fel de bine sartrean), un subiect suveran, transcendent, 
născut în afara luptei cu Celălalt. În acest caz femeia are a ieşi din imanenţă şi a participa la 
privilegiile subiectului „universal”. Pentru Irigaray subiectul este limbajul, nu activitatea, 
încât pentru a avea acces la subiectivitate femeia are a fi speak woman/parler femme [Schor, 
1995: 51]. În timp ce Beauvoir analizează procesul Celuilalt (iar Celălalt este „al doilea sex”, 
bărbatul), Irigaray expune un process în care femeia văzută drept Celălalt (Other) nu e 
Celălalt în întregul lui ci doar un mascul/bărbat defect. În dualismul patriarhal, după 
Irigaray, femeia nici nu gândeşte, nici nu vorbeşte şi nici nu simbolizează în vreun fel 
[Mills, 1996: 8-9]. Se vede, accesul la subiectivitate este tema comună a lui Beauvoir şi 
Irigaray cu următoarele diferenţe: subiectivitatea este pentru Beauvoir aţiune/activitate şi 
proiect, femeia nu este un lucru ci o activitate (lifework) [Lindberg, 2010: 181]; pentru 
Irigaray atributul subiectivităţii feminine nu este acţiunea/activitatea (homo faber) ci limbajul 
(homo parlans). Subiectivitatea feminină presupune accesul la limbaj şi persoana întâia 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Hegel despre feminism şi feminitate (şi puţin Noica) 
 

137 

singular este în joc şi în prim plan, pronumele personal „Eu”. Pentru Beauvoir obiectivul 
femeii este de a împărtăşi pe deplin privilegiul transcendenţei subiectului, pentru Irigaray 
obiectivul este ca femeia să atingă subiectivitatea fără de rest. Feminismul esenţialist 
construieşte subiectivitatea feminină iar feminismul anti-esenţialist deconstruieşte 
convingerea că esenţialismul constă într-o opoziţie binară femeie-bărbat [Schor, 1995: 48-
50]. Femeia, aşa cum este, este un individual complet. Transformările nu trebuie să se 
petreacă în ea ci în felul în care ea se vede pe sine în univers şi în felul în care o văd ceilalţi 
[Lonzi, 1996: 293]. 

Irigaray critică poziţia lui Beauvoir de a insista pe chestiunea egalităţii în drepturi a 
femeii cu bărbatul în loc de a cerceta mai degrabă identitatea sexuală (sexuate identity) care să 
le permită să afle valori în chiar faptul de a fi femeie. Şi tot împotriva lui Beauvoir, Irigaray  
nu agreează folosirea paradigmei stăpân-sclav (master/slave paradigm)  pentru a caracteriza 
relaţia bărbat-femeie. Pentru Irigaray, Antigona nu este nici stăpân, nici sclav. La rigoare, 
nici Beauvoir nu vede în Antigona tocmai un sclav ci munca scalavului care, la Hegel, 
revine Antigonei prin a da viaţă şi a îngropa morţii, revine în interpretarea lui Beauvoir şi 
Irigaray noţiunii subiectivităţii care trimite la o libertate pierdută. Şi dacă ambele se 
deosebesc aici de Hegel, se vor deosebi şi între ele: pentru Irigaray eticul şi universalul pot 
fi identificate femininului, pentru Beauvoir referinţa acestora este libertatea umană în 
genere [Miller, 2000: 122]. 

Toate acestea, fireşte, numai dacă nu cumva Hegel însuşi vede în Fenomenologia 
spiritului un soi de „autobiografie filosofică” şi dacă lucrarea nu este, pentru autorul ei, 
altceva decât o „călătorie de descoperiri” [Stere, 1998: 325, nota 10]. Sigur este că „istoria 
nu poate fi un roman de dragoste sau o idilă, Hegel se gândise poate un moment să 
încredinţeze iubirii responsabilitatea istoriei.” [DʼHondt, 1995: 195], doar că în 
Fenomenologie Hegel alege o altă cale: „iubirea nu stăruie destul asupra caracterului tragic al 
separaţiei, îi lipseşte «forţa, tenacitatea şi travaliul negativului».” [Hyppolite, 1946: 810] Şi 
pentru că ratează iubirea în Fenomenologie, Hegel se disculpă în Principiile filozofiei dreptului, 
normal, tot în momentul în care vorbeşte despre etic, familie (şi căsătorie, în plus). Spune 
teutonul: căsătoria e un raport etic nemijlocit definit „ca fiind iubirea juridic-etică (rechtlich-
sittliche), în felul acesta ceea ce este trecător, capricios şi pur subiectiv, dispărând dintr-însa” 
[Hegel, 1996: 170]. Iar elementul etic al căsătoriei conţine un moment exterior (sexualitatea 
sau, îi zice pudic Hegel: „unirea generică” – Gattung) şi un moment interior (unitatea 
spirituală) în care ceea ce era exterior începe să fiinţeze în sine „ca fiind ceea ce este 
substanţial, aşadar ca înălţat peste hazardul pasiunilor şi al îndrăgostirii particulare 
trecătoare.” [Hegel, 1996: 172], ceea ce vrea să spună că eticul are a surclasa capriciul.  

E de înţeles de ce nu preţuieşte Hegel pe Hemon, de înţeles, dar nu de preţuit!, caz 
în care se poate vorbi despre semnificaţia etică şi politică a Antigonei pentru feminism 
[Hutchings and Pulkkinen, 2010: 5]. Numai că aceste perspective de reflecţie nu au în nici 
un caz ca scop de a face din hegelianism o modalitate de salvare teoretică a feminismului, 
după cum feminismul poate modifica tipul de lectură aplicat teoriei hegeliene a 
recunoaşterii reciproce [Vuillerod, 2018 giugno: 199]. 

 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Anton ADĂMUŢ 
 

138 

BIBLIOGRAFIE 
 

Benhabib, 1996: Seyla Benhabib, “On Hegel, women, and irony”, în Feminist Interpretations of G. W. 
F. Hegel, edited by Patricia Jagentowicz Mills, University Park, PA: Pennsylvania State 
University Press, 1996, pp. 25-44. 

Chanter, 2010: Tina Chanter, “Antigonaʼs Liminality: Hegelʼs Racial Purification of Tragedy and the 
Naturalization of Slavery”, în Hegel’s Philosophy and Feminist Thought: Beyond Antigone?, edited by 
Kimberly Hutchings and Tuija Pulkkinen, New York, Palgrave Macmillan, 2010, pp: 61-87. 

Connell, 1987: R.W. Connell, Gender & Power. Society, the Person and sexual Politics, London, Polity 
Press, 1987. 

De Beauvoir, 2008: Simone De Beauvoir, Le deuxième sexe, Tome I, Paris, Gallimard, 2008. 
DʼHondt, 1995: Jacques DʼHondt, Hegel secret. Cercetare privind sursele ascunse ale filosofiei lui Hegel, traducere 

de Nicolae Râmbu; controlul traducerii de Marcela Grusea, Iaşi, Editura Agora, 1995. 
Hegel, 1964: G.W.F. Hegel, Prelegeri de Estetică, Vol. I, traducere de D.D. Roşca, Bucureşti, Editura 

Academiei Republicii Socialiste România, 1964. 
Hegel, 1965: G.W.F. Hegel, Fenomenologia spiritului, traducere de Virgil Bogdan, Bucureşti, Editura 

Academiei Republicii Populare Române, 1965. 
Hegel, 1995: G.W.F. Hegel, Fenomenologia spiritului, traducere de Virgil Bogdan, Bucureşti, Editura 

IRI, 1995. 
Hegel, 1996: G.W.F. Hegel, Principiile filosofie dreptului, traducere de Virgil Bogdan şi Constantin 

Floru, Bucureşti, Editura IRI, 1996. 
Hegels, 1907: G.W.F. Hegels, Phänomenologie des Geistes, von Georg Lasson, Leipzig, Verlag der 

Dürrʼschen Buchhandlung, 1907. 
Hutchings, 2003: Hutchings. Hegel and Feminist Philosophy. Cambridge: Polity Press, 2003. 
Hutchings, 2010: Kimberly Hutchings and Tuija Pulkkinen, “Introduction: Reading Hegel”, în 

Hegel’s Philosophy and Feminist Thought: Beyond Antigone?, edited by Kimberly Hutchings and 
Tuija Pulkkinen, New York, Palgrave Macmillan, 2010, pp. 1-15.  

Hyppolite, 1946: Jean Hyppolite, Genèse et Structure de la Phénoménologie de l’Esprit de Hegel, Paris, 
Aubier, 1946. 

Ionescu, 1990: Nae Ionescu, Roza Vânturilor, Bucureşti, Editura „Roza Vânturilor”, 1990. 
Irigaray, 1996: Luce Irigaray, “Eternal irony of the community”, în Feminist Interpretations of G. W. F. 

Hegel, edited by Patricia Jagentowicz Mills, University Park, PA: Pennsylvania State 
University Press, 1996, pp. 45-58. 

Kojève, 1947: Alexandre Kojève, Introduction à la lecture de Hegel. Leçons sur la Phénoménologie de l’esprit 
professées de 1933 à 1939 à l’École des Hautes Études, réunies et publiées par Raymond 
Queneau, Paris, Gallimard, 1947. 

Kojève, 1969: Alexandre Kojève, Introduction to the Reading of Hegel: Lectures on the Phenomenology of 
Spirit, Assembled by Raymond Queneau. Edited by Allan Bloom, translated from the 
French by James H. Nichols, Jr., Ithaca and London, Cornell University Press, 1969. 

Kojève, 1996: Alexandre Kojève, Introducere în lectura lui Hegel, traducere şi nota traducătorului de Ed. 
Pastenague, Cluj, Editura „Biblioteca Apostrof”, 1996. 

Liiceanu, 1992: Gabriel Liiceanu, Cearta cu Filozofia, Bucureşti, Editura Humanitas, 1992. 
Lindberg, 2010: Susanna Lindberg, “Womanlife or Lifework and Psycho-technique: Woman as the 

Figure of the Plasticity of Transcendence”, în Hegel’s Philosophy and Feminist Thought: Beyond 
Antigone?, Edited by Kimberly Hutchings and Tuija Pulkkinen, New York, Palgrave 
Macmillan, 2010, pp. 177-194. 

Lonzi, 1996: Carla Lonzi, “Letʼs Spit on Hegel?”, în Feminist Interpretations of G. W. F. Hegel, edited 
by Patricia Jagentowicz Mills, University Park, PA: Pennsylvania State University Press, 
1996, pp. 274-298. 

Lonzi, 2017: Carla Lonzi, Crachons sur Hegel. Une révolte féministe, Paris, Eterotopia, 2017. 
Miller, 2000: Elaine P. Miller, “The «Paradoxical Displacement»: Beauvoir and Irigaray on Hegel’s 

Antigone”, în „The Journal of Speculative Philosophy”, Vol. 14, No. 2, 2000, pp. 121-137. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava



Hegel despre feminism şi feminitate (şi puţin Noica) 
 

139 

Mills, 1979: Patricia Jagentowicz Mills, “Hegel and the Woman Question: Recognition and 
Intersubjectivity”, in The Sexism of Social and Political Theory: Woman and Reproduction from Plato 
to Nietzsche, Toronto, University of Toronto Press, 1979, pp. 74-98. 

Mills, 1996a: Patricia Jagentowicz Mills, “Hegel’s Antigone”, în Feminist Interpretations of G. W. F. 
Hegel, edited by Patricia Jagentowicz Mills, University Park, PA: Pennsylvania State 
University Press, 1996, pp. 59-88. 

Mills, 1996b: Patricia Jagentowicz Mills, “Introduction” to Feminist Interpretations of G. W. F. Hegel, 
edited by Patricia Jagentowicz Mills, University Park, PA: Pennsylvania State University 
Press, 1996, pp. 1-24. 

Noica, 1938: Constantin Noica, „Însemnări despre feminitate”, în „Universul literar”, an XLVII, nr. 
34, 8 octombrie 1938, pp. 1-2. 

Noica, 1976: Constantin Noica, „Etos neutral şi Etos orientat în raţiunea hegeliană”, în „Revista de 
Filosofie”, tom XXIII, nr. 2, martie-aprilie 1976. 

Noica, 1990: Constantin Noica, Journal Filozofic, Bucureşti, Editura Humanitas, 1990. 
Noica, 1991: Constantin Noica, Jurnal de Idei, Bucureşti, Editura Humanitas, 1991. 
Noica, 2013: Constantin Noica, Povestiri despre om, Bucureşti, Editura Humanitas, 2003. 
Noica-Wilson, 2007: Alexandra Noica-Wilson, Treziti-va, suntem liberi! Amintiri, Bucureşti, Editura 

Humanitas, 2007. 
Pinkard, 1996: Terry Pinkard, Hegelʼs Phenomenology. The Sociality of Reason, Cambridge University 

Press, 1996. 
Ravven, 1996: Heidi M. Ravven, “Has Hegel anything to say to feminists?”, în Feminist Interpretations 

of G. W. F. Hegel, edited by Patricia Jagentowicz Mills, University Park, PA: Pennsylvania 
State University Press, 1996, pp. 225-252.  

Rohde, 1985: Erwin Rohde, Psyché, traducere şi cuvânt înainte de Mircea Popescu, Bucureşti, 
Editura Meridiane, 1985. 

Rusu, 1968: Liviu Rusu, Eschil, Sofocle, Euripide, Bucureşti, Editura Tineretului, 1968. 
Schor, 1995: Naomi Schor, “The Essentialism Wich is Not One: Coming to Grips with Irigaray”, in 

Bad Objects. Essays Popular and Unpopular, Durham and London, Duke University Press, 
1995, pp. 44-62. 

Sebastian, 1996: Mihail Sebastian, Jurnal. 1935-1944, text îngrijit de Gabriela Omăt, prefaţă şi note de 
Leon Volovici, Bucureşti, Editura Humanitas, 1996. 

Stere, 1998: Ernest Stere, Din istoria doctrinelor morale, Iaşi, Editura Polirom, 1998. 
Vuillerod, 2017: Jean-Baptiste Vuillerod, « Hegel féministe? », în « La Vie des Idées », publicat la data 

de 7 februarie 2017, disponibil la adresa: http://www.laviedesidees.fr/Hegel-feministe.html 
Vuillerod, 2018: Jean-Baptiste Vuillerod, « Reconnaissance, domination et mobilisation collective 

chez Hegel! », în « La Revue Doctorales 58 », n°5, 2018, dispobil la adresa: 
https://doctorales.fr/actes-5-9/70-reconnaissance-domination-et-mobilisation-collective-
chez-hegel 

Vuillerod, 2018: Jean-Baptiste Vuillerod, « Retour sur la reconnaissance chez Hegel: une perspective 
feministe », în « Pólemos », Anno XI, Numero 1, giugno 2018, pp. 183-202. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-09 11:43:20 UTC)
BDD-A30988 © 2020 Editura Universităţii din Suceava

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

