CONTRE L’IRONIE TRAGIQUE
DANS « (EDIPE ROI » DE SOPHOCLE

Mariana BOCA
mariana boca ro@yahoo.com

Université « Stefan cel Mare » de Suceava (Roumanie)

Abstract: The history of Sophocles’ commentators impsed the idea that Oedipus is the archetypal
representation of tragic irony. The hypothesis I propose denies the existence of tragic irony in the intentional construction of
the choices that Sophocles ‘heroes make, but also in Sophocles’ own vision of man and the world. The arguments are all in
the text. The reader only needs to give priority to textual conscionsnesses, and not to his own subjectivity.

Keywords: tragic irony, Sophocles, knowledge, truth.

Sophocle affirme franchement : P’homme est aveugle ; la vérité ne lui appartient
pas, ni la sagesse. Le destin de ’homme n’est connu que par les dieux (et non par Diex) qui,
cependant, ne patlent pas directement a ’homme a lintérieur de ’homme, mais ils
communiquent parfois, s’ils sont appelés par des oracles et des prophetes. Ainsi, des
fragments de vérité, souvent difficiles a comprendre, peuvent étre révélés a I’homme.
L’aveuglement est la représentation tragique que Sophocle a choisie pour lincapacité de
’homme intérieur a posséder la vérité.

De nombreux commentateurs de Sophocle voient dans le destin d’(Edipe
I'illustration de lironie tragique. De ce point de vue, (Edipe serait la victime de I'arbitraire,
Pimpuissante victime d’une logique vicieuse des événements qui le condamnerait au pire
des scénarios de la vie sans en étre coupable. L’hypothése d’une ironie tragique est-elle un
mécanisme dévastateur de lexistence d’(Edipe et de toute sa famille ? Tirésias contredit
nettement et frontalement cette interprétation, méme s’il se fie lui-méme a l'innocence
d’Edipe et veut le protéger. Le prophéte Tirésias découvre sans aucun doute la faute
d’(Edipe apres avoir abandonné le blocus intérieur exceptionnellement construit en violant
méme la volonté des dieux qui lui donnent Iéclairage intérieur et le pouvoir de dire la
vérité sur (Edipe. Le fait qu'(Edipe ne connait pas ses parents n’est qu’une passerelle vers
une vérité profonde.

BDD-A30925 © 2020 Editura Universitaitii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:46 UTC)



CONTRE LTRONIE TRAGIQUE DANS « (EDIPE ROI » DE SOPHOCLE — Mariana BOCA

Ne pas connaitre ses parents ne condamne pas (Edipe a la souffrance et au malheur
tragique, mais c’est justement son ignorance et la non-maitrise des #tes sanvages de sa propre
nature et la non-culture soigneuse des #étes pacifigues. Tirésias prophétise a (Edipe : « Ce méme
jour te fera naitre et te fera mourir. » (Sofocle, 1969 : 18) Et quand (Edipe lui demande de
patler plus clairement (« Toutes tes paroles sont obscures et incompréhensibles », (idem)),
Tirésias 'accuse de ne pas utiliser son intelligence prophétique, le don des dieux, de révéler la
vérité cachée (« N’excelles-tu pas a comprendre de telles obscutités ? », (#de)). Ainsi, Tirésias
indique clairement qu’(Edipe, qui a vaincu le Sphinx, avait aussi le pouvoir de découvrir la
vérité sur ses parents et sa naissance s’il s’était tourné vers lui-méme et s’était consacré a la
grace prophétique et aux efforts d’étre toujours plus proche de la vérité et de vivre a sa
proximité. Cependant, (Edipe, toujours plus aveuglé intérieurement, voit de la moquerie et
du mépris de Tirésias pour sa grande victoire : (« Tu me reproches ce qui me fera grand »,
(idem)). Tirésias nous éclaire : « Cest cela méme qui t’a perdu. » (iderz)

Tirésias montre que, juste apres avoir vaincu le Sphinx, '(Edipe s’est rendu a une
tragédie sans issue, car il accepte d’épouser Jocaste et d’étre roi sans avoir enquété sur la
facon dont 'ancien roi est mort, sans respecter la loi non écrite qui a exigé la découverte du
meurtrier et sa peine, sans méme se demander s’il était naturel pour lui d’entrer dans une
famille et de fonder sa propre famille avant de clarifier la question de sa naissance, ce qui
I’'a amené a abandonner sa ville natale et ses parents d’adoption. (Edipe n’utilise pas sa
grace divine pour se rechercher et pour trouver la vérité, il se contente d’une énorme
récompense, faisant abstraction de l'obligation d’utiliser le don prophétique comme une
énergie directrice vers une vérité quil s’est engagé a découvrir : la vérité sur son identité
ultime. Sophocle dramatise une question vitale pour la conscience humaine : nous ne
pouvons construire un destin en toute sécurité que si nous connaissons nos origines, NOs
racines, nos parents.

Provoqué par les allégations de Tirésias, (Edipe a un moment de sincérité supréme
devant Jocaste, a laquelle, seulement dans cette situation contraignante, il révéle ce qu’il sait
et ce qu’il ne sait pas de son origine, mais aussi un crime qu’il a oubli¢ depuis vingt ans :
« Mon peére était Polybos lecorinthien et ma mere Mérope de Doris... / Pendant le repas,
un homme plus que pris de vin, m’appela un enfant supposé. » (Sofocle, 1969 : 13)

(Edipe rappelle les parents qui 'ont grandi et 'épisode qui a changé sa vie : il
découvre que Polybos et Mérope ne sont en réalité que des parents adoptifs. (Edipe est
blessé dans son orgueil, comme il se 'avoue lui-méme, bien que Polybos et Mérope nient la
véritépar amour, lui disant des mensonges : « Subissant I'injure avecdouleur, je me contins
a peine durant ce jour-1a ; mais, le lendemain, j’allai vers mon pere et ma mere et je leur
demandai ce qui en était, et ils furent tres indignés contrecelui qui avait parlé ainsi, et j’étais
trés joyeux de leurs paroles. Cependant, cet outrage me brulait toujours, car ilavait pénétré
dans mon esprit. » (idens)

Qu’est-ce qui révele la confession d’(Edipe ? L’amour de Polybos et Mérope n’a pas
d’'importance pour lui. (Edipe ne parvient pas a le recevoir. Il ne le voit pas, la morosité
intérieure commence a se manifester parce que le tres jeune (Edipe se nourrit de son propre
amour et non de 'amour pour les autres, ni du sentiment de ceux-ci pour lui-méme. Son ego
subit un coup qu’il ne sait pas comment supportet, puis il s’enfuit pour demander a I'oracle
qui sont ses patrents : « Je partis donc pour Pytho, a Iinsu de mon pere et de ma mere.
Phoebus me renvoyasans aucune réponse aux questions pour lesquelles j’étais venu... » (idens)

La réponse recherchée lui est refusée. En revanche, paradoxalement, il apprend
une prophétie effrayante : «[...] mais il me prédit clairement d’autres chosesterribles et
lamentables : que je m’unirais 2 ma mere, queje produirais a la lumiére une race odieuse aux

22

BDD-A30925 © 2020 Editura Universitaitii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:46 UTC)



CONTRE L’TRONIE TRAGIQUE DANS « (EDIPE ROI » DE SOPHOCLE — Mariana BOCA

hommeset que je tuerais le pére qui m’avait engendré | Ayantentendu cela, je quittai la terre
de Corinthe, me guidantsur les astres, afin de fuir et de me cacher 1a ou je neverrais jamais
s’accomplir ces oracles lamentables ethonteux ». (idenz)

Cette prédiction fait explicitement référence a I'idée de prédestination. (Edipe est
le sujet des nouvelles choquantes : son destin le ménera a une cruelle souffrance — tuer son
pere et concevoir des enfants avec sa propre mére. Mais en ce moment qui prépare
I’épisode culminant de la tragédie, il est bon d’unir les fils de la trame du texte et de
rechercher la révélation de la logique profonde de Sophocle, qui ne me semble pas du tout
dénuée d’ambiguité et bien simple, comme elle semble étre toujours évoquée et interprétée.

La direction presque unanimement préconisée par toute la tradition de
I'interprétation de Sophocle suppose, sans objection, P’hypothése de lironie tragique en
tant que vérité incontestable : le scénario de la vie d’(Edipe est construit au-dela de sa
volonté. I serait la victime d’une culpabilité a laquelle il n’assiste pas, mais qu’il paye. Son
pere, Lafus, a tort. 11 fait face aux dieux de plusieurs maniéres.

11 veut un fils contre leur volonté, et quand son fils est né, il décide de le jeter « sur une
montagne déserte », comme Jocaste va raconter, a cause d’une prophétie partiellement fortuite
avec celle communiquée beaucoup plus tard a (Edipe : « Autrefois, un oracle fut révélé a Laius,
non par Phoebuslui-méme, mais par ses serviteurs, qui disait que sadestinée était d’étre tué par
un fils qui serait né de lui etde moi. Cependant des voleurs étrangers 'ont tué a larencontre de
trois chemins. A peine lenfant, étant né, eut-il vécu trois jours, quil chargea des mains
étrangeresde le jeter, les pieds liés, sur une montagne déserte. » (Sofocle, 1969 : 28)

C’est la raison principale pour laquelle René Schaerer, 'un des commentateurs de
la culture grecque, a synthétisé ce qu’il avait déja été dit sur le héros de Sophocle au début
du XXe siecle dans son livre L"Homme antique et le monde intérienr d’Homere a Socrate. En 1958,
il déclare qu’Edipe, bien que coupable de sa rage, il inspire plus de compassion que de
désapprobation, car il serait bien évidemment la victime d’une ironie implacable du destin.
(Schaerer, 1958 : 186)

Cette position est reprise de diverses manicres jusqua présent et (Edipe est
transformé par la tradition des commentateurs occidentaux en un archétype culturel de la
victime d’une ironie tragique. Différentes théories spéculatives ont été développées a partir
de ce noyau, dont les plus radicales, mais aussi les plus éloignées de la texture interne du
texte et de Lesprit de Sophocle, sont celles de Sigmund Freud et de Jacques Lacan. Mon
point de vue est basé sur une vision tout a fait opposée: le retour au texte et la
redécouverte, dans la mesure du possible, de la pensée de Sophocle, telle qu’elle est reflétée
dans ce texte et non dans tout son ceuvre, en réprimant la tentation d’extraire de Ihistoire
un archétype dont 'identité soit reconnue tout au long du flux de la culture occidentale. Je
dirais de plus : archétype cedipien de la victime de lironie tragique est plutot la création
des commentateurs de Sophocle et moins ou presque pas du tout de Sophocle lui-méme.

Les commentateurs occidentaux ont déduit du texte une figure verbale qu’ils ont
ensuite rendue mythique et, finalement, par le biais des théories spéculatives qui ont eu un
impact sur la circulation des idées dans le monde du XXe siecle, ils 'ont transformée en un
mythe culturel autonome doté d’une existence et d’un développement absolument parallele
au texte de Sophocle, mais ayant un impact important sur la réception et la compréhension
de Sophocle et de Pesprit de la Grece antique. Le mythe d’(Edipe a donc agi comme un
principe réductionniste sur le texte et sur la conscience qui y est stockée, réduisant
considérablement le retour a Sophocle et aux Grecs anciens.

Je vais essayer de montrer que la pensée de Sophocle n’est pas impérative et
fermée, mais qu’elle est interrogative et ouverte méme quand elle est touchée par un esprit

23

BDD-A30925 © 2020 Editura Universitaitii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:46 UTC)



CONTRE LTRONIE TRAGIQUE DANS « (EDIPE ROI » DE SOPHOCLE — Mariana BOCA

douteux et pessimiste. Cest également la source inépuisable du texte de Sophocle, qui
fascine a ce jour les lecteurs et les spectateurs. Bien que I’histoire soit trés connue, elle
parvient a créer dans la conscience du lecteur ou du spectateur I'état de catharsis, c’est-a-dire
la rupture de sa propre réalité et son entrée dans une réalité fragile et impalpable —
I(i)réalité de la conscience problématique d’(Edipe au-dela de I’histoire et au-dela de son
propre mythe. Si Sophocle avait fait ’(Edipe une victime sans aucune chance devant son
destin moqueur, il aurait bloqué lhistoire dans la secheresse de la logique, et ses héros
auraient été oubliés depuis longtemps.

Et alors, comment percevoir les mouvements de la conscience d’(Edipe, mais aussi
des autres héros, en particulier Tirésias, Créon et Jocaste, si nous nous rapprochons du
texte avec moins de désir de s’affirmer et plus de besoin de rencontrer Sophocle, son
créateur ? Tout d’abord, nous devons nous rappeler la position de Tirésias et la relier a ce
qu'Edipe révele, d’une part, et a Jocaste, de lautre. Tirésias reproche a (Edipe de ne pas
avoir utilisé sa grice divine pour découvrir la vérité sur lui-méme, tout comme il avait réussi a
I'identifier dans I’énigme du Sphinx. Pas du tout par hasard, le Sphinx demande qui est
I’étre qui commence d’abord sur quatre jambes, puis sur deux jambes, pour pouvoir ensuite
aller a trois pieds, mais qui a toujours une seule voix et qui, avec plus de jambes, devient
plus faible. (Edipe répond que cet étre ne peut étre que ’homme qui, lors de son enfance,
va 4 quatre pattes, murit sur deux jambes, et dans la vieillesse, il se repose dans un baton.

L’énigme du Sphinx est emblématique car elle résume I'existence matérielle et la
réalité vue par ’évolution de ’homme au cours de sa vie terrestre. Donc, (Edipe reconnait
facilement les signes de l'identité humaine dans ses dimensions extérieures. Tirésias dit
franchement a (Edipe, comme nous I'avons vu, qu’il pourrait aller plus loin et voir plus.

La vue extérieure ne développe malheureusement pas la vue intérieure chez
(Edipe. La pierre d’achoppement est la nature méme d’(Edipe, les émotions négatives qui
bloquent sa raison et le conduisent vers des décisions irrationnelles, dépourvues de sens
moral. Si, au contraire, il avait suivi le bon chemin consistant a intérioriser ses émotions et
a les exploiter pour se connaitre, a la rencontre de la raison et de la révélation, il aurait
assumé la responsabilité abandonnée de servir /o grace divine qu’il avait recue et, en
récompense, il aurait gagné I’éveil de P'esprit, la lumiére intérieure !

Les paroles du prophete Tirésias nous dirigent vers cette conviction. De cette
manicere, (Bdipe comprendrait et accepterait tout d’abord que Polybos et Mérope n’étaient
pas ses parents. Cette vérité était plus qu’accessible pour lui. Ceci es? v# de la perspective
neutre, mais participative, de la conscience du lecteur, décu par I’étrange incapacité
d’(Edipe a assimiler une vérité si clairement exprimée. (Edipe la nie avec crainte et colere
téroce. Sophocle montre au lecteur comment la peur de T'humilité engendre une
conscience aussi confuse jusqu’a ce qu’elle devienne aveugle aux vérités les plus évidentes.
L’humilité d’étre un « enfant supposé » aurait da étre, dans 'économie de Pexistence, une
fausse tentative ou ce que nous appellerionsun test facile pour la fierté du jeune (Edipe,
adopté par un roi et gaté par son amour. Il a ainsi la chance de devenir le maitre de son
destin, en se soumettant a lui sans orgueil !

Pour comprendre Ierreur morale d’(Edipe, nous devons reconstruire de maniere
minimale Péthique de son monde, qui, par essence, ne devrait pas étre tres différente de
I’éthique de notre monde. (Edipe est sauvé par les dieux. D’un « enfant supposé » (destiné
a la mort selon ses propres parents), il devient le fils du roi. Cette découverte aurait da
produire dans la conscience d’(Edipe de la reconnaissance et de la gratitude. Mais (Edipe,
qui donne un contenu différent a ’événement, s’y oppose, avec de I'insatisfaction sauvage,
avec une endurance aveugle (« Pendant le repas, un homme plus que pris de vin, m’appela

24

BDD-A30925 © 2020 Editura Universitaitii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:46 UTC)



CONTRE L’TRONIE TRAGIQUE DANS « (EDIPE ROI » DE SOPHOCLE — Mariana BOCA

un enfant supposé. Subissant I'injure avecdouleur, je me contins a peine durant ce jour-1a »,
(Sofocle, 1969 : 31)) 1 transforme ainsi, avec son propre pouvoit, le test facile en tentative
fatale et entre dans une logique des faits qu’il ne peut pas controler, car il est livré au
manque de raison, a la non-sagesse et a la peur. Du maitre du destin, il devient son
prisonnier, car il choisit de rejeter avec de la haine ’humilité, la soumission, la gratitude.

Par conséquent, a travers le prophéte Tirésias — P'esprit clairvoyant, celui par le
biais duquel les dieux parlent — Sophocle nous dit qu’(Edipe est effectivement soumis a un
destin destructeur et injuste. Mais Tirésias nous transmet aussi sans aucun doute : (Edipe
possede également une intelligence et une grace pareilles a son destin exceptionnel, lui
permettant de dépasser et de vaincre cette fatalité tragique | Et Tirésias est la voix d’une
conscience collective au-dela de Ihistoire, la voix du monde d’Edipe. Selon la foi de ce
monde et la pensée de Sophocle, il existe toujours une correspondance subtile, mais
inébranlable, entre le destin de ’homme et la capacité avec laquelle il est destiné de
laffronter et de le vaincre, par sa volonté et ses propreschoix. C’est a la fois une conviction
morale et mystique, exprimée plus tard dans la conscience des cultures chrétiennes
orientales, y compris la grecque : chacun regoit la souffrance qu’il peut mener.

Donc, la tragédie d’(Edipe ne vient pas de I'impossibilité d’agir, mais de I'erreur de
tous ses choix et il rate toutes les occasions de faire face a son destin, préférant toujours
cultiver les #étessauvages de son homme intérieur au lieu des pacifigues: au lieu de 'humilité, il
choisit larage ; au lieu de la gratitude, il choisit Porgueil ; au lieu de la raison, il choisit la
peur; au liew du guestionnement (comme disait Socrate), c’est-a-dire d’une recherche
minutieuse, il choisit les significations trompeuses ; au lieu de la bonté, il choisit la cruauté.
Chacun de ces mauvais choix est un pas en avant vers 'aveuglement intérieur.

Lors de notre incursion dans tout le tissu des consciences manifestées dans le
texte, une question légitime commence a surgir : quelle est la voix de Sophocle, en fait ?
Avons-nous une base dans le texte pour identifier la position d’(Edipe avec celle de
Sophocle lui-méme ? En d’autres termes, Sophocle patle-t-il par la voix d’Edipe ou de
Tirésias ? Ou a travers les deux ? Nous apprécions que la pensée de Sophocle unisse les
deux perspectives disjonctives, d’'une maniére complémentaire, dans une figure dramatique
et philosophique de la connaissance de ’homme intérieur, dont nous avons dit des le début
quelle était paradoxale. A P’horizon de la pensée de Sophocle, aveuglement intérieur est
un destin impossible a contourner, il fait irrévocablement partie de la condition humaine.

Mais cette réalité n’est valable qu’avec son contraire (et non linverse) : la sortie du
tunnel de cette cécité est également impossible a contourner, car, dit Sophocle a travers ses
héros, Lhomme a l'intérienr de homme ne peut pas éviterla vérité, a la fin de son histoire, méme
s’1l elle lui échappe ((Edipe) ou la refuse (Laius) ou il I'oublie un instant (Tirésias) ou il choisit
de ne pas la voir (Jocaste). Dans cette logique, aveuglement intérieur peut étre surmonté et
dépassé, avant que ’homme ne soit puni précisément pour avoir vécu dans son cercle
diabolique, uniquement par le travail subtil de cet imaginaire éthique issu d’une conscience
morale capable de distinguer le bien du mal et de choisir le bien, a travers le sacrifice
volontaire et sans le droit d’appel de son propre ¢go, de ce que Platon a appelé les #es sauvages.

Lorsque aveuglement intérieur n’est pas surmonté, il est parcouru ! Et la sortie de
ses ténebres errantes ne se produit que par de lourdes souffrances, sans la participation de
la propre volonté. L histoire d’(Edipe se déroule également dans ’espace éthique de cette
dynamique. En d’autres termes, la position de Sophocle est ultime : pour lui, il n’y a pas de
destin sans sacrifice. Celui qui ne peut pas sacrifier son ¢go (’orgueil, le besoin de pouvoir,
le besoin d’oubli, la peur, la dispersion en matériel, etc.) devra le faire. Personne ne peut
ignorer cette purification intérieure, car elle seule éloigne lesprit de I'aveuglement et la

25

BDD-A30925 © 2020 Editura Universitaitii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:46 UTC)



CONTRE LTRONIE TRAGIQUE DANS « (EDIPE ROI » DE SOPHOCLE — Mariana BOCA

sortie des téncbres intérieures fait partie de la matrice du destin humain, de méme que la
confrontation des ténebres, de I'ignorance, de 'aveuglement lui-méme. La question-clé est
la suivante : le parcours, par le biais d’une contrainte tragique, de 'aveuglement intérieur,
apporte-il 2 (Bdipe le savoir de son homme ntérienr? A la fin, (Edipe devient-il un
connaisseur, un sage, un maitre de la vérité et une réflexion du bien ?

Analysons quelques moments clés supplémentaires, afin d’examiner la lettre du
texte et de rechercher une réponse aux questions formulées. (Edipe, qui réussira peu apres
sa rencontre avec le prétre de Delphes a résoudre I’énigme du Sphinx, pourrait interpréter
les mots de P'oracle également comme une énigme, comme une devinette prophétique, a
double sens: le sens direct et apparent est doublé par un sens caché, qu’(Hdipe ignore
étrangement, sans méme vouloir le rechercher, bien qu’il sache certainement que toute
prophétie est une composition d’un sens donné et d’un noyau caché, car cette information
essentielle fait partie de la culture de son monde. La prophétie lui montre indirectement
que ses parents naturels sont autres que Polybos et Mérope, car lui, (Edipe, n’aurait jamais
tué Polybos et n’aurait pas épousé Mérope !

De plus, (Edipe a pu déduire des quelques fragments de vérité, comme dans uz
casse-téte, la figure de la vérité intégrale. C’est une deuxi¢me chance de se soumettre a son
destin qui, encore une fois, lui manque. Pourquoi ? Il tombe de nouveau, en proie a une
peur irrationnelle, prouvant qu’il ne connait pas son potentiel intérieur, ses #es pacifiques,
celles qui se dévoilent a a fin, quand (Edipe obéit a la vérité, lorsqu’il ne s’en fuit plus,
recevant le chatiment et se souciant du sort de ses enfants.

Plusieurs commentateurs interprétent cet épisode comme une rébellion du fils
contre le pere, transformant (Edipe en un archétype du fils rebelle, de la lutte entre les
générations. Cependant, le texte de Sophocle ne met pas plus clairement I’accent sur ce
type, I'interprétation, aussi intéressante ou facile que soit-elle, étant spéculative.

L’ignorance de son propre homme intérieur et la facilité avec laquelle (Edipe se
laisse conduire par son énergie irrationnelle sont fortement soulignées lors du dialogue
contlictuel entre (Edipe et Créon. Seulement a 'intervention de Jocaste, (Edipe refuse de
condamner Créon a mort ou a Uemprisonnement, sans aucune raison objective, le
soupgonnant seulement d’un complot par le biais duquel il veut expliquer l'attitude du
prophéte Tirésias a son égard. Et Créon le prévient sur ses luttes intérieures.

Créon exprime avec précision I'impuissance qui envahit (Edipe et lui montre qu’il
ne veut se battre aucun instant avec elle, pour vaincre le plaisir de réagir de maniere
irrationnelle. Sophocle construit un erescendo de la révélation de la vérité. Le moment qui
donne déja son apogée est celui dans lequel (Edipe confesse a Jocaste un crime qu’il a
commis et qui ressemble de facon frappante a I’histoire du meurtre du roi Laios, racontée
par un serviteur, le seul qui s’en est échappé vivant: « Or, je te dirai la vérité, femme.
Comme je marchais non loin de la triple voie, un héraut et un homme tel que tu I’as dit,
porté sur un char attelé de chevaux, vinrent a ma rencontre. Le conducteur du char et le
vieillard lui-méme voulurent m’écarter violemment du chemin. Alors, plein de colere, je
frappai le conducteur qui me repoussait. Mais le vieillard, me voyant passer a coté du char,
saisit le moment et me frappa le milieu de la téte de son double fouet. Il ne souffrit pas un
mal égal, car, aussitot atteint du baton que j’avais en main, il roula a la renverse du haut de
son char ; et je tuai aussi tous les autres. » (Sofocle, 1969 : 31)

La confession d’(Edipe choque la conscience du lecteur qui entre soudainement
dans I'espace le plus caché de ’'homme intérieur cedipien, y découvrant la cruauté impulsive
et 'agression non réprimée, sur un fond de sombre orgueil, né de la vulnérabilité blessée et
de la peur de l'avenir. Nous voyons (Edipe tres jeune, partant de Delphes, voyageant seul,

26

BDD-A30925 © 2020 Editura Universitaitii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:46 UTC)



CONTRE L’TRONIE TRAGIQUE DANS « (EDIPE ROI » DE SOPHOCLE — Mariana BOCA

mais Pesprit dominé par la prophétie noire qui lui avait été faite. Il rencontre des étrangers
a un carrefour, y compris un vieil homme. Et lui, le jeune (Edipe, il ne dispose pas de
ressources intérieures pour laisser passer des inconnus a travers son visage | A la demande
ferme du cocher et du vieil homme, de laisser passer le groupe, il ne s’atréte pas, il ne fait
pas de place pour laisser passer les étrangers, il ne parle pas, il ne tient pas compte de la
présence d’un vieil homme dans le groupe des étrangers (selon les régles de sa culture),
mais il frappe tout simplement le cocher. Et le vieil homme, que nous découvrons plus
tard étre le roi de Thebes et le pere naturel d’(Edipe, réagit. 11 attaque (Edipe avec un
baton. Le geste du vieil homme suffit au jeune (Edipe pour les tuer immédiatement, le vieil
homme et ses compagnons : « il roula a la renverse du haut de son char ; et je tuai aussi
tous les autres. » (Sofocle, 1969 : 31)

La simple évocation des faits est révélatrice. Les limites intérieures d’(Edipe sont
extrémement serrées. Il ne peut pas se donner la liberté naturelle de faire de la place aux
étrangers sur son chemin. Le vieill homme et le jeune homme, pére et fils, sont tous les
deux les esclaves d’uneintériorité stérile et aveugle, incapable de s’ouvrir a Pautrui. Aucun
d’entre eux ne connait I’émotion de I'empathie, la liberté créée par I’harmonie et la
tranquillité intérieure. Sophocle démontre a la conscience du lecteur a quel point le crime
est proche de ’homme intérieur qui se voit dépouillé de la peur et de la fierté, incapable de
voir étre de I'autre. La fierté et la colére annulent la raison, dit Sophocle, et cela transforme
Pesprit en un monstre impossible a controler.

Mais les choses ne s’arrétent pas la. Déterminé a découvrir sil est le tueur de Laios,
(Edipe parvient a se mettre face a4 face avec un vieux berger, le seul témoin d’événements
liés a sa naissance et a son sauveur de la mort. De la bouche du berger il apprend la vérité
la plus monstrueuse : Jocaste, elle-méme, lui avait confié son nouveau-né - (Edipe lui-
méme - pour le tuer, horrifiée par la prophétie visant 'enfant.

«Dans quelle intention ? » (Sofocle, 1969 : 406), demande (Edipe, le mari de la mere
inconnue et meurtricre. Et le serviteur lui répond : « Pour que je le tuasse. » (derz) Mais le
berger, par pitié, I'a sauvé de la mort en le donnant a un autre berger, qui porte le bébé de ses
maitres, Polybos et Mérope... Nous rentrons dans une logique éthique fermée et paradoxale,
la logique de Sophocle : Lajos et Jocaste choisissent devenir des parents assassins pour
s’échapper a une prophétie dangereuse, qui annonce que Laios sera tué méme par son fils
nouveau-né. Qu’est-ce que cela signifie, dans la dynamique éthique de Sophocle, le choix de
Lafos et Jocaste et quelles sont les conséquences fatales d’un tel choix ? Ce sont les questions
que toute conscience rencontrant Sophocle est obligée de se poser, car c’est 'événement qui
génere la tragédie cedipienne — le choix des parents d’(Edipe. Et de plus: quel gente
d’homme intérieur révéle ce choix? Laios et Jocaste, en fait, se condamnent a
Paccomplissement de la prophétie, révélant leur nature sauvage, leur peur, le mal intérieur qui
les domine, mais surtout 'incapacité de lwr homme intérienr de sortir de lui-méme et de se
donner a I’étre qui fait durer dans le temps la mémoire, I'identité et le sang des parents. Cette
vérité est valable et évidente tant que nous en sommes conscients avec son contraire. Par
conséquent, en interprétant soigneusement I'imaginaire éthique de Sophocle, pas du tout
déroutant, nous comprenons que la prophétie ne pouvait étre vaincue qu’en I'assumant. Et
cela représente linverse de l'auto-condamnation en tuant le bébé. Assumer la prophétie
signifiait exprimer exactement lattitude opposée de celui choisi par Laios et Jocaste, c’est-a-
dire Pamour pour le bébé, malgré toute prophétie ! Les assassins de leur propre fils
mériteront leur destin, dit Sophocle.

L’oracle anticipe le mécanisme interne de Jocaste et des Laios, leur intention
cachée, leur incapacité a aimer leur enfant plus qu'eux-mémes et a annihiler une prophétie

27

BDD-A30925 © 2020 Editura Universitaitii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:46 UTC)



CONTRE LTRONIE TRAGIQUE DANS « (EDIPE ROI » DE SOPHOCLE — Mariana BOCA

de la haine par Pamour. Et (Edipe hérite le méme intérieur individualiste, exposé a la cécité,
fragile devant tout défi. Il ne peut pas vaincre son intérieurdésert, il agit pas a pas dans le
sens de la méme intériorité diabolique, car il manque aussi d’amour pendant longtemps. La
morale de Sophocle est simple et profonde : seulement 'amour peut guérir la haine, le mal,
le crime. Cette vision morale est essentielle dans les cultures chrétiennes orientales et elle
communique avec les regles morales du monde évoquées par Sophocle en comprenant les
mauvais choix, la culpabilité et les limites intérieures.

Mais (Edipe, contrairement a Jocaste et Laios, il connait finalement I'amour a
travers ses enfants. 1l y a une évolution de ’homme intérieur d’(Edipe, générée par 'amour
de ses fils et de ses filles. Il assume les actes horribles et justifie son choix de se faire
aveugler, pas de se suicider, pour se purifier a travers la souffrance. Mais il n’assume aucun
instant son mal intérieur, cette culpabilité qui n’appartient qu’a lui : « Je ne sais, en effet,
descendu chez Aides, avec quels yeux j'aurais regardémon pére et ma meére malheureuse
contre qui j’ai commisdes crimes exécrables, de ceux que la pendaison nepourrait expier.
Et la vue de mes enfants m’ett-elle ététres désirable, eux qui sont nés de la sorte ? Non,
certes, jamais ! [...] Et si je pouvais fermer lessources de I'ouie, je ne tarderais pas, puisque
je fermeraisainsi tout mon malheureux corps et que je serais a la fois aveugle et sourd ; car
il est doux de ne rien sentir de sesmaux. » (Sofocle, 1969 : 51)

Donc (Edipe, celui qui apprend la vérité sur sa naissance, il ne se connait pas, ni a la
fin! Il ne comprend pas son homme intérienr. 11 est convaincu d’étre la victime des dieux,
massacré par un destin sans signification. C’est pourquoi il maudit son sauveur, celui qui lui a
donné sa vie une seconde fois: « Quil périsse celui qui rompit les entraves cruelles de
mespieds et me sauva de la mort ! Je ne 'en remercie pas, car, si j’étais mort en ce temps-la, je
ne serais, ni pourmes amis, ni pour moi, la cause d’une telle douleur. » (Sofocle, 1969 : 50)

La souffrance d’(Edipe trouble toute conscience. (Edipe se rebelle contre son
propre étre, il renonce a lui-méme et appelle sa mort, son chatiment, mais, méme dans ces
derniers moments tragiques, (Edipe ne rejette que le monstrueux héritage, le monstre
transmis par les choix de ses parents, sans assumer aucune faute personnelle, sans voir son
monstre intérieur, produit par lui-méme, mais seulement celui né des autres, en dehors de
sa propre volonté : « O Cithéron, pourquoi m’as-tu recu ? Pourquoi nem’as-tu pas tué
aussitot, afin que je ne pusse jamaisrévéler aux hommes de qui j’étais né » O Polybos et
Corinthe | O vieille demeure, qu'on dit celle de mespéres, vous m’avez nourri, rongé de
maux sousl’apparence de la beauté ! Car, maintenant, je suis tenupour coupable et né de
coupables. » (Sofocle, 1969 : 51)

Les faits qui condamnent (Edipe dépassent l'imagination. Sa souffrance est
énorme. Mais (Edipe, méme a ces moments-la, n’oublie aucun moment de lui-méme, il ne
sort pas de lui-méme, il devient son propre héros et transforme la souffrance en une
preuve de son pouvoir surhumain. Fcrasé par les actes monstrueux qu’il ne peut plus nier,
i s’éleve au-dessus d’eux, digne, énorme, pour affirmer, d’'une maniere tout a fait
étonnante, non pas la douleur, mais son pouvoir unique de I'endurer : « Mais, puisqu’il
n’est pointpermis de dire les choses honteuses a faire, je vous adjurepar les dieux de me
cacher promptement quelque part, hors la ville ; ou tuez-moi, ou jetez-moi dans la mer,
laou vous ne me verrez plus désormais. Venez! ne dédaignez point de toucher un
misérable. Consentez, neredoutez rien. Nul d’entre les mortels, si ce n’est moi, nepeut
supporter mes maux. » (ide7) Au sens socratique, (Edipe de Sophocle n’accepte aucun
maitre. Il n’apprend pas la connaissance de son homme intérieur en suivant le chemin
indiqué par un connaisseur, un précurseur. (Edipe refuse toute orientation. 1l est son
propre guide, son maitre, son seigneur. Il ne fait pas confiance aux dieux, il est trahi par

28

BDD-A30925 © 2020 Editura Universitaitii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:46 UTC)



CONTRE L’TRONIE TRAGIQUE DANS « (EDIPE ROI » DE SOPHOCLE — Mariana BOCA

eux et il veut décider seul de son destin. La fierté ne le quitte pas méme dans les moments
les plus douloureux : « Jette-moi trés promptement hors de cette terre, en un lieuou je ne
puisse parler a aucun des mortels. » (Sofocle, 1969 : 52), demande-il impérativement a
Créon, bien qu’il ne soit plus le roi de Thebes, mais un hors-la-loi sans patrie. Grace a la
voix de Créon, la conscience du lecteur est soustraite a 'influence hypnotique d’un (Edipe
souffrant et emphatique.

L’autosuffisance d’(Edipe et lentétement que ne suit que sa volonté sont
clairement marqués par Sophocle dans la derniere réponse de Créon, une question
rhétorique : « Est-ce que tu veux rester un maitre pour toujours ? ...» Oui, (Edipe de
Sophocle est Thomme qui veut étre un maitre pour toujours ! Mais c’est précisément cette
volonté farouche et autoritaire que tue (Edipe. Il reste étranger a lui-méme. Il connait la
vérité externe des faits et des conséquences, mais il ne découvre pas la vérité intérieure de
leurs causes. Cest la tragédie d’(Edipe ! Il ne va pas au-dela de I'aveuglement intérieur, mais
il le traverse, tout a fait aliéné de son étre profond du début a la fin. L’incapacité d’Edipe
est tragique. Il ne devient pas un connaisseur et ne peut pas étre un maitre, un enseignant.
Nous apprenons d’(Edipe en le niant, sans suivre son chemin. L’enseignement de Sophocle
est basé sur le déni et non sur 'annulation du déni par la confiance en Dieu, a la maniére
de Socrate. Méme la souffrance, dans 'un des événements les plus monstrueux qui
puissent vaincre ’étre, ne conduit pas (Edipe a la connaissance de /homme a lintérienr de
lhomme. A Thotizon de Sophocle, les dieux sont loin et ’homme ne sait pas trouver le
chemin qui méne au Dieu de Socrate, car il ne peut pas un instant abandonner 'orgueil
d’étre son propre maitre. Cependant, Sophocle montre clairement que ce choix exclut
précisément toute chance pour ’homme d’acquérir la connaissance de la vérité. Sophocle
est un grand tragique, mais jamais ironique dans sa vision sur la nature humaine.

Bibliographie

SCHAERER, René, (1958), L homme antique et la structure du monde intérienr d’Homere a Socrate, Patis,
Payot.

SOFOCLE, (1969), Tragedii, traduction, préface, notes et indices par George Fotino, Bucuresti,
Editura pentru Literaturd Universald.

29

BDD-A30925 © 2020 Editura Universitaitii din Suceava
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 06:48:46 UTC)


http://www.tcpdf.org

