
165 

Paola Bozzi 
Mailand 
 
 
 

mirabilia et monstra: das Gruselkabinett Nora Gomringers 
 
 
Abstract: While monsters and cyborgs of all kinds remained products of art and fantasy for 
centuries, this changed in the late 20th and early 21st centuries, when biotechnologies made 
it possible to produce hybrids and whimsical formations: the world of contemporary 
miracles is manifold. In her lyrical “trilogy of surfaces and invisibilities”, slam poet Nora 
Gomringer lists big and small mirabilia and monstra of our culture. She evokes inner, 
invisible beasts and very visible beings, a cabinet full of freaks. The horror that gives birth 
to the monster is indeed a horror vacui, that fear of emptiness that should at least be filled 
with lists and litanies. Enumerations, repetitions, series and accumulations of all kinds 
preserve moments of minimized language and at the same time bring ambiguity, dialogue 
and interaction back into play. Thus, the tension between a denotative language of 
knowledge and language in the full sense becomes fruitful, and Nora Gomringer certainly 
manages to confront the reader audience with its own taboos and voyeuristic needs. 
Keywords: fashion, film, Hollywood, horror, illness, invisibility, list, litany, mirabilia, 
miracle, monster, popular culture, slam poetry, surface.  
 
 
Die Wirklichkeit erscheint heute „als visuelle Oberfläche strukturiert“ 
(Reckwitz 2006: 386), das Leben unterliegt einer Diktatur des Sichtbaren, 
welche die außerbildliche Realität immer häufiger nach ikonografischen und 
medialen Regeln strukturiert und die Zonen von Sichtbarkeit und 
Unsichtbarkeit permanent verschiebt. Im Schatten von Seh- und Schaulust, 
von Live-Faszination und ‚Orwellness‘ bleiben reflektierende Distanz und 
bildkritische Kompetenz weitestgehend ausgeblendet. Zwischen Realität 
und Fiktion zu unterscheiden, die Authentizität von Bilderzeugnissen zu 
überprüfen und kritische Distanz gegenüber den diversen Bilderwelten zu 
halten, gilt weder als erstrebenswert noch wird es systematisch erlernt. 
Dabei enthält die Bildlichkeit der medialen Welt drastische 
Anästhetisierungs-Potentiale. Unser Dasein, unser Bewusstsein – wenn man 
unter Bewusstsein die unmittelbare Wahrnehmung der Phänomene versteht 
– wird durch Beschleunigungsprozesse der visuellen Wahrnehmung gelähmt 
bzw. zum Verschwinden gebracht (Virilio 1986: 117).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



166 

Es fragt sich: Wie und unter welchen medialen Bedingungen kann 
man Oberflächen erschließen und wie kann man ihrer Materialität gerecht 
werden? Und was erschließen wir eigentlich an und auf ihnen? Welche 
Umgangsformen und Handlungsoptionen sind mit Oberflächen verbunden 
oder von diesen regelrecht induziert? Nora Gomringer, eine der wichtigsten 
Stimmen der Gegenwartslyrik, hat Oberflächen und Unsichtbarkeiten eine 
Trilogie gewidmet, die aus Gedichten zum Thema Monster (Monster 
Poems), Krankheiten (Morbus), Mode und Moden (Moden) besteht 
(Gomringer 2013, 2015, 2017). Es geht um eine Lyrik zum Anschauen, 
Lesen und Hören: Das Ostinato der alliterierenden Titel klingt wie Hip-Hop 
(MoMoMo), zu jedem Thema gibt es 25 Gedichte, dazu Illustrationen von 
Raimar Limmer und eine mitgelieferte CD-ROM. Die gesamte Trilogie 
befasst sich mit dem Phänomen Scheinen bzw. dem (populären) Schein, 
wobei jeder der drei Bände katalogisch aufgebaut und Sammlung im 
buchstäblichen Sinne des Wortes ist. Sammelnde Schreibweisen und die 
motivische Auseinandersetzung mit dem Sammeln bedingen sich 
wechselseitig. Folgerichtig trägt auch Gomringer allerlei Ungetüme und 
allerlei Staunenswertes aus Alltagskultur und Konsumgesellschaft, aus 
Gegenwart und Zeitgeschichte, aus Literatur und Filmindustrie zusammen. 
Es wird aufgelistet, dem schaudernden Publikum aus ungewohnter 
Perspektive gezeigt und de-monstriert. 

Unter Monstern stellen wir uns unheimliche, bedrohliche 
Erscheinungen vor, die sich meist durch ihre Körperlichkeit verraten. Sie 
sind hässlich und zeigen abnorme körperliche Eigenschaften oder 
bedrohliche Angewohnheiten.1 Trotz dieser scheinbar leichten 
Identifizierbarkeit des Monsters durch seine Betrachter tut man sich schwer, 
wenn man das Monströse versucht zu definieren. Seine schier unendliche 
Formenvielfalt führte immer wieder zu Systematisierungs- und 
Kategorisierungsversuchen, auch wenn das Phänomen sich jeder 
endgültigen Typologie und Taxonomie entzieht.  Definitionen sind immer 
                         
1 Vgl. dazu beispielsweise Brittnacher (1994: 183 – 184): „Eine Gemeinsamkeit der vielen 
als ‚monströs‘ apostrophierten Wesen besteht in ihrer exzessiven Abweichung von der 
Norm physischer Integrität. Im körperlichen Extremismus des Monstrums verschränken 
sich die Sphären des Menschlichen und des Tierischen und wird die Idee eines in Arten 
geordneten Tierreichs revoziert. […] wo diese Abweichung mehr als graduell ist, wo sie 
den Abstand zu anderen Niveaus biologischer Organisationen überschreitet, also zu einem 
Skandal in der Ordnung der Lebewesen wird, begreift man diese Abweichung als 
Deformation und das von ihr entstellte Wesen als Monstrum.“ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



167 

wieder durch etymologische Ableitungen versucht worden. Das Wort 
‚Monster‘ ist etymologisch mit den lateinischen Verben monere bzw. 
monstrare verwandt, die u. a. zeigen und warnen bedeuten, vor allem im 
Sinn der Übermittlung unheilvoller Vorzeichen. Als Monstren oder – für die 
Moderne – Monster gelten Tiere, Menschen und hybride Lebewesen, deren 
Erscheinung und Wesen als grundlegende Abweichung von einer Ordnung 
eingestuft werden. Zwei Typen von Monstern sind vor allem seit der 
Aufklärung oft kategorial unterschieden worden: Das sind zum einen 
seltsam gestaltete Fabelwesen, hässliche Dämonen und skurril gestaltete 
Geisterwesen, und zum anderen missgebildete Individuen, wie sie im 
Menschen-, Tier- und Pflanzenreich vorkommen. Erstere gelten aus einer 
aufklärerischen Perspektive als Produkte der Imagination, letztere als reale 
Produkte der Natur bzw. der von Naturgesetzen bestimmten Welt.  

Während über Jahrhunderte Ungeheuer und Cyborgs aller Art 
Produkte der Kunst und Fantasie blieben, änderte sich dies Ende des 20. 
bzw. Anfang des 21. Jahrhunderts, als Biotechnologien wie Gentechnik und 
das Züchten von Gewebe-Kulturen es schrittweise ermöglichten, tatsächlich 
hybride Gebilde zu erzeugen: Die zeitgenössische Welt der Wunder ist 
vielfältig und bringt ihre eigenen prodigia, portenta, miracula, mirabilia 
bzw. monstra hervor. Forscher verschieben heute regelmäßig die Grenzen 
des Vorstellbaren: Sie arbeiten an Maschinen mit künstlicher Intelligenz, die 
sich selbst Strategiespiele beibringen und den menschlichen Geist 
bezwingen können. Sie klonen Lebewesen, kreieren das perfekte ‚Designer-
Baby‘, versuchen Krankheiten auszurotten oder ausgestorbene Tiere wieder 
zum Leben zu erwecken. Semantiken des Wunders wie ‚Vision‘ und 
‚Jenseits‘ konstituieren sich im Sinn des innerweltlichen Wunderbaren wie 
die Wortfelder des Rätselhaften und Geheimnisvollen: Ereignis und 
Metapher liegen eng beieinander, und selbst im Profanen schwingen 
Dimensionen des Transzendenten mit. Es zeigt sich aber auch die 
gegenläufige Tendenz, die Verflüchtigung der Wunderrhetorik, die mit 
Prozessen der Veralltäglichung, aber auch mit einem Bewusstsein der 
Gefährdung durch die ‚Wunder des Fortschritts‘ einhergeht (Baumeister 
2011: 420 – 421). Das Wunder erscheint so als eine andere Seite der 
Katastrophe, und das Monströse hat dabei Konjunktur. Davon zeugen nicht 
nur das öffentliche Entsetzen über die Erschaffung von ‚monströsen‘ 
Mensch-Tier-Hybriden in der embryonalen Stammzellenforschung und die 
mediale Inszenierung von Sittenmonstren im Zeichen von Inzest, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



168 

Kannibalismus und Pädophilie, sondern auch die Kritik am 
Turbokapitalismus mit seinen routinierten Metaphern des Monströsen: 
Finanzinvestoren fallen wie Heuschrecken über Unternehmen her; 
Börsenmanager mutieren zu Werwölfen; es grassiert ein von animalischer 
Gier getriebener Spekulationswahn fernab von jeder ökonomischen 
Vernunft; Zombies wandeln durch die Konsumtempel der Großstädte; und 
die Akteure und Märkte einer Raubtierwirtschaft sind gleich Bestien 
entfesselt worden und außer Kontrolle geraten. 

Als Krisen- und Problemfiguren sind Monster allerdings von 
Mehrdeutigkeiten umgeben, zumal der Begriff, wie auch Gomringer betont 
(2013: LVIII), im Englischen positiv besetzt ist. Sie tauchen in ganz 
unterschiedlichen Diskursen, Praktiken und Medien auf und werden nicht 
zuletzt von unterschiedlichen Standpunkten aus in Stellung gebracht. Als 
ferne Fabelwesen oder kumpelhafte Krümelkreaturen, die ihr Unwesen in 
der Literatur, im Film oder in Fernsehserien treiben, sind Monster weiterhin 
faszinierend, unterhaltsam und beliebt. Ihre Geschichte ist also wechselhaft, 
komplex und mit vielen Themen verbunden. Sie verhandelt Form und 
Grenzen des Menschseins, formuliert und stellt Ordnungen aller Arten in 
Frage, spricht von Ambivalenzen und Emotionen, von Verwunderung, 
Staunen, freudiger Neugierde und Toleranz, von Grauen, Abscheu, Angst 
und Verstörung. Sie widerlegt jede Hypothese einer linearen 
affekthistorischen Entwicklung vom abergläubischen Schrecken zum 
wissenschaftlich-nüchternen Umgang mit Monstern; stattdessen scheint sie 
strukturiert durch eine Dialektik von Defiguration und Refiguration, 
Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit. Denn „bereits zu Beginn des neunzehnten 
Jahrhunderts lässt sich eine Tendenz zur Invisibilisierung des Monströsen 
ausmachen“ (Howe 2016: 7). Vor allem medizinische Fallstudien wenden 
sich dann vom Konzept des singulären, exzeptionellen Monsters bzw. seines 
abweichenden Körpers ab und der Monstrosität, psychischer Deformation 
und Anormalität zu, deren Omnipräsenz im psychiatrischen Diskurs 
strukturell einer Universalisierung des Monströsen entspricht. Triebe 
beschreiben natürliche Anlagen zur Devianz, die unsichtbarer Bestandteil 
jedes normalen menschlichen Organismus sind. Die konsequente Streuung 
monströser Merkmale jedoch führt zu ihrer Banalisierung. Das Monster als 
Spiegel unserer Unruhe und Sorgen avanciert im Zuge dessen zum beliebten 
Motiv der Unterhaltungsindustrie, da es Filmemachern ermöglicht, ihre 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



169 

Furcht einflößenden Attraktionen mit aufwendiger werdenden Effekten zum 
Leben zu erwecken. 

So kommen die unheimlichen Wesen, die Gomringers Monster 
Poems bevölkern, vor allem aus Filmen als den dunklen Kammern unserer 
kollektiven Angstlust. Die Lyrikerin lässt sich von US-amerikanischen 
Horrorklassikern der 1930er Jahre2, Science-Fiction-Streifen der 1950er3 
und 1970er Jahre4, Psychothrillern aus den 1960ern5, Lichtspielreihen aus 
den 1980ern6, Hollywood-Kreaturen wie King Kong7 und dem Weissen 
Hai8, aber auch von Kinostars (Richard Gere)9 und -legenden (Godzilla)10 
oder jüngeren deutschsprachigen Produktionen11 inspirieren. Dabei ist 
Gomringers zentrale ästhetische Technik die Überblendung von realen und 
fiktiven Menschenmonstern. So gesellt sich der „Todesarzt“ Josef Mengele 
zur Horrorfilmfigur Freddy Krueger (Wiedergänger, Gomringer 2013: 
XIV), Böcklins auf die „Toteninsel“ zusteuernder Ruderer evoziert die 
Anschläge des rechtsterroristischen und islamfeindlichen Massenmörders 
Anders Behring Breivik auf der norwegischen Insel Utøya (Versionen, ebd.: 
                         
2 The Mummy (dt. Die Mumie, 1932) ist ein US-amerikanischer Horrorfilm; Regie führte 
Karl Freund, die Hauptrolle spielte Boris Karloff. 
3 Them! (dt. Formicula, 1954) ist ein US-amerikanischer Science-Fiction-Horrorfilm des 
Regisseurs Gordon Douglas, und Attack oft he 50 Foot Woman (dt.: Angriff der 20-
Meter-Frau, 1958) ist ein Science-Fiction-Film des Regisseurs Natan H. Juran. 
4 Alien (dt. Alien – Das unheimliche Wesen aus einer fremden Welt, 1979) ist ein 
amerikanisch-britischer Science-Fiction-Horrorfilm des Regisseurs Ridley Scott und der 
Beginn der gleichnamigen Filmreihe. 
5 Psycho (1960) ist ein US-amerikanischer Spielfilm von Alfred Hitchcock. 
6 A Nightmare on Elm Street ist eine populäre Horrorfilm-Reihe, die inzwischen sieben 
Kinofilme umfasst. Ausgangspunkt war der Erfolg des 1984 erschienenen Horrorfilms 
Nightmare – Mörderische Träume von Wes Craven. 
7 King Kong (dt. King Kong und die weiße Frau; dt. Originalverleihtitel vom Jahresende 
1933 Die Fabel von King Kong – Ein amerikanischer Trick- und Sensationsfilm) ist 
ein in Schwarzweiß gedrehter US-amerikanischer Abenteuer-, Horror- und Fantasyfilm der 
Regisseure und Produzenten Merian C. Cooper und Ernest B. Schoedsack. 
8 Jaws (dt. Der weiße Hai, 1975) ist ein US-amerikanischer Spielfilm, der unter der Regie 
von Steven Spielberg gedreht wurde. 
9 Richard the Gere (Gomringer 2013: XX). 
10 Godzilla ist ein japanisches Filmmonster, das bisher in 32 japanischen und drei 
amerikanischen Filmen aufgetreten ist und andere beliebte Monsterfilmreihen inspiriert hat. 
Der erste Godzilla-Film erschien 1954 unter der Regie von Ishirō Honda. 
11 Michael ist das Spielfilmdebüt des österreichischen Regisseurs und Drehbuchautors 
Markus Schleinzer aus dem Jahr 2011. Der Film stellt aus Täterperspektive das erzwungene 
Zusammenleben eines zehnjährigen Kindes mit einem Mann dar, der es wegsperrt und 
missbraucht. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



170 

XXVI), und der irre Killer aus Psycho teilt „ein Zimmer in einer großen 
amerikanischen Stadt“ mit der Dichterin Sylvia Plath (P, ebd.: XL). 
Drachen, Vampire, Riesenameisen und Mumien treffen auf Homunkuli, 
Zombies, Mutanten und deren Schöpfer, die Gen-Ingenieure dieser Welt 
laufen zu einer Monsterparade auf. Hinzu treten auch Mythen (Eva, Midas, 
Golem)12, Märchen (Rotkäppchen)13 und literarische Figuren (Faune, Elfen, 
Dracula, Frankenstein, Dorian Gray)14, die faszinierend wirken und aus der 
Populärkultur nicht mehr wegzudenken sind, wobei ebenfalls Hinweise auf 
menschliche Monster aus den alltäglichen Chroniken der Gewalt rekurrieren 
(Gomringer 2013: XLIV). Die Autorin setzt sprachliche Codes der Hoch- 
und Subkultur changierend ein, arbeitet assoziativ und baut Stimmungen 
durch imaginäre Bilder auf, die in verschiedene liminale, abseitige Kontexte 
eingerückt werden. 

Das betrifft auch den zweiten Band der Trilogie, der eine Reihe von 
organischen und funktionellen Störungen der Gesundheit alphabetisch 
aufzählt bzw. versammelt: Adipositas, AIDS, Alzheimer, Autismus, 
Depression, Ebola, Herpes, Karies, Krebs, Lepra, Malaria, Morbus 
Basedow, (temporäres) Organversagen, Parasitenbefall, Pest, Polio, 
Schizophrenie, Spanische Grippe, (Zwangs-)Sterilisation, Syphilis, Tollwut, 
Trauma, Typhus I und II, Wahnsinn. Die bedichteten Krankheiten wählen 
aus dem gesamten Spektrum dessen aus, was Körper und Geist an 
Pathologien vorzeigen können, und stellen deshalb auch die Normalität, das 
Gesundsein infrage. Krankheit ist – wie die Monster zuvor – der andere 
Existenzzustand, der im gesunden Körper zu schlummern scheint, bis er 
eines Tages zum Vorschein kommt. Es ist all das, was uns fremd ist, aber 
jenseits unserer Identitätskonzepte auch ausmacht. Im plötzlichen, 
unbeherrschbaren Ausbruch liegt das Monströse der Krankheit, welches das 
Gedicht Mutabor (Gomringer 2015: 24) exemplarisch thematisiert: 

 
Der Fehler im Gen 
Der Fehler im eGn 
Der Fehler im enG 
Der Fehler im Gne 
Der Fehler im neG 

                         
12 Evatar, Golden Boy, Es sprach der Rabbi Löw (Gomringer 2013: XXX, XXXII, 
XXXIV). 
13 Jäger (ebd.: XXXVI).  
14 Versäumnis, Karpate, Geschöpfter, Golden Boy (ebd.: XXVIII, X, LIV, XXXII). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



171 

Der Fehler im im Gen 
Der Fehler im im eGn im  
Der Fehler im im enG imim 
Der Fehler im im enG Gimim 
Der Fehler im im enG GGimmm 
Mutavi 

 
Ordnung und Unordnung gehen eine aparte Synthese ein, die 

Genmutation einer Krebszelle wird anhand einer Liste von 10 Zeilen 
protokolliert und im Stil konkreter Poesie durch Per-mutation, d. h. durch 
Umstellung oder Vertauschung von Groß- und Kleinbuchstaben („G“, „e“, 
„n“) und Satzteilen („im“) bzw. eine fortschreitende  Kombination und 
Neuanordnung von sprachlich-semantischen Elementen nachvollzogen. 
Obwohl ein Verb fehlt, markiert die Aufzählung in den 10 Versen ein 
Werden: Die Liste stellt den anti-pathetischen Versuch dar, die Krankheit in 
humorvoll-typologisierender Abbreviatur zu buchstabieren, gleichsam ein 
kompaktes Schöpfungsmodell zu erstellen. Indem sie sprachliche 
Momentaufnahmen fabriziert, ist die Liste in der Lage, größere 
Veränderungen an kleinen Details auf positivistische Weise sinnfällig zu 
machen, Abgeschlossenheit und Vollständigkeit zu evozieren, einen 
Realitätseffekt zu erzeugen.  Das beginnt mit „Der Fehler im Gen“ im ersten 
Vers und endet zehn Zeilen später mit dem Vollzug: „Der Fehler im im enG 
GGimmm“. Die enzyklopädische Geste greift vom Kleinen bis zum Großen, 
vom Konkreten bis zum Abstrakten aus und bezieht schließlich das 
(lyrische) Ich ein. Das Ende der Enumeration markiert die Stelle, an der die 
Präsupposition („Der Fehler im Gen“ als Raster und zugleich Motor des 
Textes)  sich zu expliziter Behauptung bzw. Annahme in einem Verb 
materialisiert: „mutavi“ (1. Person Singular, Indikativ, Perfekt, Aktiv). Die 
systematische Überprüfung einer sprachlich fixierten Aussage („Der Fehler 
im Gen“) eröffnet zugleich im Sprachspiel eine andere Bedeutung, die den 
Charakter des (poetischen) Schreibens als Vollzug und Performanz versteht. 
Der Titel „mutabor“ (1. Person Singular, Indikativ, Futur I, Passiv) ‚wirbt‘ 
für einen viel versprechenden, lohnenden Inhalt: Das (lyrische) Ich wird 
gewechselt, geändert, getauscht, verändert, vertauscht, umgetauscht, 
umgeändert, abgewechselt, verwandelt werden, d.h. ein enthumanisiertes 
System genetischer Veränderung und gentechnischer Manipulation stellt die 
Zukunft des Individuums dar. Dass die Liste dann auch der Vergewisserung 
der eigenen Identität und Geschichte  bzw. der prophylaktischen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



172 

Archivierung des Selbst dient, dürfte vor diesem Hintergrund deutlich 
geworden sein. 

Wenn die Krankheit aber äußerlich sichtbar wird, bevor sie hoffentlich 
so schnell wieder verschwindet, wie sie gekommen ist, und „die gesamte 
Traumenergie einer Gesellschaft mit verdoppelter Vehemenz in d[as] 
lautlose Nebelreich“15 der Kleidungs- und Ausstattungsindustrie läuft, dann 
trägt sie die Züge der flüchtigen Mode. Als das alltäglichste Medium der 
Konstruktion individueller Identität bleibt sie stets auf die Suggestion des 
Außergewöhnlichen angewiesen. Dabei unterliegt das Monstrum als 
exzentrische Figuration kollektiver Vorstellungen von Alterität einem 
permanenten Prozess der Banalisierung und Veralltäglichung.  Nicht die 
angenehmste Haute Couture, sondern fünfundzwanzig Modeerscheinungen 
dieser Art bedenkt Gomringer mit ihren Gedichten: vom „kleinen 
Schwarzen“ (Kleines schwarzes Etwas, Gomringer 2017: 48) bis zur 
Uniform (ebd.: 42), vom Kimono (Geisha, ebd.: 44) bis zum Kleid, mit dem 
die Sprache das Bezeichnete ummantelt (Seidenraupen, ebd.: 56). 
Gomringers vielschichtige Dinggedichte spüren den – nackten? – 
Wahrheiten nach, die sich unter den Moden verbergen. So zählt das Gedicht 
Eds Liste (Gomringer 2017: 54) die Design-Kreationen des Mörders und 
Leichenschänders Ed Gein auf, der aus der Haut und den Knochen seiner 
Opfer alltägliche Gebrauchsgegenstände wie Schüssel, Stühle, 
Möbelüberzüge, Lampenschirme, aber auch Gürtel und Masken fertigte und 
dessen abnorme Taten das Vorbild für mehrere Bücher, Filme, Theater- und 
Musikstücke, Comics bzw. Videospiele lieferten: 

 
Herrlicher Abfalleimer 
Bequeme Sitze dank griffiger Überzüge 
Exquisite Bettpfostenkugeln 
Außergewöhnliches Korsett 
Hinreißende Leggings 
Hingucker! Masken! 
Fein gearbeitete Gürtel 
Ausgefallene Ziehapplikation am Rollo 
Strahlender Lampenschirm 

 
Aus Haut, Knorpel, Knochen 

                         
15 So erscheint sie bereits in Benjamins Passagen-Werk (1991: 113); vgl. dazu auch Philipp 
Ekardt (2006: 181). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



173 

Kunstvoll gefertigte, vielbeachtete Sammlung 
Unterm Strich mit dem Verstand bezahlt 
So manche gab auch das Leben 

 
Wer allerdings nicht weiß, dass dieser „Ed“ der Schlächter von 

Plainfield ist, und nur „Eds Liste“ in der ersten Strophe liest, der könnte 
vielleicht denken, er sei ein Redakteur einer Design- bzw. Modezeitschrift, 
welcher eine derartige In- bzw. Shopping-Liste erstellt und veröffentlicht, 
um den Lesern Empfehlungen zu geben und Stil zu definieren (Sommer 
2005: 245). Es reicht nämlich nicht aus, Mode und Design nur visuell auf 
Modenschauen und Designmessen oder in Zeitschriften vorzuführen. Die 
Fachleute müssen Übersichtlichkeit im unüberschaubaren Feld alternativer 
Wahlmöglichkeiten schaffen, der Masse auch verbal vermitteln, wohin der 
neue Trend geht: Kleider machen Leute. Sprache hilft nicht nur dabei, eine 
neue Mode einzuführen, sondern sie bietet auch Organisation, Ordnung, 
Klassifizierung, Wertschätzung, Kanonisierung bzw. Orientierung – und tut 
dies in Form von Listen. So ist im zweiten Vers der zweiten Strophe auch 
von einer „[k]unstvoll gefertigte[n], vielbeachtete[n] Sammlung“, d.h. von 
Wertobjekten und Prestigegütern die Rede. „Eds Liste“ erzeugt 
kommunikative Anschlussfähigkeit und ist zudem affektiv besetzt, da die 
populäre Listenkommunikation von Mode- und Designzeitschriften einen 
(Unterscheidungs-)Wert transportiert und ein Inklusions- und 
Partizipationsversprechen impliziert: Das Versprechen an den Erfolgen, der 
Beliebtheit, der Qualität, dem Style, dem richtigen Leben teilhaben zu 
können. Die Kleider sind hier aber aus Leuten gemacht, die Design-
Kollektion besteht, wie man in der ersten Zeile der zweiten Strophe lesen 
kann, „[a]us Haut, Knorpel, Knochen“ und lässt unwillkürlich auch an 
Vernichtungslager und monströse Experimente denken. „Eds Liste“ zählt 
Realien auf und macht sich selbst dabei durchlässig und uninteressant. Doch 
genau das ist ihre List. Ihre Wahrheit besteht darin, dass sie die Zurichtung, 
die (makabre) Konstruktion von Realität gleichermaßen vergessen lässt und 
veranschaulichen kann. Eine solche Liste wiederum ist nicht zuletzt der 
Versuch, tiefgreifende Veränderungen unter der bürgerlichen Fassade nicht 
moralisch zu diskutieren, sondern als faszinierende Beispiele 
zeitgenössischer Psychopathologie zunächst einmal in das valorisierte 
Archiv, mithin in das kulturelle Gedächtnis zu überführen. 
Selbstverständlich entsteht Gomringers Katalog der Monster und Wunder 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



174 

der Populärkultur aus einer anderen Haltung heraus als diejenige des 
Mittelalters. Denn ihre Trilogie ist eine postmoderne Sammlung von 
mirabilia: eine Auslese oder Galerie, die den Bedürfnissen der 
Aufmerksamkeitslenkung auf einem angebots- und reizüberfluteten Markt 
entspricht und zugleich eine Kultur des Eingedenkens in Zeiten wachsender 
Informations- bzw. Datenmengen und neuer ökonomischer Imperative 
inszeniert. 

Gomringer, die Lyrikerin und Poetry Slam-Aktivistin, knüpft zwar an 
die Form der mittelalterlichen Wunderkammer an, sie tut es aber nicht, um 
damit primär sachliches Wissen darzustellen, sondern um das 
Darstellungsprinzip selbst zu thematisieren und zu reflektieren. In diesem 
Sinne nehmen ihre Gedichte als darstellungsreflexiver Katalog auch die 
Form der ‚poetischen‘ Liste an. Nach Umberto Eco jedoch erhält der 
Rückgriff auf die Liste der mirabilia bei zeitgenössischen Autoren eine 
„rein poetische Funktion, wenn sie das antike Wissen in dem Bewußtsein 
zitieren, daß diese Listen bloß ein Katalog des Imaginären sind, zu genießen 
als reiner Klang, als ‚flatus voci‘“ (Eco 2009: 156). Nora Gomringers Poesie 
ist zwar eine stimmlich-klanglich orientierte, dennoch geht es in ihr um 
mehr als um den Genuss ‚reiner Klänge‘. Denn wenn etwas ‚nur‘ durch 
seine sprachliche Repräsentation entsteht, dann heißt dies auch, dass man 
aus sprachlichen Benennungen und Beschreibungen Welten bauen kann. So 
steht am Anfang des Gedichts Vom Zirkusleben (Gomringer 2017: 18) als 
Anweisung für den Leser und zugleich auf einer metatextuellen Ebene die 
selbstreferenzielle Auseinandersetzung mit dem lyrischen 
Produktionsprozess im Fokus: „Schauen Sie her! Lesen Sie selbst: / Erst 
wird aufgezählt und dann gereimt!“ Die Enumeration avanciert, 
poetologisch gewendet, zur eigentlichen ‚Geburt‘ des Werkes. Die poetische 
Auflistung ist dazu da, um über sich selbst hinaus zu verweisen, um durch 
Aufzählung einer notgedrungen begrenzten Menge von Monstern und 
Mirabilien auf andere hinzuweisen, die nicht beschrieben werden und die 
vielleicht nicht einmal beschreibbar oder sogar schreibbar sind. Gomringers 
poetische und kontingente Kataloge weisen hin auf Grenzen der Darstellung 
und des Darstellbaren, auf das, was über positive Repräsentationen 
hinausgeht. 

Denn jenseits der sprachlichen Unterscheidung zeigen sich Monster 
als solche Wesen, auf die kein Zeichen passt. Derrida (1992: 400) 
formuliert: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



175 

 
Un monstre c’est une espèce pour laquelle nous n’avons pas encore de 
nom, ce qui ne veut pas dire que l’espèce est anormale, à savoir la 
composition ou hybridation d’espèces déjà connues. Simplement elle 
se montre – c’est ce que veut dire le mot monstre –, elle se montre 
dans quelque chose qui ne s’est pas encore montré et qui donc 
ressemble à une hallucination, vient frapper la vue, effrayer 
précisément parce que aucune anticipation n’était prête pour identifier 
cette figure.16  

 
In diesem Sinne eröffnet Gomringer ihren Gedichtband Monster 

Poems mit Monster & Mädchen (Gomringer 2013: VIII), einer 
litaneienhaften Reflexion zur Genese des weiblichen Ichs. Die Begegnung 
von Monstern und Mädchen gehört zu den typischen Motiven des 
klassischen Horrorfilms. Während es mit den Monstern in der Regel ein 
böses Ende nimmt, kommen die Mädchen nach ein wenig Schreierei 
(nahezu unerreicht hier: Fay Wray in King Kong) zumeist mit dem 
Schrecken davon. In einer „Man’s Man’s Man’s World“ ist allerdings alles 
ganz anders, wie das kurze Eingangsgedicht beweist. Hier zeigt das 
Wortspiel, wie man von einem Wesen zum anderen werde – vom Mädchen 
zum Monster: 

 
Ich bin das Mädchen 

bin das Mädchen 
das Mädchen bin ich 

das du sortiertest 
du sortiertest mich 
es blieb mir nichts 

nichts blieb mir 
 

übrig bin ich 
 

wer ich jetzt bin 
ich jetzt bin 

wer? fragst du mich 
ich war das Mädchen 

war das Mädchen 
                         
16 Derrida (1988: 53 – 55) zeigt auch, dass das Wort ‚monstre‘ auch mit ‚Zeichen‘ übersetzt 
werden kann, und zwar mit einem Zeichen, das auch nichts zeigt und durch diese 
Abweichung von seiner „Normalfunktion“ selbst eine „Monstrosität der Monstration“ 
darstellt.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



176 

das Mädchen war ich 
sortiert hast du mich 

 
so spricht das Monster 

  
das Monster bin ich 

    

Die jüngere feministische Forschung offenbart ein interessantes 
Phänomen, das der Text thematisiert: die Verschränkung von Weiblichkeit 
und Monströsem (Creed 2007: 1). In der griechisch-römischen Mythologie 
zeigt sich diese Verbindung beispielhaft an zahlreichen fantastischen 
Wesen: Sirenen, die ahnungslose Seefahrer betören, Amazonen, die mit 
ihrer (aggressiven) Erotik Männer in Fallen locken, die verschiedenen 
Formen der Medusa, deren reiner Anblick ausreicht, um Männer in Stein zu 
verwandeln. Als das Andere bzw. Monster passt sich das Bild der Frau an 
den Angst-Zeitgeist an und ändert stetig ihre Erscheinung. In jedem Fall 
steht es für alles Unterdrückte und Verdrängte, das früher oder später wieder 
an die Oberfläche gelangt und die Menschen heimsucht (Wood 1986: 71; 
Caputi 2004: 73).  

Obwohl in den vergangenen Jahrzehnten vieles unternommen wurde, 
um die Gleichberechtigung voranzutreiben, hat sich in der gesellschaftlichen 
Wahrnehmung offenbar wenig verändert: Sie ist immer noch voll mit 
denselben Geschlechterklischees wie vor 60 Jahren, als sich die Furcht vor 
dem mysteriösen Unbekannten im Horror- und Science-Fiction-Film oft auf 
die Frau und den weiblichen Körper bezog. Hier setzt Gomringers Gedicht 
Debütantin (2013: XVIII) an, das auf den Klassiker Attack of he 50 Foot 
Woman17 anspielt (ebd.: LVIII). Nathan H. Jurans B-Movie ist eine 
interessante Metapher über den Ausbruch einer kleinen gutgläubigen 
Hausfrau, die sich aus einer Welt befreit, in der sie von Männern 
unterdrückt wird.  Sie muss aber erst von Außerirdischen entführt und in 
eine Riesin verwandelt werden, um sich gegen die schlechte Behandlung 
ihres Vaters und ihres Ehegatten zu wehren und in bester Godzilla-Manier 
wütend der Psychiatrie zu entkommen. Sie läuft Amok, versetzt eine ganze 
Stadt in Panik und hinterlässt eine Schneise der Zerstörung, bevor der 
Sheriff auf einen Transformator feuert und sie mit einem Stromschlag tötet. 
Gomringer realisiert eine Hommage an eine zur Riesin mutierende Heldin 
                         
17 Vgl. Anm. 3. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



177 

als feministische Referenz und fragt weiterhin nach den aktuellen 
Möglichkeiten einer psychologischen Superfrau in der Kulisse des 
Normalen. Der Text zählt in der ersten Strophe geschlechtsstereotype 
Zuschreibungen und weibliche Rollenklischees auf, selegiert paradigmatisch 
jene Vorurteile, mit denen eine junge Frau ‚in die Gesellschaft eingeführt‘, 
d.h. diskursiv-machtvoll konstituiert wird. Eine solche kategorisierende 
Liste wiederholt eine Kette konventioneller Äußerungen und stellt jene 
performative Direktive dar, die sich als ‚das Gewöhnliche‘ sedimentiert hat. 
Kann die Frau endlich ihr erstes selbstbestimmtes Debüt haben? Kann sie 
heutzutage von ihrer Umwelt anders als laut, wahnsinnig und monströs 
wahrgenommen werden? Das Ende des Textes klingt in der Hinsicht 
jedenfalls weniger stolz und kämpferisch als der Ausgang jener Hymne des 
Feminismus, das noch im Jahr 1972 Robin Morgans Gedicht Monster 
darstellte und zum Handeln für die Frauenbewegung aufrief: 
 

May we comprehend that we cannot be stopped. 
 
May I learn how to survive until my part is finished. 
May I realize that I 
am a 
monster. I am 
a 
monster. 
 
I am a monster. 
 
And I am proud. (Morgan 1972: 86) 

 
Frauen werden immer noch durch eine an starren Kategorien 

orientierte, undifferenzierte Denkweise in bestimmte Schubladen sortiert, 
die für jeweils unterschiedliche Merkmale stehen. Folgerichtig greift 
Gomringer auch im Gedicht Monster & Mädchen (Gomringer 2013: VIII) 
ein solches „gendered monster“ auf, um anhand dessen die Logik der 
Iterabilität in performativen Akten und die Kontingenz der Signifikation 
lyrisch zu hinterfragen. Der Text zeigt, dass das Sein oder So-Sein des 
weiblichen Geschlechts kein ontologischer Status ist, der aus einer 
vordiskursiven Wirklichkeit schöpft, sondern das Ergebnis einer 
sprachlichen Zuordnung und einer performativen Inszenierung. 
Geschlechtsidentität erscheint somit als Resultat einer rituellen 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



178 

Wiederholungspraxis, die im Text die Form der Liste und der Litanei 
annimmt. Die symmetrische Überkreuzstellung syntaktisch entsprechender 
Satzglieder im ersten und letzten Vers dient als Rahmen des Textes, der 
durch die Kombination von Wiederholung mit minimaler Variation bzw. 
Reduktion, Parallelismus und Chiasmus die Gegenüberstellung semantisch 
gegensätzlicher Worte dekonstruiert bzw. die Antithese von Mädchen und 
Monster aufhebt. Deutlich führt Gomringer vor, wie Wiederholungen eine 
intensive Wirksamkeit durch verstärkte Rhythmisierungen entfalten können, 
die das Gesagte zwischen Litanei und Geleier changieren lassen, bei dem 
die Bedeutung der Worte in den Hintergrund tritt. Diese Tendenz legt das 
Gedicht bloß, wenn es durch die einander widersprechenden Aussagen des 
ersten und letzten Verses die Auflösung jeglicher Bedeutung des Textes zu 
vollziehen scheint.     

Spricht man von Monstern, steht die Unterscheidungsleistung des 
Zeichens, die für alle Bezeichnung unabdingbar ist, doch gewissermaßen im 
Vordergrund. Etwas ‚Monster‘ zu nennen ist nicht nur eine Sachaussage, 
sondern zugleich eine Zuschreibung. Sie will nicht nur etwas bezeichnen, 
sondern eine Unterscheidung setzen (ein Monster ist kein Mensch, nicht 
normal).18 Unterscheidungen zu setzen, gerade da, wo sie verschwimmen, 
und das Nicht-Unterschiedene zu bezeichnen (und zu unterscheiden), ist der 
zentrale Zweck einer Monsterattribuierung. Der Rekurs auf den Begriff 
‚Monster‘ ist damit zugleich ein performativer Metakommentar zur 
Monstrosität der Sprache selbst, nämlich ein Hinweis darauf, dass man sich 
nun in einem Bereich bewegt, in dem die üblichen sprachlichen 
Unterscheidungen überstiegen werden. Das Wort ‚Monster‘, so sieht es 
schon John Locke (1988: 231), hat keinen Referenten, sondern fungiert als 
bloße Konstruktion eines solchen. Was immer es bedeutet, es hat in jedem 
Fall einen hohen affektiven Gehalt. Es verweist auf die Gefühle, die 
angesichts der Tatsache entstehen, dass Unterscheidungen kontingente 
Setzungen sind, die auf diese Kontingenz hin beobachtbar sind, und die 
daher zugleich als Reflexionsbarrieren eben dieser Gegenbeobachtbarkeit 
fungieren.19 Mit der Attribuierung ‚Monster‘ soll der Taumel und der 
                         
18 Daher die Verneinungspartikel in den deutschen Übersetzungen von monstrum: Un-
geheuer, Miss-geburt, Un-mensch, Miss-mensch etc. 
19 Vgl. dazu Peter Fuchs (2004: 101 und 106): „Gefühl ist der Ausdruck (die Bezeichnung) 
für die mitlaufende Registratur des Sinnverlustes, der sich einstellt, wenn Wahrnehmungen 
durch Beobachtung auf Markierungen im Rahmen von Unterscheidungen reduziert 
werden.“ 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



179 

Schwindel einbrechender Grenzziehung (etwa zwischen Mann und Frau) 
stillgestellt werden.  

Das Gedicht Lycanthropie (Gomringer 2013: XLVI) lädt ebenfalls den 
Leser bzw. Hörer ein, über die Sprache und das Zustandekommen ihrer 
Grenzziehungen nachzudenken. Der Text macht deutlich, dass diese 
dehnbare und rissige Nähte bilden, und dass der Mensch Sprache braucht, 
um die Unterscheidung zwischen Innen und Außen überhaupt 
aufrechtzuerhalten. Allerdings erscheint die Sprache dann nicht mehr 
einfach als Instrument menschlicher Freiheit und Unterscheidungsfähigkeit, 
sondern selbst als Element eines gleichsam organischen Reflexes eines 
(natürlichen und daher immer auch monströsen) Organismus, im Bestreben 
Innen und Außen zur Fortsetzung der eigenen Autopoiesis 
aufrechtzuerhalten. Das aber gibt Auskunft auch über die Monster des 
Menschen bzw. das Monster im Menschen: 

auch du ein Fellchen 
auch du ein Hündchen 
auch du ein Mörderlein 
auch du ein Krallchen 
auch du ein Zähnchen 
auch du ein Fresserlein 
auch du ein Quellchen 
auch du ein Kügelchen 

auch du ein Silberling 

auch du ein Wolf 

Wenn wir dem Wolf begegnen, sehen wir nie nur das Tier, sondern 
immer ein ganzes Bündel an mehr oder weniger negativen Zuschreibungen. 
Diese listet das Gedicht auf, verfremdet sie zugleich mit dem 
Diminutivsuffix „-chen“, das die klassischen Attribute verniedlicht, und mit 
Assoziationen, die in unerwartete Richtungen ausscheren (die Wolf ist ein 
rechter Nebenfluss der Kinzig im Schwarzwald; der Silberling als Tonträger 
verweist auf die Musik des Rappers „Wolf“ bzw. des Schlagersängers Jörg 
Wolf). Klangwiederholung und Rhythmus („auch du ein“) werden bewusst 
in den Dienst einer appellativen Beschwörung gestellt. Hier zählt weniger 
das Signifikat als der Signifikant, der ausholende Gestus des „nochmal“ und 
„noch mehr“, bis das Sagbare an seine Grenzen stößt, sich erschöpft, und 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



180 

das Raubtier in der letzten Zeile ohne Verkleinerung auftaucht: Die 
Verwandlung ist vollzogen. (Nicht nur) lyrische Grenzüberschreitung und 
fundamentale Gesetze des Zusammenlebens werden reflektiert: Als 
Unterhaltungsmaschine entzückt dieses Pointengedicht ein breites Publikum 
und hat sich bezeichnenderweise auch in Poetry Slams bewahrt, gleichzeitig 
zielt es, gemäß der kritischen Haltung einer Avantgarde, auf Kritik und 
Vergnügen durch Brechung oder Reibung am gewohnte Strukturen 
suchenden und reproduzierenden Denken. Mit dem Wolf ist zudem ein Tier 
gewählt, das in der kulturellen Imagination wie im Mythos dem Menschen 
als Antagonist gegenübersteht. Im Spiel der metaphysischen Polaritäten 
zwischen zivilisierter Geborgenheit und Wildnis muss der Wolf seit jeher 
eine bestimmte, ihm vom Menschen zugeordnete Rolle verkörpern: Jene der 
düsteren Kreatur, die von draußen kommt, und die auch draußen bleiben 
muss. Mehr noch: Der Wolf ist die Symbolisierung der peripheren 
Bedrohung aus der nächtlichen Finsternis. Als lupus in fabula ist er deshalb 
nicht nur in der Literatur sprichwörtlich geworden. Wer zum Wolf wird, 
nimmt Charakteristika an, die dem menschlichen Zusammenleben 
widersprechen. Er übertritt Grenzen, die Menschen nicht übertreten, entfernt 
sich vom Mensch-Sein und wird zum Monster. 

Menschen haben Monster, weil sie sich auf ihre Außenwelt mit 
kontingenten sprachlichen Vermittlungen beziehen und hierbei aufgrund 
ihrer Offenheit zur Welt in Probleme der Grenzziehung geraten. Menschen 
imaginieren daher – gleichsam als Gegenwesen jenseits solcher 
Schwierigkeiten – Monster als Organismen sprachloser System-Umwelt- 
bzw. Innen-Außenvermittlung. In ihnen können sie sich einerseits spiegeln 
und andererseits das spezifisch Menschliche vom Monster unterscheiden, 
sie können sich so vom Monster und vom Tier und von der Maschine als 
Mensch abschneiden und lostrennen. So funktioniert die „anthropologische 
Maschine“ (Agamben 2002: 35 – 43). Monster sind gemäß diesen 
Imaginationen Wesen, die keine Monster brauchen, die – als Gegenbild des 
Menschen – mit einem ganz auf das Außen bezogenen leeren Innen 
funktionieren, ohne alle Unterscheidungs- und Bezeichnungsprobleme. Aber 
auch die Sprache selbst öffnet mit dieser ihrer Unterscheidungsleistung 
lediglich ein leeres Innen, das auf ein Außen und die Aufrechterhaltung der 
Unterscheidung zwischen beiden bezogen ist. Hier funktioniert die Sprache 
nicht wie das menschliche Zeigen, das die menschliche Hand vom Greifarm 
des Affen unterscheidet (Derrida 1988: 57 und 59), sondern hier zeigt sich 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



181 

die Sprache als gleichsam organische Funktion, die das Außen abtastet und 
‚entscheidet‘, was inkorporiert wird und was nicht. Die innere Leere des 
Monsters ist zugleich die Leere des Menschen. So trifft der Mensch „als 
leeres (deutungsloses, wie Hölderlin sagt) Zeichen auf die Monstrosität des 
eigenen Abgrunds. Er trifft auf sich als Signifikanten einer irreduziblen 
Leere. Er ist das Subjekt dieser Leere“ (Steinweg 2003: 96). Der Horror, der 
das Monster gebiert, ist ein horror vacui, jene Angst vor einer Leere, die 
nicht zuletzt mit Listen und Litaneien gefüllt werden soll.  

Literatur 

Agamben, Giorgio (2002): L’aperto: l’uomo e l’animale, Torino: Bollati 
Boringhieri. 

Baumeister, Martin (2011): Epilog: Wunder als Ereignis, Erfahrung und 
rhetorisches Muster. In: Alexander C. T. Geppert/ Till Kössler 
(Hrsg.): Wunder. Poetik und Politik des Staunens im 20. 
Jahrhundert, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 419 – 426. 

Benjamin, Walter (1991): Gesammelte Schriften, Bd. 5.1, hrsg. v. Rolf 
Tiedemann und Hermann Schweppenhauser, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. 

Brittnacher, Hans Richard (1994): Ästhetik des Horrors. Gespenster, 
Vampire, Monster, Teufel und künstliche Menschen in der 
phantastischen Literatur, Frankfurt am Main: Suhrkamp. 

Caputi, Jane (2004): Goddesses and Monsters: Women, Myth, Power, 
and Popular Culture, Madison: University of Wisconsin Press.  

Creed, Barbara (2007): The Monstrous-Feminine. Film, Feminism, 
Psychoanalysm, London: Routledge. 

Derrida, Jacques (1988): Heideggers Hand (Geschlecht II). In: Ders.: 
Geschlecht (Heidegger), Wien: Passagen, 45 – 100.  

Derrida, Jacques (1992): Passages – du traumatisme à la promesse. In: 
Ders.: Points de suspension. Entretiens, Paris: Galilée, 385 – 409.  

Eco, Umberto (2009): Die unendliche Liste, München: Hanser. 
Ekardt, Philipp (2006): Fashion/Time-Differentials, from Simmel’s 

‘Philosophie der Mode’ to Benjamin. In: David Kim (Hrsg.): Georg 
Simmel in Translation, Cambridge:  Cambridge Scholars Press, 
173 – 186. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag



182 

Fuchs, Peter (2004): „Wer hat und wieso überhaupt Gefühle“. In: Soziale 
Systeme, H. 10, 89 – 110. 

Gomringer, Nora (2013): Monster Poems, Dresden / Leipzig: Voland & 
Quist. 

Gomringer, Nora (2015): Morbus, Dresden / Leipzig: Voland & Quist.  
Gomringer, Nora (2017): Moden, Dresden / Leipzig: Voland & Quist. 
Howe, Jan Niklas (2016): Monstrosität: Abweichung in Literatur und 

Wissenschaften des 19. Jahrhunderts, Berlin/ Boston: De Gruyter. 
Locke, John (41988): Versuch über den menschlichen Verstand in vier 

Büchern, übersetzt und bearbeitet v. Julius Hermann von 
Kirchmann, Bd. II, Buch III und IV,  Hamburg: Meiner 
(Philosophische Bibliothek Bd. 76). 

Morgan, Robin (1972): Monster. Poems, New York: Random House. 
Reckwitz, Andrea (2006): Das hybride Subjekt. Eine Theorie der 

Subjektkulturen von der bürgerlichen Moderne zur 
Postmoderne, Weilerswist: Velbrück Wiss. 

Sommer, Carlo Michael (2005): Mode. In: Dieter Frey/ Carl Graf Hoyos 
(Hrsg.): Psychologie in Gesellschaft, Kutur und Umwelt, 
Weinheim: Beltz PVU, 245 – 252. 

Steinweg, Markus (2003): Bataille Maschine, Berlin: Merve. 
Virilio Paul (1986): Ästhetik des Verschwindens, Berlin, Merve. 
Wood, Robin (1986): Hollywood from Vietnam to Reagan, New York: 

Columbia University Press. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 07:29:45 UTC)
BDD-A30882 © 2019 Mirton Verlag

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

