
 

„Philologica Jassyensia”, an XV, nr. 2 (30), 2019, p. 223–234 

 
 
 

Dialectică şi romantizare  
(Romantism şi revoluţie simbolică, II)1 

 
Laurenţiu HANGANU 

 
 

Keywords: Romanticism; Novalis’ romanticization; Hegel’s dialectics; 
symbolic order; symbolic revolution 

 

Revoluţia spirituală romantică marchează sfârşitul ordinii tradiţionale, 
metafizice, a lumii şi intrarea în lumea modernă a individualităţii şi subiectivităţii, în 
care cerul transcendent al ideilor s-a preschimbat în adâncime interioară, actul 
cunoaşterii şi-a inversat direcţia şi reperele, iar hărţile axiologice au polii răsturnaţi 
în oglindă. Noua ordine simbolică fixează transformările şi mutaţiile produse în 
cadrul paradigmelor sensibilităţii – modificările de curs ale fluxurilor aperceptive şi 
valorizante care curg pe dedesubtul tiparelor cognitive şi care antrenează tăcut, 
asemenea curenţilor de mare adâncime, fenomenele particulare, fie ele mişcări 
sociale sau revoluţii ale conştiinţei. În termenii analizelor lui Gilles Deleuze şi Félix 
Guattari, deplasările de ritmuri şi accente proprii revoluţiilor simbolice ţin nu de 
„domeniul molar” al evidenţelor şi reprezentărilor, ci de cel „molecular” al 
credinţelor şi dorinţelor (cf. Deleuze, Guattari 2013: 287–288); rupturile 
istorico-sociale şi spirituale majore sunt produse, în perspectivă micropolitică, de 
conectarea şi însumarea a ceea ce Deleuze şi Guattari numesc „fluxuri decodate” – 
torentele de credinţe şi dorinţe „mutante” (cf. Deleuze, Guattari 2013: 288) care tind 
să se elibereze de sub dominaţia codurilor (ordinii) existente:  

Mişcările de adâncime care frământă o societate tocmai sub această formă se 
prezintă, chiar dacă sunt inevitabil „reprezentate” ca o înfruntare între nişte 
segmente molare. [...] Întotdeauna există ceva care curge sau care fuge, care scapă 
organizării binare, aparatului de rezonanţă, maşinii de supracodare: lucruri puse de 
obicei pe seama unei „evoluţii a moravurilor”, tinerii, femeile, nebunii etc. 
(Deleuze, Guattari 2013: 283).  

Spre deosebire de marile organizări sociale „molare” – segmentate şi dispuse 
binar, în acord cu tiparele gândirii logic-conceptuale –, fluxurile credinţelor şi 
dorinţelor – aproximate în devenirea lor meandrică de paradigmele sensibilităţii – 

 
1 Acest text continuă articolul publicat în „Philologica Jassyensia”, an XIV, nr. 2 (28), 2018, 

p. 47–55.  
 Institutul de Istorie şi Teorie Literară „G. Călinescu”, Bucureşti, România 

(laurentiuhanganu@yahoo.com). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

224 

configurează o hartă, pe suprafaţa căreia evenimentele individuale se înscriu şi se 
poziţionează asemenea aşezărilor care, oricât de diferite în sistematizările lor 
particulare, urmează cu necesitate cursurile apelor. 

*** 

 Semnele prevestitoare ale „noii vârste a lumii”, scrie Novalis, se dezvăluie 
„astronomului vieţii spirituale” ca succesiune de evenimente apocaliptice 
desfăşurate la nivel microcosmic – „inundaţii puternice, schimbări de climă, 
fluctuaţii ale centrului de gravitaţie, tendinţa generală spre topire, meteori ciudaţi” – 
expresii ale proceselor de deplasare şi mutaţie ale accentelor şi ritmurilor care 
orientează fluxurile sensibilităţii: 

Vechea ipoteză după care cometele ar fi în sistemul universului faclele 
revoluţiei se confirmă fără îndoială pentru un alt tip de comete ce revoluţionează şi 
întineresc periodic sistemul spiritual al universului. Astronomul vieţii spirituale 
observă de multă vreme înrâurirea unei astfel de comete asupra unei însemnate părţi a 
planetei spirituale pe care o numim omenire. Inundaţii puternice, schimbări de climă, 
fluctuaţii ale centrului de gravitaţie, tendinţa generală spre topire, meteori ciudaţi sunt 
simptomele acestei violente incitaţii, a cărei urmare va fi conţinutul unei noi vârste a 
lumii (Novalis 2008: 135). 

Marile schimbări istorice şi sociale, spune Novalis, îşi au originea în 
profunzimile „galaxiei” vieţii interioare; „întinerirea periodică” a ordinii lumii nu 
(mai) poate fi descrisă de „vechea ipoteză” formulată filosofic de Platon – conform 
căreia schimbarea «firească» a orânduirilor politice s-ar desfăşura, supraistoric, în 
acord cu dinamica imuabilă a corpurilor cereşti (cf. Platon 1986: 546 a–c) –, ci de 
fenomenele de fluctuaţie, transformare şi reaşezare ale câmpului gravitaţional 
aparţinând „planetei” spiritului uman. În această perspectivă, reconfigurarea ordinii 
simbolice este întotdeauna o întoarcere la interioritate („căutăm schiţa universului – 
această schiţă suntem noi înşine” [Novalis 2008: 173]) – pliere autoreflexivă şi 
regăsire de sine însoţite de sentimentul exuberant al redobândirii libertăţii: 

Trebuie să căutăm a crea o lume interioară care să fie un pandant propriu-zis la 
lumea exterioară şi care, fiindu-i acesteia în toate punctele opusă, să ne lărgească tot 
mai mult libertatea (Novalis 2008: 63). 

Revoluţia romantică încheie procesul general de subiectivare început odată cu 
filosofia lui Descartes (şi continuat cu Reforma, Iluminismul şi Revoluţia franceză 
[cf. Habermas 2000: 34]) prin reconsiderarea, dislocarea şi inversarea programatică 
a raportului dintre subiect şi obiect, dintre interioritate şi exterioritate – şi, implicit, 
ale tiparelor care organizează, la nivel aperceptiv şi cognitiv, dispozitivul tradiţional 
al relaţiilor de putere. Pentru noua ordine, subiectivul „constituie unicul temei al 
realităţii” – după cum scrie Schelling –, iar sarcina filosofiei devine aceea „de a 
pleca de la subiectiv ca factor prim şi absolut şi de a face să ia naştere din el 
obiectivul” (Schelling 1995: 14). În însemnările lui Novalis, răsturnarea de 
perspective proprie revoluţiilor simbolice se vădeşte în inversiunea accentelor 
axiologic-ordonatoare care subîntinde lectura romantică a mitului platonician al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dialectică şi romantizare (Romantism şi revoluţie simbolică, II) 

225 

peşterii – act la finele căruia adevărata „împărăţie de lumină” se revelează a fi lumea 
interioară, subiectivă, în vreme ce vechiul reper gnoseologic al lumii 
transcendent-obiective este recodat în cheia negativă a „umbrei”: 

Visăm la călătorii prin univers – Nu este oare universul în noi? Adâncurile 
spiritului nostru nu le cunoaştem – Spre înăuntru duce drumul tainic. În noi sau 
nicăieri este veşnicia cu lumile ei – trecutul şi viitorul. Lumea din afară este lumea de 
umbre – Ea îşi aruncă umbrele în împărăţia de lumină. Acum ni se pare, fireşte, atât 
de întunecat, de pustiu, de inform înăuntru – Dar cât de diferit ni se va părea atunci 
când această întunecime se va destrăma, iar corpul de umbre se va îndepărta – Ne 
vom desfăta mai mult ca oricând, căci spiritul nostru a fost lipsit (Novalis 2008: 80–
81, s.a.). 

Vreme a „incitaţiilor violente”, a „schimbărilor de climă” spirituale şi a 
răsturnărilor aperceptive, romantismul este, totodată, momentul „sintezei absolute” – 
notează Novalis (cf. Novalis 2008: 272) –, timpul armonizării şi al unificării dintre 
gândirea discursivă, „atomizată”, şi gândirea intuitivă (cf. Novalis 2008: 163). 
Împărtăşită de poeţi şi filosofi deopotrivă, viziunea integratoare romantică vizează 
refacerea „unităţii pierdute” a existenţei prin cuprinderea imaginativă a tuturor 
contradicţiilor, antinomiilor şi divergenţelor, într-un elan comprehensiv care, 
valorizând ceea ce gândirea raţională ignoră ori suprimă, redă existenţei sensibile 
ponderea firească şi drepturile politice pierdute. Idealistă în esenţă, filosofia 
romantică este, paradoxal, o metafizică a patosului şi sensibilităţii, fără de care sunt 
dificil de conceput atât existenţialismul lui Kierkegaard, cât şi „voinţa de putere” a 
lui Nietzsche. Totodată, în răspăr cu filosofia tradiţională, este o metafizică 
evolutivă (cf. Lovejoy 1997: 268), pentru care perfecţiunea lucrurilor nu se mai află 
la începuturi – in illo tempore –, ci la sfârşitul devenirii lor istorice.  În planul 
creaţiei estetice, sinteza evolutivă romantică este descrisă de Friedrich Schlegel 
drept reunirea, sub semnul „poeziei universal progresive”, a tuturor genurilor şi 
speciilor literaturii:  

Poezia romantică este o poezie universal progresivă. Menirea ei nu este 
numai de a reuni din nou toate genurile separate ale literaturii şi de a pune în contact 
literatura cu filosofia şi retorica; ea vrea şi trebuie aci să amestece, aci să 
contopească poezia cu proza, genialitatea cu critica, poezia artistică cu poezia 
naturală (Schlegel 1983: 403).  

Pentru Novalis, sintetismul literar romantic – anticipat, oniric, de „starea 
amestecată a corpului şi sufletului” (cf. Novalis 2008: 265) – presupune, înainte de 
toate, „întrepătrunderea” poeziei şi prozei – „proza cea mai înaltă” fiind, de fapt, 
poezia lirică: 

O întrebare potrivită ar fi aceea dacă poezia lirică, de fapt poezia, este plus–
poezie, iar proza este minus–poezie? După cum romanul a fost socotit proză, poezia 
lirică a fost socotită poezie – în ambele cazuri pe nedrept. Proza cea mai adevărată, 
cea mai înaltă este poezia lirică.  

Aşa-numita proză a luat naştere prin limitarea extremelor absolute – ea există 
doar ad-interim şi joacă un rol temporar, subaltern. Va veni un timp în care nu va mai 
exista. Atunci limitarea va deveni întrepătrundere. Va lua naştere o viaţă adevărată, iar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

226 

poezia şi proza vor fi astfel în chipul cel mai intim reunite şi se vor alterna (Novalis 
2008: 170). 

Conform noii abordări axiologice, calitatea supremă a unui roman, de pildă, 
este aceea de a fi „cu totul şi cu totul poetic” (cf. Novalis, 2008: 345). Cât priveşte 
poezia, ea se constituie în factorul unificator nu numai al genurilor şi speciilor 
literare, ci şi al epocilor istorice înseşi: 

După cum în istoria poeziei greceşti se succedă vârsta epică, lirică şi 
dramatică, tot aşa în istoria universală a poeziei se înlocuiesc una pe alta Antichitatea, 
modernitatea şi perioada unificării lor (Novalis 2008: 171). 

Ceea ce apare însă, în viziunea poeţilor şi filosofilor romantici, ca fiind 
„sinteza absolută” este, în aceeaşi măsură, o graniţă şi un prag: abandonând 
dihotomiile şi imperativele normative ale gândirii estetice tradiţionale, amestecul 
romantic al genurilor şi speciilor este, în ordine ontologică, o ştergere a limitelor – o 
mişcare de relativizare şi anulare ale tuturor graniţelor. Trecerea de la ordinea 
clasică a lumii la ordinea modernă – sau, aşa cum ar spune Deleuze şi Guattari, 
procesul de deteritorializare–reteritorializare ale fluxurilor de credinţe şi dorinţe care 
scaldă câmpul social (cf. Deleuze, Guattari 2013: 287–288) – îşi are punctul de 
inflexiune în starea de „întrepătrundere”, osmoză şi contopire ale tuturor lucrurilor, 
timp în care vechile legi şi reguli sunt suspendate, iar istoria stă în cumpănă. Din 
înaltul acestui platou – după cum observa încă August Wilhelm Schlegel – arta 
antică apare înţelegerii ca „un fel de nomos ritmic, o proclamare armonioasă a 
legislaţiei definitiv statornicite în cadrul unei lumi frumos orânduite şi reflectând în 
sine eternele imagini primare ale lucrurilor”, în vreme ce poezia şi arta romantice se 
înfăţişează ca sâmburele oricărei dezordini, „expresie a progresiunii tainice spre [...] 
haosul ascuns în mijlocul creaţiei orânduite, ba chiar în sânul ei” (Schlegel, 1983: 
203). Novalis este şi mai categoric decât atât: epoca romantică, notează el, este o 
vreme de criză profundă, o „stare de febră” (Novalis 2008: 135) – răstimpul în care 
„totul [trebuie] să fie pus în mişcare spre a se da la iveală noi amestecuri necesare şi 
a se prilejui o nouă cristalizare, mai pură” (Novalis 2008: 135). Spre deosebire de 
lumea ordonată şi stabilă a clasicismului, romantismul – scrie poetul – este „timpul 
anarhiei generale”, momentul disoluţiei şi al anulării oricăror reguli, legi şi ierarhii: 

ROMANTISM [...] Timpul anarhiei generale – lipsa legilor – libertate [...]. 
(Novalis 2008: 266) 

Mutaţiile şi rupturile istorico-sociale şi tendinţa de abolire a delimitărilor şi 
graniţelor impuse de ordinea simbolică anterioară sunt cele două feţe ale aceluiaşi 
proces. Este adeverită astfel observaţia lui René Girard conform căreia criza ordinii 
culturale este o „criză a diferenţelor”, căci – explică antropologul francez – ordinea 
culturală „nu este nimic altceva decât un sistem organizat de diferenţe”, a căror 
dinamică atribuie indivizilor identitatea lor (cf. Girard 1995: 57); în acest sens, 
modernitatea se naşte la finele unei mişcări de „du-te vino antagonist” (cf. Girard 
1995: 220) care relativizează şi şterge diferenţele – mecanism descris de Girard 
drept „jocul tot mai tragic şi mai nul al unei diferenţe bolnave, care pare mereu să 
crească, dar care dispare, dimpotrivă, în efortul fiecăruia de a şi-o însuşi” (Girard 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dialectică şi romantizare (Romantism şi revoluţie simbolică, II) 

227 

1995: 220). Expresie a crizei generalizate a compartimentărilor, segmentărilor şi 
diferenţelor, „întrepătrunderea” („sinteza”) romantică a tuturor lucrurilor reprezintă, 
în orizontul devenirii istorice, momentul de joncţiune şi suprapunere ale curentelor 
subterane de dezordine şi anarhie pe care le creează, inevitabil, orice organizare de 
suprafaţă. 

*** 

Inaugurând o nouă vârstă a lumii – şi, totodată, o ordine spirituală „absolut 
diferită” (cf. Novalis 2008: 276) –, fundamentarea romantică a universului (modern) 
regăseşte nondiferenţierea de dinaintea oricăror începuturi („timpul de dinaintea 
lumii”, spune Novalis), «recuperând» momentul anterior operaţiei dialectice clasice2 
şi impunând o nouă dialectică: 

ROMANTISM. [...] Starea naturală a naturii, timpul de dinaintea lumii. [...] 
Acest timp de dinaintea lumii furnizează cumva trăsăturile risipite ale timpului de 
după lume – după cum starea naturii oferă o icoană stranie a împărăţiei veşnice. [...] 
Lumea viitoare este haosul raţional, haosul care s-a pătruns pe sine, care este în sine 
şi în afară de sine. Haos la puterea a doua sau ∞ (Novalis 2008: 266–267, s.a.). 

Spre deosebire de dialectica tradiţională, în care contrariile sunt unite, după 
cum spune Hegel, în mod exterior, „ca untdelemnul şi apa” (cf. Hegel 1993: 30), 
sinteza imaginar-romantică presupune fuziunea extremelor ca devenire continuă, în 
cadrul căreia elementele opozitive se constituie în temeiurile propriilor lor figuri şi 
alcătuiri antitetice. În termenii gândirii poetice novalisiene, aşa cum „starea naturii” 
conţine, încifrată, perfecţiunea „împărăţiei veşnice”, tot astfel, haosul, întors asupra 
lui însuşi, se vădeşte a fi figura tainică a „creaţiei desăvârşite” (cf. Novalis 2008: 
266) – definită, în noul orizont de înţelegere, drept „haos raţional”. Dialectica 
modernă (re)sintetizează contrariile într-un continuum de factură möbiusiană, în care 
pozitivul şi negativul – binele şi răul – nu mai sunt realităţi antinomice, radical 
contrastante şi incompatibile în eternitate, ci reprezintă ipostazele dedublate ale 
aceleiaşi substanţe, dată sieşi („înstrăinată” [cf. Hegel 1993: 29]) în forma propriei 
alterităţi. Aceasta pentru că spiritul – după cum scrie Hegel – nu este o „unitate 
originară ca atare”, imobilă şi egală cu sine, ci „identitatea ce se restabileşte” – 
dubla mişcare „de a-şi deveni un altul [...] şi de a suprima această alteritate” (cf. 
Hegel 1993: 18–28, s.a.). Altfel spus, spiritul este, în adevărul devenirii sale (cf. 
Hegel 1993: 18), atât el însuşi, cât şi opusul său: ilustrând o concepţie metodologică 
profund diferită, înrădăcinată în principiile cartezianismului şi ale exegezei biblice 
(cf. Gadamer 1976: 7), revoluţionarismul viziunii dialectice moderne constă în 
regândirea şi valorizarea contradicţiei prin scrutarea sa printr-o lentilă inversantă:  

De vreme ce este în natura spiritului să susţină contradicţia drept unitate 
speculativă a elementelor opuse şi să se menţină în ea – punctează Hans-Georg 
Gadamer –, contradicţia, care era pentru antici dovada supremă a falsităţii, se 
transformă în ceva pozitiv pentru filosofia modernă (Gadamer 1976: 16).  

 
2 Dialectician adevărat, scrie Platon, este „cel care percepe raţiunea esenţei fiecărui lucru” (cf. 

Platon 1986: 534b). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

228 

Astfel, ceea ce deschide posibilitatea sesizării şi a teoretizării „automişcării” 
hegeliene a conceptelor (cf. Hegel 1993: 27) nu este acumularea cognitivă ori 
progresia interpretativă, ci inversarea de perspective aperceptive. Răsturnare care, 
afirmând adevărul devenirii, depăşeşte logica metafizicii tradiţionale prin ceea ce 
Hegel numeşte „însufleţirea universalului” (Hegel 1993: 27) – acţiunea de 
flexibilizare a graniţelor dintre concretul fiinţării şi generalitatea ideii, dintre 
imanenţă şi transcendenţă. 

În ceea ce-l priveşte pe Novalis, denumirea pe care poetul o dă mecanismului 
de redistribuire a ponderilor aperceptiv-cognitive şi axiologice din cadrul ecuaţiei 
care opune imanenţa transcendenţei, existenţa particulară universalului şi finitudinea 
infinitului este aceea de „romantizare”: 

Lumea trebuie romantizată (Die Welt muß romantisiert werden). Aşa se va găsi 
înţelesul primordial. Romantizarea nu e altceva decât o potenţare calitativă. În această 
operaţie sinele inferior este identificat cu un sine mai bun. Tot aşa după cum şi noi 
suntem un şir calitativ de potenţe. Această operaţie e încă pe de-a-ntregul 
necunoscută. Atunci când dau lucrului comun un înţeles înalt, celui obişnuit o 
înfăţişare tainică, celui cunoscut demnitatea necunoscutului, finitului aparenţa 
infinitului, atunci romantizez. Operaţia se răstoarnă pentru ceea ce e superior, 
necunoscut, mistic, infinit – care e logaritmat prin această înlănţuire, dobândind o 
expresie obişnuită. Filosofie romantică. Lingua romana. Alternanţă de înălţare şi 
coborâre (Wechselerhöhung und Erniedrigung) (Novalis 2008: 175). 

Romantizarea este dubla mişcare de „înălţare” a sensurilor şi semnificaţiilor 
lucrurilor comune şi de „coborâre” a accepţiilor celor înalte – actul, modern-
inaugural, de valorizare şi înnobilare ale celor inferioare, desfăşurat concomitent cu 
„logaritmarea” celor superioare. Este acţiunea de inversare a ierarhiei axiologice 
tradiţionale care antrenează cu sine, într-o adevărată „apocalipsă aperceptivă” (cf. 
Abrams 1973: 536), dislocarea întregii serii dihotomice aparenţă/ esenţă, materie/ 
spirit, imanenţă/ transcendenţă, particular/ general, înalt/ adânc etc. În plan 
conceptual, romantizarea corespunde „fluidizării” patronate de spirit a polilor 
subiectivului şi obiectivului, sensibilului şi inteligibilului – poli denumiţi de Novalis 
„bunul plac al naturii”, respectiv „constrângerea artei”: 

Bunul plac al naturii şi constrângerea artei se întrepătrund atunci când sunt 
contopite în spirit. Spiritul le fluidizează. Spiritul e întotdeauna poetic (Novalis 2008: 
114). 

La capătul procesului de romantizare, celestul şi mundanul îşi inversează 
locurile, iar trupul omenesc, dispreţuit şi condamnat de orice metafizică, dobândeşte 
demnitatea (modernă a) templului: 

Există un singur templu în lume şi acesta este trupul omenesc. Nimic mai sfânt 
decât această nobilă formă. Înclinarea în faţa oamenilor este un omagiu adus acestei 
revelaţii în carne. [...] Atingi cerul atunci când pipăi un trup omenesc (Novalis 2008: 
352–353). 

„Nimic mai sfânt”, subliniază Novalis, decât forma corpului omenesc. Nimic 
mai modern, de fapt, decât definiţia trupului ca „templu” şi „revelaţie în carne”: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dialectică şi romantizare (Romantism şi revoluţie simbolică, II) 

229 

„fluidizarea” categoriilor metafizicii clasice3 împlinită de romantism este tocmai 
esenţa procesului de răsturnare a paradigmelor şi sistemelor axiologic-referenţiale 
care structurează ordinea simbolică tradiţională. Sau, aşa cum scrie Hans-Georg 
Gadamer, recunoaşterea hegeliană „a conştiinţei de sine cufundată în materie”, pe de 
o parte, şi a „purei conştiinţe de sine”, de cealaltă, ca nefiind decât „cele două forme 
ale aceleiaşi mişcări a spiritului” se constituie în însuşi miezul opoziţiei dintre 
gândirea antică şi cea modernă (cf. Gadamer 1976: 15–16). Metodologic vorbind, 
abordarea fenomenologică – utilizarea categoriilor înţelegerii nu „pentru a cuprinde 
realitatea în opoziţie cu conştiinţa de sine, ci pentru a cuprinde spiritul ca adevăr” 
(cf. Gadamer 1976: 16) – este marca inconfundabilă a spiritualităţii moderne. 

Examinarea şi, mai cu seamă, interacţiunea cu obiectul ca fenomen reprezintă, 
şi pentru Novalis, singura cale autentică de înţelegere şi cunoaştere: 

Pentru a cunoaşte un lucru trebuie să-l observ în calitatea sa de fenomen. Aici 
este el în câmpul comun, aici îmi aparţine. Aici pot acţiona asupra lui. Este obiect. 
Aici îi pot determina starea, raporturile sale cu mine, cu sine, cu senzorul, cu ceilalţi 
(Novalis 2008: 61–62, s.a.). 

Intrarea în modernitate, intuieşte poetul (confirmat de Deleuze şi Guattari [cf. 
Deleuze, Guattari 2008: 362]), constă, în expresia sa cea mai condensată, în 
abstractizarea concretului şi concretizarea abstractului: „Abstractul trebuie să devină 
sensibil, iar ceea ce e sensibil să se abstractizeze” (Novalis 2008: 273, s.a.). Iar 
romantizarea – esenţă a „idealismului magic” novalisian – este însuşi mecanismul 
inversiunii: 

...dacă nu puteţi transforma ideile în lucruri exterioare, transformaţi lucrurile 
exterioare în idei. Dacă nu puteţi face ca o idee să devină un suflet autonom, detaşat 
de voi – şi apărând ca străin, adică exterior vouă, atunci procedaţi invers cu lucrurile 
exterioare – şi transformaţi-le în idei. 

Ambele operaţii sunt idealiste. Cel care le stăpâneşte perfect pe amândouă este 
idealistul magic (Novalis 2008: 273). 

Proces de dislocare, transmutare şi, finalmente, de schimbare a ordinii lumii, 
romantizarea este o răsturnare axiologic-aperceptivă manifestată printr-o inversiune 
simbolică. De aceea, în ciuda evidentei sale filiaţii ideatice şi a similitudinilor cu 
dialectica hegeliană, romantizarea nu este o sinteză propriu-zisă. În sinteza 
hegeliană, ceea ce este negat este abolit şi păstrat în acelaşi timp (aufgehoben) într-o 
unitate superioară. Romantizarea, de cealaltă parte, presupune, mai simplu – însă cu 
atât mai necesar –, o „alternanţă de înălţare şi coborâre” – o inversare şi un transfer 
de polarităţi şi semnificaţii axiologice care nu mai au drept finalitate o lume născută 
logic din cea anterioară. Altfel spus, mişcările de relativizare şi „fluidizare” ale 
categoriilor ontologice provocate de procesul de romantizare nu se înscriu 
obligatoriu pe o curbă vectorială teleologică. Înţeleasă astfel, ideea de romantizare 
anticipează viziunea poststructuraliştilor Gilles Deleuze, Jacques Derrida sau 
Maurice Merleau-Ponty privitoare la relaţia complexă dintre negaţie şi alteritate4. 

 
3 Procesul de „fluidizare” a categoriilor metafizicii tradiţionale este analizat, cu aplicaţie la 

filosofia lui Hegel, de Hans-Georg Gadamer (v. Gadamer 1976: 5–34). 
4 Pentru o sinteză a problemei, v. Diana Coole 2000: passim. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

230 

Totodată, romantizarea nu este nici mecanismul spiritual care conduce la „lumea 
inversată” a lui Hegel – acea lume care, fiind „inversa ei înseşi” (după cum scrie 
filosoful), depăşeşte „cealaltă lume”, însă o „păstrează în ea însăşi” ca „diferenţă 
interioară” (cf. Hegel 1993: 98–100)5. Inversiunea produsă de romantizare – 
asemenea „însufleţirii” hegeliene a universalului – are loc înaintea momentului 
„negării negaţiei”, adică înaintea actului de închidere asupra ei înseşi a sintezei 
dialectice. Parafrazând formularea lui Hegel, romantizarea este dubla mişcare a 
spiritului „de a-şi deveni un altul” (Hegel 1993: 18, s.a.) şi de a lăsa alteritatea să 
existe. În acest sens, romantizarea novalisiană – răsturnarea prin care abstractul 
devine concret, inferiorul, superior, iar familiarul este făcut să apară ca „străin” – 
trimite la „dialectica negativă” a lui Theodor Adorno: finalitatea sa nu mai este 
pozitivitatea, ci pura negativitate (cf. Adorno 1970: 61–66). 

 Inspirată din ideea de devenire hegeliană şi potenţial echivalentă cu 
„fluidizarea” categoriilor metafizicii tradiţionale, romantizarea explicitează, în 
perspectiva diacronică a schimbării ierarhiilor culturale şi sociale, ceea ce René 
Girard numeşte „mişcarea de du-te vino antagonist” de ştergere a diferenţelor care 
susţin ordinile simbolice succesive (cf. Girard 1995: 57). În acelaşi timp, după cum 
ar spune Thomas Khun, romantizarea este procesul de reconfigurare şi regrupare ale 
„fluxurilor experienţiale” care deschide calea apariţiei unei noi paradigme cognitive 
şi comprehensive (cf. Kuhn 2008: 187–188) – i.e., naşterea dialecticii moderne 
înseşi (împlinită propriu-zis de filosofia lui Hegel). Simplu spus, romantizarea este 
puntea care face trecerea dintre lumi. Iar lecţia romantizării novalisiene este aceea 
că, odată trecerea efectuată, întoarcerea nu mai este posibilă: la capătul unei revoluţii 
simbolice, între lumea anterioară şi cea care îi urmează nu există nici conexiuni de 
ordin filiativ, nici comunicare directă şi nici „încapsulare” dialectic-hegeliană. Căci, 
aşa cum scrie Novalis, 

În lumea viitoare totul este precum în lumea de odinioară, şi totuşi absolut 
diferit (Novalis 2008: 267, s.a.). 

Schimbarea ordinii simbolice nu este o trecere de la o ordine simbolică la alta, 
ci dintr-o ordine în alta sau, mai bine zis, a uneia prin alta. Nu evoluţie sau 
dezvoltare (dialectică), ci basculare şi răsturnare: transmutaţia unui „în sine” „în 
afară de sine” şi invers – trecerea lui Alice prin oglindă. 

*** 

 
5 „Lumea inversată” hegeliană este rezultatul convertirii lumii suprasensibile a 

„universalului-necondiţionat” (rezultată din „ridicarea nemijlocită a lumii percepute în elementul 
universal”) într-o lume care „obţine [...] pentru sine principiul schimbului şi al transformării” – 
principiu ce aparţine, în metafizica tradiţională, numai lumii materiale, concrete. Pe de altă parte, 
trecerea de la lumea imuabilă a ideilor la noua lume, modernă, a suveranităţii spiritului se face în 
conformitate cu principiul inversiunii simbolice, punând în lumină similitudinea dintre „însufleţirea” 
hegeliană a universalului şi romantizarea novalisiană: „Ceea ce în legea primei lumi – scrie Hegel – 
este la magnet polul nord este în celălalt însine suprasensibil (anume în pământ) polul său sud; ceea ce 
însă acolo este polul sud este aici polul nord” (Cf. Hegel 1993: 98). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dialectică şi romantizare (Romantism şi revoluţie simbolică, II) 

231 

Politic vorbind, romantizarea este balansul prin care pozitivul trece în negativ 
şi negativul în pozitiv în cadrul discursului antropocentric modern, care, valorizând 
inferiorul („votul universal”) şi devalorizând superiorul („ascendenţa aristocratică”), 
permeabilizează bariera dintre esenţă şi aparenţă – dintre ceea ce este sus şi ceea ce 
este jos – şi deschide posibilitatea trecerii dintr-o condiţie în alta şi a răsturnării 
revoluţionare. În termeni socio-culturali, modelul biologic al ordinii imuabile a 
sângelui lasă locul modelului economic, liberal şi flexibil, al permutabilităţii 
democratice a valorilor: 

Înălţarea este mijlocul cel mai bun pe care îl ştiu pentru a ieşi deodată din 
conflicte fatale. Aşa, de pildă, înălţarea generală la rangul nobilimii – înălţarea tuturor 
oamenilor la rang de geniu, înălţarea tuturor fenomenelor la rang de miracol – a 
materiei la rang de spirit, a omului la rangul lui Dumnezeu, a oricărui timp la rangul 
vârstei de aur (Novalis 2008: 299, s.a.). 

Operatorul acestui proces este „idealistul magic” – geniul romantic – cel care 
are capacitatea de „a transforma lucrurile exterioare în idei” (cf. Novalis 2008: 273) 
şi, invers, poate „vorbi despre obiecte imaginare ca despre cele reale” (cf. Novalis 
2008: 82), pendulând între realităţi polare şi echivalând categorii de gândire 
(axio)logic incompatibile. În contrast cu simplul talent, în cazul căruia primează 
facultatea „de a observa, de a reprezenta întocmai”, semnul geniului – notează 
Novalis – este puterea imaginativă, constituită în temeiul individualităţii creatoare 
(cf. Novalis 2008: 82). De aceea, numai geniul poate „romantiza”, căci „elementul 
care romantizează universalul este tocmai coloritul său individual” (cf. Novalis 
2008: 206). Personalitate plenară şi, în acelaşi timp, judecător suprem – înzestrat cu 
abilitatea de a administra jocul politic al extremelor –, geniul romantic este cel 
căruia îi este dat, pentru întâia oară în evoluţia culturilor şi civilizaţiilor, să schimbe 
cursul predeterminat (metafizic) al istoriei:  

Aproape toate geniile au fost până acum unilaterale [...]. Unii au avut prea mult 
simţ pentru lumea din afară, alţii prea mult pentru lumea lăuntrică. [...] Primul geniu 
care s-a pătruns pe sine a aflat aici mugurele caracteristic al unei lumi nemărginite – 
El a făcut o descoperire care trebuia să fie cea mai memorabilă din întreaga istorie 
universală – căci odată cu ea omenirea a intrat într-o nouă epocă – şi abia de-acum 
încolo va fi cu putinţă orice fel de istorie adevărată – fiindcă drumul parcurs până 
acum formează un întreg propriu, absolut explicabil. Acel loc din afara lumii este dat, 
şi Arhimede îşi poate ţine acum făgăduiala (Novalis 2008: 105, s.a.). 

Închipuind ceea ce nu poate fi cuprins prin mijloacele gândirii conceptuale – 
punctul de sprijin arhimedic „din afara lumii” –, geniul romantic deţine puterea de a 
disloca şi răsturna toate regulile, legile, paradigmele şi canoanele – de a schimba, 
adică, înseşi tiparele simbolice ale lumii6. „Apocalipsa aperceptivă” efectuată de 
geniu încheie era metafizică a istoriei „înstrăinate”, în cadrul căreia omul suportă 
evenimentul ca parte inevitabilă şi necesară a unui plan providenţial, şi deschide 

 
6 Aceasta este, de altfel, deosebirea esenţială dintre noţiunea romantică de geniu şi toate celelalte 

accepţii ale sale. În termenii lui Kant, „geniul este talentul de a produce fără o regulă determinată”, iar 
operele sale „trebuie [...] să servească altora [...] drept etalon şi regulă de apreciere” (Cf. Kant 1981: 
202–203). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

232 

calea „istoriei adevărate” („autentice” în sens heideggerian) – perspectiva modernă a 
devenirii, în care spiritul uman, ieşit din minorat7 şi conştient de sine, îşi proiectează 
devenirea ca alegere, autoreflexivitate şi progres. Cele două tipuri antinomice de 
înţelegere a lumii, reprezentate de filosof şi poet, sunt corelate de Novalis cu ideile 
închiderii, respectiv deschiderii: în vreme ce „filosoful aşează şi pune totul în 
rânduială” – scrie Novalis –, închizând astfel lumea în constructele (ideo)logice ale 
ierarhiilor raţiunii, „poetul desface toate legăturile” (cf. Novalis 2008: 165), 
descătuşând energiile creatoare şi inversând raporturile de putere dintre general şi 
particular, dintre idee şi existenţa concretă: 

Forţa de a gândi generalul este forţa filosofică. Forţa de a gândi particularul 
este cea poetică. Generalul este ceea ce este deja pus în chip absolut – particularul, 
ceea ce este deja pus în chip relativ – sau generalul e sfera în care e pus ceva, 
particularul e sfera care e pusă în general. Cel dintâi este un a-fi-pus, cel din urmă o 
punere (Novalis 2008: 48, s.a.). 

Gândirea filosofică, punctează Novalis, este o cartografiere a „ceea ce este pus 
în chip absolut” – o descriere exactă şi o consacrare a datului; arta, dimpotrivă, este 
o „punere” – o complinire şi o producere. Altfel spus, arta este, în esenţa ei, ceea ce 
filosofia a năzuit dintotdeauna să devină: o practică. Iar practica artei – explică 
poetul – înseamnă, înainte de toate, „desfacerea tuturor legăturilor” – slăbirea 
„nodurilor” ordinii existente în vederea formării de „noi amestecuri” şi a apariţiei de 
„noi cristalizări, mai pure” (cf. Novalis 2008: 135). Naşterea esteticii ca disciplină 
de sine stătătoare şi destructurarea ordinii metafizice clasice sunt cele două feţe ale 
aceluiaşi proces (lucru pe care Platon l-a intuit de la bun început). 

Mecanism al inversărilor aperceptive şi al răsturnărilor simbolic-axiologice, 
romantizarea se constituie, în replică la viziunea metafizică platoniciană, în noul 
tipar comprehensiv al transformărilor istorice, politice şi sociale. Ordinea simbolică 
modernă nu poate fi despărţită de ideea de alternanţă (democratică); conform 
acesteia, aşa cum scrie Novalis, 

Toţi oamenii trebuie să devină în stare de a se urca pe tron. Mijlocul de 
educare pentru atingerea acestui ţel este un rege. El se asimilează treptat cu masa 
supuşilor săi. Ne tragem fiecare, dintr-un străvechi neam de regi (Novalis 2008: 134). 

Democratic flexibilizantă şi social dinamizatoare, romantizarea dizolvă ideea 
imuabilităţii structurilor (tradiţionale) de putere şi dezvăluie, în orizont 
fenomenologic, mişcările de dislocare, transformare şi substituţie ale edificiilor 
politice şi sociale succesive drept mutaţii ale istoriei umane concrete. În acelaşi 
timp, mişcările pendulatorii ale planurilor metafizice opozitive şi inversiunea lor 
simbolică pun în lumină procesul de restructurare şi reaşezare modernă ale valorilor 
– travaliu rezumat de fenomenul de deplasare a frumosului către o poziţie autonomă 
pe o scară ierarhică subminată în înseşi temeiurile sale obiective 
(„metafizic-autoritariste”). Înainte de a fi etică, orice revoluţie este estetică. 

 

 
7 Formula este, cum se ştie, a lui Kant. Filosoful răspundea astfel, în 1784, la întrebarea „Ce este 

iluminismul?” (v. Flonta, Keul 2000: 118).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Dialectică şi romantizare (Romantism şi revoluţie simbolică, II) 

233 

Bibliografie 

Abrams 1973: M.H. Abrams, Natural Supernaturalism. Tradition and Revolution in 
Romantic Literature, New York, London, W.W. Norton & Company. 

Adorno 1970: Theodor Adorno, Negative Dialectics, translation by Dennis Redmond, 
Frankfurt am Main, Suhrkamp Verlag. 

Coole 2000: Diana Coole, Negativity and Politics: Dionysus and Dialectics from Kant to 
Poststructuralism, Abingdon–New York, Routledge. 

Deleuze, Guattari 2008: Gilles Deleuze, Félix Guattari, Capitalism şi schizofrenie (I). Anti-
Oedip, traducere de Bogdan Ghiu, Piteşti, Editura Paralela 45. 

Deleuze, Guattari 2013: Gilles Deleuze, Félix Guattari, Capitalism şi schizofrenie 2. Mii de 
platouri, traducere de Bogdan Ghiu, Piteşti, Editura Paralela 45. 

Flonta, Keul 2000: Mircea Flonta, Hans-Klaus Keul (coord.), Filosofia practică a lui Kant, 
Iaşi, Editura Polirom. 

Gadamer 1976: Hans-Georg Gadamer, Hegel’s Dialectic. Five Hermeneutical Studies, 
translated by P. Cristopher Smith, New Haven and London, Yale University Press. 

Girard 1995: René Girard, Violenţa şi sacrul, traducere de Mona Antohi, Bucureşti, Editura 
Nemira. 

Habermas 2000: Jürgen Habermas, Discursul filosofic al modernităţii, traducere de Gilbert 
V. Lepădatu, Ionel Zamfir şi Marius Stan, Bucureşti, Editura All Educational. 

Hanganu 2018: Laurenţiu Hanganu, Romantism şi revoluţie simbolică, „Philologica 
Jassyensia”, 2 (28). 

Hegel 1993: G.W.F. Hegel, Fenomenologia spiritului, traducere de Virgil Bogdan, 
Bucureşti, Editura IRI. 

Kant 1981: Immanuel Kant, Critica facultăţii de judecare, traducere de Vasile Dem. 
Zamfirescu şi Alexandru Surdu, Bucureşti, Editura ştiinţifică şi enciclopedică. 

Kuhn 2008: Thomas S. Kuhn, Structura revoluţiilor ştiinţifice, traducere de Radu J. Bogdan, 
Bucureşti, Editura Humanitas. 

Lovejoy 1997: Arthur O. Lovejoy, Marele lanţ al fiinţei. Istoria ideii de plenitudine de la 
Platon la Schelling, traducere de Diana Dicu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Novalis 2008: Novalis, Între veghe şi vis. Fragmente romantice, traducere de Viorica 
Nişcov, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Platon 1986: Platon, Opere, vol. V, traducere de Andrei Cornea, Bucureşti, Editura Ştiinţifică 
şi Enciclopedică. 

Schelling 1995: F.W.J. Schelling, Sistemul idealismului transcendental, traducere de Radu 
Gabriel Pârvu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Schlegel 1983: August Wilhelm şi Friedrich Schlegel, Despre literatură, traducere de Mihai 
Isbăşescu, Bucureşti, Editura Univers. 

 

 
Dialectics and Romanticization 

(Romanticism and Symbolic Revolution II) 
 

This article examines the relationship between Novalis’ ‘romanticization’ and the 
conceptual mechanisms of Hegel’s dialectics proceeding from the fundamental change of 
vision and thinking represented by the European Romantic movement. Having as its 
theoretical horizon the idea of symbolic revolution, described and defined in the first part of 
this study (see Hanganu 2018: 47–55), together with the new perspective on the phenomena 
of historical mutation and transformation formulated by Gilles Deleuze and Félix Guattari, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Laurenţiu HANGANU 

234 

the article points out that, despite the essentially different perspectives of poetry and 
philosophy, both Novalis’ romanticization – the core idea of the poet’s ‘magical idealism’ – 
and Hegel’s dialectics reflect the same process of reversal of perceptive and axiological 
patterns that characterize a symbolic revolution. In contrast with Hegel’s dialectics though, 
where what is negated is canceled and preserved at the same time (aufgehoben) in a superior 
unity, the romanticization implies a simpler (but all the more necessary) process of 
‘alternation of mounting and descending’ (Wechselerhöhung und Erniedrigung) – a transfer 
of significances and a reversal of axiological polarities that do not have as a result a world 
born logically from the previous one. Considered this way, the idea of romanticization 
anticipates the considerations of the poststructuralists Gilles Deleuze, Jacques Derrida or 
Maurice Merleau-Ponty on the complex relationship between negation and alterity. At the 
same time, Novalis’ romanticization grasps better than Hegel’s dialectics the essence of a 
symbolic revolution: according to the poet, the change of symbolic order is not a transition 
from one symbolic order to another, but from one order into another, or, better said, of one 
order through another. That is, not evolution or (dialectical) development, but reversal and 
swapping: the transformation of ‘in-itself’ into ‘out-of-self’ and vice versa – Alice’s passing 
through the looking-glass. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-06 23:15:07 UTC)
BDD-A30790 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

