
„Philologica Jassyensia”, an XV, nr. 2 (30), 2019, p. 35–48 

 
 
 

Pe scenă sau colindând prin sat?  
Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (I) 

 
Astrid CAMBOSE 

 
„La noĭ ȋn sat toatȋ lumĕa ĭesȋ, șȋ bătrȋn, șȋ tȋnăr. Cȋnd audi muzica... 

sȋ dé Dumnezău s-aveț feriŝirĕa [subl. n.] vrodatȋ – cȋn ștíi cȋ s-o-mbracat 
[Capra], di la doŭȋsprȋzăŝi, lumĕa-ĭ pi drum tătȋ! Păr-sȋ pleacȋ cu alaiŭ. [...] 
D-eiŝĭa șȋ pȋn’ la Țȋbăńești cȋntȋ și jọacȋ Ursu șȋ Ursaru. Merg ọamini cu 
dȋnșȋĭ; feti, băieț, toț sȋ duc, șaĭzăŝi-șaptizăŝi di inș, păn’ la o sutȋ, sȋ duc. Pi 
triĭzășȋunu, la orili doĭsprȋzăŝi, sȋ dé Dumnezăŭ sȋ vă văd cu mașȋna 
dumnęvọastrȋ” (inf. Constantin Timofte, Tungujei, com. Țibănești, Iași). 

 
Keywords: Romanian contemporary folk traditions; New Yearʼs Eve feast; 

mask carolling  
 
 

Sărbătorile de iarnă sunt dominate de obiceiul 
colindatului, ȋn toate formele lui. A colinda 
ȋnsemna, ȋn limba veche, a aduce ofrande sau 
daruri1, iar soroacele stabilite pentru acest scop, 
Paștele și Crăciunul, s-au menținut până ȋn prezent 
ca ocazii când se duc daruri materiale și simbolice 
(urări), obiceiul putând fi ȋnsoțit sau nu de muzică 
sau de cântece specifice. G. Pascu ilustra 
informația despre acest sens arhaic al verbului a 
colinda (preluată din Arhiva istorică a lui Hasdeu) 
cu documente de secol XVI: „Coloniștii vor fi 
datori a oferi chinezului [cneazului] de două ori pe 
an darul sau colinda, și anume la Crăciun găine și 
turte, iar la Pasce ouă și turte” (Copia privilegiului 
asupra chinezatului din satul Swinniacz, 1541, 
apud Pascu 1910: 82), de două ori pe an, la  
Crăciun  și  la  Pasce,  cu colindă” (Privilegiul lui 
Petru Kmita, comite polon, pentru Ion Românul, 
1537; ibidem: 84).  

 

Mască de Moșneag, Țibănești (Iași). 31.12.2015, fotografie A. Cambose 

 
 Institutul de Filologie Română „A. Philippide” – Filiala din Iaşi a Academiei Române, Iaşi, 

România (astrid.iasi@yahoo.com). 
1 Există și astăzi obiecte simbolice numite colinde (ȋn județul Alba, de pildă, niște nuiele de salcie 

ȋmpletite), care se poartă de către colindători și din care o parte li se lasă gazdelor, la plecare, ca daruri. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

36 

Datina colindatului se păstrează până astăzi sub două mari forme: profană și 
religioasă. După o clasificare a lui Petru Caraman, „la români [...] avem șase feluri 
de colindări de tipul profan, foarte distincte:  

I. Colindatul propriu-zis, al flăcăilor și oamenilor în vârstă, care are loc în noaptea 
dinspre Crăciun, deși pe alocurea și în zilele Crăciunului;  
II. Colindatul copiilor [...] (în ajunul Crăciunului); 
III. Plugușorul, colindat cu caracter agrar și legat exclusiv de Anul Nou; 
IV. Umblatul măștilor, care adesea se atașează la Plugușor, adesea la colinde, de 
obicei de Anul Nou [subl. n.]; 
V. Vasilca, datină în uz la țiganii din România, foarte răspândită în trecut, astăzi se 
pare cu totul stinsă; 
VI. Sorcova, cu care umblă copiii mici de la 3 la 9 ani, în dimineața de Anul Nou 
(Caraman 1983: 7–8). 

După Petru Caraman, ca și după alți autori, jocurile cu măști și teatrul 
haiducesc se ȋnscriu, de asemenea, printre formele datinei colindatului, alături de 
colinda copiilor sau a cetelor de feciori. 

Ȋn comuna Țibănești (Iași) se practică mai multe feluri de a colinda: se fac 
urări, versificate ori de tip formulă verbală simplă, se duc cunoscuților și mai ales 
rudelor daruri și ofrande simbolice, se cântă colinde, se umblă cu Plugușorul sau cu 
Plugul bisericii, se ia parte la alaiul Caprei de Anul Nou sau se ȋnsoțește acest alai 
pe drumul dintre case și sate. Colindele cântate sunt ȋn special religioase, de origine 
cultă, iar datina de a anunța astfel nașterea lui Hristos o ȋmplinesc mai ales copiii, 
care practică pe alocuri și descolindatul, ȋn caz că găsesc porțile legate la unele 
gospodării: „Li cam lua poarta. Li lua poarta ș-o duŝé ȋn altȋ parti”2. Ȋn urmă cu 
două-trei decenii ȋncă mai era practicat colindatul însoțit de cântecele numite colinde 
și de Anul Nou, ca și la Crăciun3 – informația a fost confirmată și de soția preotului 
dintr-un sat al comunei Țibănești, care ne-a mărturisit că ea a contribuit major la 
dispariția colindelor cântate de Anul Nou și că i-au trebuit ani buni ca să-i determine 
pe săteni să renunțe la obiceiul („neconform” cunoștințelor despre folclor ale unui 
intelectualul mediu) de a colinda ȋn ultima zi a anului.  

De la Crăciun la Bobotează, sacrul este mai intens decât ȋn orice altă perioadă 
a anului și totul este reluat în mod simbolic de la (un nou) ȋnceput. Crăciunul 
popular/țărănesc moștenește, se pare, o seamă de elemete din fondul cultural și 
religios anterior. Astfel, după Petru Caraman, de la Saturnaliile romane se menține 
până în zilele noastre apetitul pentru ospețe, veselie, excese și ștergerea diferențelor 
sociale. Străvechi sunt și practici precum: tăierea rituală a porcului, travestiurile și 
măștile, semănatul cu boabe de cereale, lovirea simbolică cu mlădițe înverzite – 
strenae/sorcova – pentru sănătate și fertilitate. De la Calendele lui ianuarie, păstrăm 
caracterul de omen a tot ce se întâmplă atunci, colindatul și urările reciproce, vrăjile 
și magia augurală, belșugul de pe masă, ca anticipare a bogăției din noul an, 
împărțirea de daruri (vezi Caraman 1983: 345 ș.a.). De la sărbătoarea zeului oriental 
Mithra (Dies Natalis Solis Invicti), ținută pe 25 decembrie, s-au preluat elemente ca: 
ardererea butucului în noaptea de Crăciun, roțile de foc (solare) rostogolite de pe 
dealuri, colacii în formă de cerc. De la antice sărbători ale morților, cum ar fi 

 
2 Inf. Constantin Segneanu, Tungujei, com. Țibănești. Iași. 
3 Inf. Gheorghe Tăbușcă, Tungujei, com. Țibănești. Iași. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pe scenă sau colindând prin sat? Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (I) 

37 

Compitalia și Larentalia, avem Moșii de Crăciun (cu „pomana din mână” dusă de 
gospodine pe la vecini de sufletele morților familiei), colindele înfipte pe morminte 
în Oltenia, tămâiatul morților (eventual și cu zăurit – strigatul Zorilor la ferestrele 
caselor cu mort recent, în Oltenia), pomana porcului, colacul și apa de pe mesele din 
Ajun în Bucovina, puse pentru sufletele morților casei, coliva, darurile primițiale din 
bucatele de Crăciun și credința generală că în nopțile dintre Crăciun și Bobotează se 
deschid mormintele.  

Crăciunul creștin (Nașterea Domnului) era o sărbătoare variabilă până în 
secolul al IV-lea (354), când a fost fixat pe data de 25 decembrie, la Roma – de aici, 
confuzia populară cu nașterea lui Mithra, care a alimentat asimilarea lui Hristos cu 
Sol Invictus4. După cum se știe, Crăciunul a fost considerat Anul Nou al bisericii 
creștine până în secolul al XII-lea, iar la francezi și la ruși, chiar până în secolul al 
XVI-lea – de aici, poate, colindatul de An Nou și de Crăciun ca datină unică, 
despărțită ulterior în două ramuri. Actualmente, datina specifică numai Crăciunului 
este colindul cu Steaua. Cu Steaua se umblă ȋn toate cele trei zile ale Crăciunului. 
Recuzita este o „veșcȋ di sȋtȋ ȋmbracatȋ cu hȋrtíi creponatȋ, Maĭca Domnulu’ cu Isus 
Cristos ca icọanȋ,-n fațȋ; di la sȋtȋ plĕacȋ șasȋ cŏarni, ȋmbracati ȋn hȋrtíi creponatȋ, 
ĭar”5. Specific numai Anului Nou este colindatul cu măști, preponderent zoomorfe, 
incluse în fragmente de coregrafie rituală și/sau de teatru popular.  

Pe 31 decembrie, după ce se termină spectacolul organizat ȋn centrul 
Țibăneștiului ca o ȋntrecere ȋntre trupele de măști din satele comunei, participanții 
pornesc prin sate, ducându-se la casele unde se știe că vor fi primiți, și astfel are loc 
adevăratul obicei al colindatului ȋn ajun de Anul Nou; unii dintre ei umblă ca să câștige 
cât să poată plăti „muzica” angajată, alții nu vin pentru bani, ci „de plăcere”, ca să mai 
cinstească cu gazda un pahar, cu urările cuvenite, ȋntreaga sărbătoare fiind marcată de 
magia augurală. Ȋn noaptea dintre ani, după ce termină copiii de umblat prin sate cu 
Plugușorul lor ȋnsoțit de clopoței, dobe mici și buhai, ȋncep gospodarii să colinde cu 
Plugul, acompaniindu-se prin bătăi cu un ciocan ȋntr-un fier de plug adevărat:  

La noĭ, dupặ ŝi tineretu din sat umblȋ cu Plugușoru, copii șȋ tineretu, maĭ umblȋ 
gospodari. Vini gospodari la gospodari șȋ spuni: «Băĭ cumătri, haĭ la cumătru!» Ș-apȋĭ 
ni luăm... Șȋ la noĭ nu merẑi cloputu; ĭeĭ un ŝer di plug șȋ c-un ŝĭocan șȋ ti duŝĭ. La 
urat, cȋn sȋ duŝi, ȋn loc di clopọt ié un ŝĭer di plug, sȋ ștíi cȋ-s gospodari.[...] Șȋ carĭ-o 
ȋnŝinẑéŭ maĭ tari cu ẑínu, ișăŭ diminĭațȋ – cȋn copkii vinéŭ cu samanatu, șȋ iĭ ișăŭ cu 
ŝeru ŝel di plug subsŭoarȋ șȋ sȋ duŝéŭ acasȋ (idem).    

În prefața la lucrarea lui Petru Caraman, Colindatul la români, slavi și la alte 
popoare. Studiu de folclor comparat, Ovidiu Bârlea arăta că din răspunsurile la 
Chesionarul linguistic lansat de B.P. Hasdeu reiese că Plugușorul, obicei arhaic, 
probabil preistoric, bazat pe magia imitativă, se practica în secolul al XIX-lea în 
Moldova, Dobrogea și Muntenia răsăriteană – zone de influență slavă – și că lipsea 
din Transilvania; aceeași este situația și în prezent. 

Cunoscuții, indiferent de vârsta lor, se seamănă cu grâu, grăunțe, orez sau 
zahăr și ȋși fac urări când se ȋntâlnesc, ȋn prima zi a noului an. „Sămănatu ȋi totuna 
cu Sorcova” (idem). Această primă ȋntâlnire a fiecăruia cu membrii comunității are 

 
4 Asimilarea se perpetuează și în fresca bisericească, de pildă la Mănăstirea Arbore (Suceava), sau 

la biserica Sf. Nicolae din Ribița (Hunedoara), unde este înfățișat Hristos-Soarele. 
5 Inf. Constantin Timofte, Tungujei, com. Țibănești, Iași. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

38 

valoare de omen, de aceea trebuie să se desfășoare sub semnul celei mai mari 
bunăvoințe reciproce. 

Cele mai așteptate sunt ȋnsă alaiurile cu măști de Anul Nou. „Ȋn aẑĭun, atunŝi, 
vini tăti nắțiilĭ-acolọ!” (idem). Ca și ȋn urmă cu decenii, și astăzi  

[...] teatrul folcloric [...] se consumă ȋntocmai unei colinde, repetându-se la 
gospodăriile celor vizați de ceată, pe măsura puterii de cuprindere dictată de timp 
(Adăscăliţei 2015: 20–21).  

Jocurile cu măști au avut continuitate ȋn zona cercetată de noi (aflată la limita 
dintre județele Iași și Vaslui), actualmente prezentându-se sub forma simbiozei ȋntre 
elementul țărănesc autentic și contrafacerile de tipul celor promovate de festivalul 
folcloric socialist „Cȋntarea României”. Am urmărit modul cum s-a desfășurat 
colindatul cu măști ȋn satul Țibănești, din comuna cu același nume, pe 31 decembrie 
2015. Prima parte a spectacolului dramatic a avut loc la amiază, ȋn centrul satului, ȋn 
fața autorităților administrative, pe o scenă amenajată ȋn vederea acestui eveniment; 
fiecare „formație” și-a prezentat o parte din repertoriu, iar la sfârșit participanților li 
s-au acordat diplome și premii. Asistența a fost numeroasă. După cum arăta Sabina 
Ispas, asemenea „spectacole folclorice”6, oricâtă bunăvoință ar denota, nu reprezintă 
ȋnsă o opțiune de durată:  

Nu se poate face conservare, păstrare și protejare a patrimoniului imaterial prin 
festival, spectacol, prelucrare sau exploatare turistică a valorilor culturale, nici prin 
cultivarea unor tendințe populist-tradiționaliste. El nu poate fi salvat decât ȋn formă 
genuină [subl.a.], ȋn cadrul natural ȋn care s-a creat și a funcționat (Ispas 2012: 230).  

 
Spectacol folcloric pe scenă, Țibănești (Iași). 31.12. 2015, fotografie A. Cambose 

 
După reprezentație, „interpreții” s-au adunat la cârciuma din sat, unde s-a 

intrat, cu glume, pahare pline și licențe ȋndătinate de comportament și de limbaj, ȋn 

 
6 „Nu vom aprecia caracterul festivist și spectacular pe care îl manifestă azi «jocul caprei». Politica 

de «secularizare a mentalităților» și folosire a unor secțiuni ale colindatului pentru montaje scenice în 
cadul festivalurilor și concursurilor folclorice, în ultima sută de ani, au dus la înstrăinarea membrilor 
comunităților folclorice și chiar a specialiștilor de sensurile fundamentale ale multor ritualuri și practici 
tradiționale, între care se află și colindatul” (Ispas, Brăiloiu 1998: 54).   

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pe scenă sau colindând prin sat? Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (I) 

39 

atmosfera de sărbătoare populară, nestingherită de prezența niciunei oficialități. De 
acolo s-a pornit apoi colindul propriu-zis pe la case. Ȋntre timp, aceia dintre 
participanții la alaiuri care aveau de interpretat bucățile cele mai solicitante i-au 
așteptat pe ceilalți membri ai cetelor stând mai mult afară, în fața localului, fără să 
consume alcool. 
  

 
Trei Urși (doi adulți și un copil) și un Ursar, ȋnainte de colind, la Țibănești (Iași).  

31 decembrie 2015, fotografie A. Cambose 

 
Desfășurarea datinei a prezentat diferențe de la o gospodărie la alta, reflectând 

relațiile sociale intracomunitare, ȋnsă nucleul jocului a fost același la toate casele. 
Deși organele culturii socialiste au mobilizat decenii la rând trupele de colindători 
din sate, punându-le să „susțină” așa-zise spectacole folclorice ori spectacole de tip 
concurs ȋn cadrul cărora li se regizau aparițiile, impunându-li-se să-și scurteze 
scenele dialogate, să-și ordoneze coregrafia etc., fondul anterior – ȋn care erau adânc 
ȋntipărite mișcările, cântecele, jocurile, cuvintele, gesturile, rolurile, și, subliminal, 
rosturile și freamătul specific alaiurilor cu măști, ca și acel tip de violență simbolică 
a ȋntregului comportament ritual prin care oamenii știau să ȋncheie un ciclu pentru a 
putea inaugura altul – nu s-a putut șterge din memoria colectivă. În calitate de 
cercetător, am avut parte de un adevărat spectacol înainte cu câteva luni de 
sărbătoarea propriu-zisă, spectacol (re)creat de ghidul nostru, localnicul Constantin 
Timofte, numai prin simpla descriere, cu lux de amănunte și cu citate ample, a 
modului cum se desfășura/ se desfășoară datina. Magia cuvântului a fost eficientă 
chiar și fără recuzită, fără restul participanților și fără muzică: tot jocul dramatic este 
prezent ȋn mintea celui care ni l-a evocat ȋntr-o zi de vară, retrăindu-l, ȋn anticiparea 
sărbătorilor din decembrie. Sătenii au o ȋndelungată „carieră” ȋn jocurile cu măști. 
Mulți au făcut parte zeci de ani din alaiul Caprei, schimbându-și rolurile odată cu 
vârsta. Constantin Timofte, care are ȋn prezent 88 de ani, a strâns o experiență 
fabuloasă ȋn această privință. De la Căldărar, ȋn copilărie, a ajuns Căpitan la Jieni: 

Ĭeŭ, cȋnd m-am bagat prima datȋ Caldarar, am luat țol di-acasȋ ș-am făcut cort 
ȋn drum. Șȋ luam ardei di ŝiĭ iuț, uscaț, șȋ făsém [foc] cu pái – ca căldărắrii! Luam 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

40 

ŝĭocanu șȋ, pi niști tigăi strȋcati, bătém: „A-i...ja-ja! A-i...ja-ja!” Cari ĭerau mai mari ȋm 
dădé foc; nu luam țoali buni di-acasȋ, cȋ mă băté mama: „Vă dă foc vouȋ, sȋnteț 
mititei!” (inf. Constantin Timofte, Tungujei, com. Țibănești, Iași). 

Ĭeŭ ȋs Căpitan, di fapt, di triĭzăŝĭ-patruzăŝĭ di ani di zȋli (idem).  

Haiducii/Jienii este o piesă dialogată de teatru popular cu text sudic (de 
remarcat faptul că și pronunția cu care se redau citatele este neaoș muntenească, 
dovadă directă a caracterului livresc al transmiterii acestui spectacol) care a pătruns 
ȋn Tungujei la inițiativa unui administrator de pe moșia boierului local Pascal Zadic, 
prin anii ’20 ai secolului trecut. Trei generații de localnici au ȋntruchipat lupta bantei 
lui Iancu Jianu, formată din doisprezece Haiduci, cu a Căpitanului (numit Nechifor, 
ȋn Tungujei, sau Bujor, ȋn Jigoreni), formată din Căpitan, Vânător, Roșior, Arnăut, 
Jȋdan, Sultalina și un Turc.   

Așa cum promisese, Constantin Timofte ne-a ȋnsoțit ȋn ziua de 31 decembrie 
2015, fiindu-ne ghid, ajutându-ne să ne integrăm ȋn desfășurarea datinii și atenuând 
impresia de „străini” pe care, ȋn absența unui membru foarte cunoscut al comunității, 
am fi produs-o. 

 Ȋn comuna Țibănești, alaiul de 
Anul Nou se numește, ca și spectacolul 
dramatic corespunzător, Capră, dar 
mascoida propriu-zisă uneori lipsește, iar 
alteori, deși prezentă, nu se află ȋn prim-
planul datinii. Cu toate acestea, numele a 
rămas, căci termenul Capra a desemnat, 
ȋn Evul Mediu târziu românesc, atât 
obiceiul „afurisit” de Biserica creștină, 
cât și mascoida de capră/țap, cea atât de 
asemănătoare cu ȋnchipuirile canonice ale 
Diavolului. Ȋncă mai există pe alocuri 
credința că aceia care umblă cu Capra 
sunt „spurcați” și nu au voie să intre ȋn 
biserică timp de 40 de zile după  ce  au  
participat la colind, iar unii preoți chiar 
nu îl primesc ȋn gospodăria lor pe cel 
mascat ȋn Capră (deși ȋi primesc pe restul 
membrilor trupei).  
 
Mascoidă de Capră, Ţibăneşti (Iaşi).  

30 decembrie 2015, fotografie A.Cambose 

 
Așadar, Capra este un nume general pentru jocurile cu măști zoomorfe de 

Anul Nou, ȋn Moldova el fiind relativ sinonim cu termenul alai. 
Autor al uneia dintre primele lucrări de specialitate privind manifestările 

dramatice folclorice, Vasile Adăscăliței sublinia, ȋn 1970, marea distanță existentă 
ȋntre privirea creatorului de folclor și cea a hermeneutului, distanță care determină 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pe scenă sau colindând prin sat? Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (I) 

41 

(și) mobilitatea conceptului de „teatru folcloric”7. Trasând câteva jaloane ale 
domeniului, el remarca faptul că latura ludică și cea educativă, care primează astăzi 
ȋn spectacolul popular prezentat ȋn cadrul datinilor de iarnă, au fost precedate de un 
magism cu elemente totemice; caracterul aproape exclusiv masculin (pentru rolurile 
feminine practicându-se majoritar travestiul) și caracterul de colind ȋntăresc ipoteza 
că jocurile cu măști și alaiurile de Anul Nou perpetuează practici propițiatoare 
arhaice. „Cele mai multe dintre piesele de teatru alai pot fi ȋntâlnite ȋntr-o dublă 
formă de existență: ca simple jocuri dramatice cu măști [zoomorfe] sau cu 
reprezentări umane” – cum a fost cazul la Țibănești, ȋn 31 decembrie 2015 – sau ȋn 
formă evoluată, ca spectacole cu dialog (ibidem: 36). Jocurile dramatice cu măști 
zoomorfe, cea mai veche dintre forme, ȋn care funcția magică inițială mai transpare 
ȋncă, reprezintă „nucleul rezistent” al obiceiului. Pașii de dans alternează cu bătăi cu 
piciorul ȋn pământ, sărituri (ale tuturor participanților la alai) și salturi ȋnalte (ale 
Ursarului) menite să declanșeze magic fecunditatea pământului. 

O bogată colecție de fotografii, ȋnregistrări audio și manuscrise, acumulată 
prin  strădaniile profesorului și etnologului Vasile Adăscăliței, se găsește la Vaslui8. 
În urma studierii timp de decenii a fenomenului, autorul citat propune următoarea 
taxonomie a jocurilor de iarnă: 

1) Alaiuri: 
– alaiuri concentrate ȋn jurul unor jocuri dramatice cu măști animale (printre 

care sunt menționate Capra și Ursul) 
– alaiuri concentrate ȋn jurul unor jocuri dramatice cu măști umane (printre care 

se numără și Moșnegii, Caldararii, Ursarii, Arnăuții, Harapii, Turcii, Jidanii etc.) 
– alaiuri provenite din evoluția unor datini și practici rituale (ȋntre acestea, 

Vălăretul).  
2) Piese de teatru de influență livrescă și urbană (printre care se numără 

Haiducii, Jienii, Bujor ș.a.) (ibidem: 32–35).  
Clasificarea propusă de Vasile Adăscăliței este operantă pe terenul cercetat de 

noi. Formația care colindă se numește local bantă. Contrar opiniei lui Vasile 
Adăscăliței – „Denumirea de bandă nu pleacă, așa cum   s-ar putea crede la prima 
vedere, de la asocierea haiducilor cu hoții organizați ȋn cete care sunt intitulate 
curent astfel, ci ea este dată de faptul că, aproape ȋntotdeauna, actorii se ȋnsoțesc de 

 
7 La sfârșitul secolului al XX-lea, pluralitatea de perspective etnologice și, implicit, hermeneutica 

diferită pe care o primesc investigațiile de teren se reflectă ȋn „criza de ȋncredere” despre care scria 
Robert Aunger, enunțând dihotomia „ethnographic description” vs „ethnological understanding” 
(Aunger 1995: 97): „A crisis of confidence has recently arisen in ethnography. As newer generations of 
anthropologists have revisited sites studied earlier by other ethnographers, disagreements about the 
interpretation of particular cultures have begun to occur. […] Different anthropologists could come to 
opposite conclusions about the same society” (ibidem: 97). Terenul folcloric trebuie „problematizat”, și 
nu „exploatat”: „Etnologia europeană ca etnologie națională are practica terenurilor scurte, cu reveniri, 
dar prezentul ȋl pune pe cercetător ȋn fața unei realități care cere reconsiderarea parametrilor de 
observație și sub aspectul temporalității. Presiuni asupra timpului de cercetare exercită și schimbarea 
raporturilor «autoritare» dintre cercetător și cercetat ȋn raporturi de comunicare «deliberativă»” (Zane 
2007: 72). 

8 „Din cele aproximativ 3500 de dosare, conform numerotării acestora, astăzi arhiva cuprinde 2861 
de dosare, păstrate ȋn fondul documentar Arhiva de Folclor «Vasile Adăscăliței», la Biblioteca 
Județeană «Nicolae Milescu Spătarul» din Vaslui”. O parte dintre benzile de magnetofon și dintre 
fotografii se află la Muzeul Etnografic al Moldovei (Iași) (Adăscăliței 2015: 9, 10). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

42 

o fanfară (numită popular bandă sau bantă)” (ibidem: 133) –, suntem de părere că 
etimologia populară (bandă de hoți – bantă de colindători) este și cea reală, ȋn cazul 
de față, ȋntrucât ni s-a relatat că banta era formată ȋn anii precedenți din: „Harap 
(care-l ȋntreba pe stăpânul casei dacă primește Capra, n.n.), Ofițări (care conducea 
jocul, indicând intrările și ieșirile celorlalți participanți, n.n.), Arnăutu-ntreg (care 
era comoraș, adică strângea banii primiți de la gospodarii de casă, n.n.), douȋ Jumătăț 
di arnăut, Căldărări, Moșneẑi,  Jȋdani, Doctọr, Urs, Ursar”9. Când gospodarul avea 
fete, mai ȋntâi se juca ȋn ogradă o sȋrbȋ cu ele, spre a cinsti casa, apoi se ȋncepea 
Capra propriu-zisă. Harapul, dat cu funingine pe față, avea buzdugan ȋn mână și 
două curele cu clopoței ȋncrucișate pe piept; prin costum și prin săriturile executate, 
el trimite cu gândul la imaginea călușarilor. „Căldărări” ȋmbrăcați cu fuste colorate 
„ca la șatrȋ” și cu ciocane ȋn mâini dansau țigănește (rolurile sunt și acum jucate de 
bărbați, Capra fiind o ceată exclusiv masculină). 

„Ȋn mod curent, capra este echivalentă cu turca ȋn Transilvania și considerată 
o corespondență moldovenească a acesteia și a brezaiei din Țara Românească, lucru 
– până la un punct – justificat” (Adăscăliței 2015: 42). Capra, formă elementară a 
teatrului popular, după o expresie a lui Gheorghe Vrabie, des ȋntâlnită ȋn Europa 
estică și ȋn Balcani, se poate juca fie „pe brânci”, aplecat (cel care o joacă se sprijină 
ȋntr-un baston, sau sunt doi participanți care „se ȋmbracă” ȋn Capră și manevrează 
masca), fie „ȋn picioare” (cum a fost cazul și la Țibănești). Mascoida și „corpul” 
Caprei sunt realizate ȋn așa fel ȋncât să se potrivească tipului de joc practicat de către 
cel/cei ce urmează să se deghizeze astfel.  

Mobilitatea fălcii de jos caracterizează măștile moldovenești. [...] Corpul 
caprei prezintă o construcție accentuat variabilă: de la capra de stuf, la capra de 
hârtie dreaptă sau ȋncrețită, multicoloră sau sură – de ziar –, tot mai des ȋntâlnită ȋn 
ultima vreme și tot mai pe larg; de la corpul din macat (covor, mai ales ȋn zona de 
sub munte), la corpul din pătură (ȋn zona Târgu-Neamțului și a Pașcanilor); de la 
corpul din blană de oaie (cel mai vechi – desigur, ȋntâlnit izolat ȋn județele Bacău, 
Botoșani, Suceava), la corpul din pânză albă (imaginat mai ales de tineretul 
școlar); de la cel alcătuit numai din batiste frumos cusute (la Toșorog, județul 
Neamț), la corpul ornat cu bucăți de ciupercă maronie (ȋn jurul Romanului) 
(Adăscăliţei 2015: 44).  

Sublinierile pe care le-am operat în citatul precedent au avut ȋn vedere 
dinamica socialistă a obiceiului și modul în care culegătorul a înțeles să o 
evidențieze; mai semnificativă decât acest „acordaj” ideologic al datinii este însă 
persistența măștii de Capră ȋn alaiurile de An Nou, în ciuda ingerințelor politice în 
fenomenul folcloric. 

Instrumentele folosite erau trei-patru dóbi, trișca, vioara și, mai nou, fanfara: 
„Dóbi poa’ sȋ ŝíĭi șȋ triĭ-patru, da’ una o joacȋ Ursaru. Ȋnainti, din fluir, cu trișca sȋ 
fluĭera. Pĭ-urmȋ o vinit cu viŏara, cu cobza, ș-acuma-ĭ fanfara. [...] Ĉivilizațȋĭa, 
pretențȋili – fanfara, la sărbători, fanfara!” (idem). Muzica se ȋmpăca (se tocmea) 
pentru unsprezece „cântări”: una ȋn seara de Sfântul Andrei, șase ȋn cele trei zile și 
trei nopți de Crăciun, două la Anul Nou, două la Bobotează. Ȋn Țibănești, trupa pe 
care am urmărit-o colindând a fost ȋnsoțită de șapte instrumentiști (șase suflători și 
un toboșar). Din bantă (Capră) mai făceau parte Jidanii, singurii care nu erau 

 
9 Inf. Constantin Timofte, Tungujei, com. Țibănești, Iași. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pe scenă sau colindând prin sat? Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (I) 

43 

mascați, ci doar costumați cu pelerine proaste, pălării, serviete și cârje; ei umblau să 
cumpere orice: „ȋmi daĭ la mini, cȋ ĭeŭ daŭ bani la tini, ĭeŭ plătesc bini” (idem).  
 Doctorul, alt personaj al bantei, este veterinar; el umblă cu geanta pe braț, 
cu un cortel și cu pălărie, cu cârjă ȋn mână; ȋn geantă are o seringă cu apă și ȋn mână 
un iepure sau o pasăre moartă, cărora le face „injăcțiĭ” și pe care ȋn final ȋi va învia, 
ca un doctor bun ce este.  
 

  
„Muzica” (fanfara) alaiului din Țibănești (Iași și un Urs). 31 decembrie 2015, fotografie A. Cambose 

 
Grupul cel mai numeros, care este ȋn același timp și un soi de gardă pentru 

restul participanților, ȋn caz că au loc ciocniri ȋntre trupele de colindători, ȋl 
reprezintă și astăzi Moșnegii; ei au „niști hadaraẑi di lemni ȋn mȋnȋ”, adică niște pari 
cu care, la nevoie, apără ceata; ȋn trecutul apropiat, după cum ȋși amintesc țăranii din 
sat, flăcăii mai mari, „libiraț” din armată, se făceau deseori Moșnegi doar spre a-i 
proteja pe cei mai mici sau mai slabi dintre membrii alaiului. Moșnegii execută 
dansuri și intervenții gestuale, mimând de multe ori violența, fără dialog. Când un 
Moșneag vorbește, el ȋși preface vocea, transformându-și-o ȋntr-un glas pițigăiat, ca 
de femeie, scopul fiind deghizarea totală a interpretului.  

 

 
Măști de Moșnegi în parcul secular al familiei boierești Carp, la Țibănești. 31 decembrie 2015, 

fotografie A. Cambose 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

44 

   
 

Măști de Moșnegi, Țibănești (Iași). 31 decembrie 2015, fotografii A. Cambose 

 
Costumul Moșnegilor este arhaizant, după cum o sugerează și numele: mască 

impresionantă, cojoc ȋntors pe dos, ițari, opinci, tălăngi legate cu lanțuri pe piept sau 
la spate – cei mai mari pot purta până la douăzeci de tălăngi, ȋn vreme ce băieții mici 
doar vreo patru; ȋn mână țin hadaragul sau un băț cu un craniu de berbec drept 
măciulie. Important este ca Moșnegii să aibă o statură cu mult mai impozantă decât 
cea a unui om obișnuit. Măștile le acoperă integral fața. Fie că sunt modern-ilariante, 
fie că trimit, tradițional, la chipul strămoșului mitic, ele nu pot lăsa asistența 
indiferentă. La Țibănești, Mosnegii reprezintă principalii creatori de atmosferă. Sunt 
numeroși, parcă ubicui, prezența lor masivă și greoaie umple spațiul vizual. Au o 
aparență atemporală, prin pieile de oaie suprapuse, cu blana ȋn afară, cu ciucuri și 
tălăngi; când umbli ȋn urma lor, pe drumul dintre case, ȋți creează senzația auditivă 
(și nu numai) că mergi după o turmă de oi. 

Dar nu toți Moșnegii poartă măști tradiționale. Contemporaneizarea și 
refuncționalizarea folclorului au asigurat supraviețuirea obiceiurilor aflate ȋntr-o 
permanentă dinamică; azi, printre Moșnegii din Țibănești ȋntâlnim unul cu chip de 
pisică sălbatică, o Mireasă cu rât de porc și colți, un preot KKK dotat cu o cădelniță 
din recuzita bisericească ortodoxă, o mască-replică ilariantă a lui Jack Sparrow, 
căpitanul Piraților din Caraibe (din filmul cu același titlu), care ține ȋn mână un 
(totuși, tradițional) purcel mort. Constatarea dinamicii colindatului cu măști ȋn 
Moldova consolidează convingerea că filonul folcloric este ȋncă viu și activ și că va 
rămâne astfel cel puțin ȋn anii următori: 

Folclorul este „cultură vie”, aflată ȋntr-o dinamică ascendentă, ȋn evoluție, 
ȋmbogățire, perfecționare a formelor de exprimare ȋn raport cu necesitățile grupului și 
ale individului (Ispas 2003: 17, 32). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pe scenă sau colindând prin sat? Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (I) 

45 

     
Măști de Anul Nou: Moșneag, Mireasă-porc și Jack Sparrow, la Țibănești. 

31 decembrie 2015, fotografii A. Cambose 

 
Moșnegii se ȋntâlneau, ȋn trecut, destul de rar printre măștile din Moldova, din 

moment ce Vasile Adăscăliței afirma ȋn 1970 că „dispunem de o singură variantă a 
acestui joc, din Popești, județul Iași” (Adăscăliței 2015: 96). Amploarea deosebită pe 
care o are ceata Moșnegilor ȋn Țibănești astăzi este, credem, un fenomen care merită 
o atenție sporită.  

 

   
Măști de Moșnegi cu hadarag și băț cu craniu de berbec, Țibănești (Iași). 

31.12.2015, fotografii A. Cambose 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

46 

 

Măști de Moșnegi și Bloj, la Țibănești (Iași). 31. 12. 2015, fotografii A. Cambose 

 
Constantin Brăiloiu atrăgea atenția asupra faptului că toate manifestările 

folclorice, ca „obiectivări” ale spiritului național, nu sunt decât reflexii, materializări 
ale fondului viu care le naște și ȋn care ele trăiesc. Cu această fundamentală 
precizare, distincția lui Densusianu ȋntre „ce se moștenește” și „ce se adaugă pe 
fiecare zi” se topește ȋn intiuția caracterului organic al folclorului; propriu-zis, 
folclorul „din trecut” nu mai există pe teren, la fel cum nu mai există omul de ieri, 
decât prefăcut ȋn cel de astăzi; chiar și civilizația materială tradițională 
supraviețuiește numai printr-un delicat echilibru, ȋntr-o perpetuă transformare. 
Terenul nostru de Anul Nou 2015 de la Țibănești datorează mult deschiderii și 
entuziasmului localnicilor, în special lui Constantin Timofte, ghid și hermeneut, 
„translator” al registrului festiv genuin local în termenii de înțelegere ai Străinului 
etnolog. Cu inteligența lui vie, țăranul știe să exprime într-un mod absolut riguros, 
adică ȋn același timp plastic, nuanțat și cu exactitate, ceea ce teoretizează cercetătorii 
– de pildă, dinamica trecut–prezent în fenomenul folcloric. Diagnosticul lui aparent 
contradictoriu dă măsura cea mai adecvată a realității:  

[Erau] ọamini cari credéu ȋn tŏati miŝili sărbători, ȋnainti. Noĭ acuma depășȋm 
niști treburi, nu țȋnim cont.[...] Credința s-o perdut foarti mult. Ș-o perdut foarti mulț 
din credințȋ. Cu reẑimurili carĭ-o fost... Dar ȋn momentu di fațȋ, lumea ȋncȋ maĭ ari 
credințȋ10.  

(urmare în nr. 1/2020) 

 

 

 
10 Inf. Constantin Timofte, Tungujei, com. Țibănești, Iași. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Pe scenă sau colindând prin sat? Măștile de Anul Nou, la Țibănești (Iași), 2015 (I) 

47 

 
Mască de Moșneag și inf. Constantin Timofte, Țibănești (Iași).  

31 decembrie 2015, fotografie A. Cambose 

Surse 

Segneanu Costache (79, n. 1940, șofer pens., 7 cl., sat Tungujei, com. Țibănești, Iași). 
Timofte N. Constantin, (88, n. 1931, agr., 8 cl., sat Tungujei, com. Țibănești, jud. Iași). 

Bibliografie 

Adăscăliței 1970: Vasile Adăscăliței, Jocul ursului, de Anul Nou, ȋn Moldova, in „Analele 
Științifice ale Universității «Alexandru Ioan Cuza» din Iași”, XVI, p. 21–32.  

Adăscăliței 2003: Vasile Adăscăliței, Un străvechi joc dramatic cu mască zoomorfă: Capra, 
ȋn „Anuarul Muzeului Etnografic al Moldovei”, III, p. 75–80.  

Adăscăliței 2015: Vasile Adăscăliței, Teatrul popular de Anul Nou ȋn Moldova, ediție 
ȋngrijită de Lucian-Valeriu Lefter, Iași, Editura PIM. 

Aunger 1995: Robert Aunger, On Ethnography: Storytelling or Science?, in “Current 
Anthropology”, vol. 36, no. 1, Special Issue, Ethnographic Authority and Cultural 
Explanation, Feb., p. 97–130.   

Brăiloiu, Ispas 1998: Constantin Brăiloiu, Sabina Ispas, Sub aripa cerului, antologie de 
Sabina Ispas, Mihaela Șerbănescu, Otilia Pop-Miculi, București, Editura 
Enciclopedică.  

Caraman 1983: Petru Caraman, Colindatul la români, slavi și la alte popoare. Studiu de 
folclor comparat, ediție îngrijită de Silvia Ciubotaru, prefață de Ovidiu Bârlea, 
București, Editura Minerva. 

Ispas 2003: Sabina Ispas, Cultură orală și informație transculturală, București, Editura 
Academiei Române. 

Ispas 2012: Sabina Ispas, Rosturi și moravuri de odinioară, București, Editura Etnologică. 
Lévi-Strauss, Éribon 2001: Claude Lévi-Strauss, Didier Éribon, De près et de loin, Paris, 

Poches Odile Jacob. 
Pascu 1910: G. Pascu, O ȋncercare de mistificare istorică sau cartea d-lui R. Rosetti 

Pământul, sătenii și stăpânii, București, Noua Tipografie Brozer & Parzer. 
Zane 2007: Rodica Zane, Etnologie la timpul prezent, București, Editura Universității din București. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Astrid CAMBOSE 

48 

Performing on Stage or Wandering Through the Village?  
New Yearʼs Eve Masque Carrolling in Țibănești (Iași), December 2015 (I) 

This paper deals with the question of how and how much of the Romanian folk 
traditions related to New Yearʼs Eve celebration have been transmitted from the last century 
to the present days in some Moldavian villages from the Eastern part of the country. It brings 
into discussion the specific alterations induced by communist cultural politics during the 
second half of the twentieth century, among which the most relevant for the ethnographic 
field seems to be the establishment of official festivals such as Cântarea României, 
comprising bits and pieces of popular rituals, reshaped by the former political regime 
according to its ideological criteria. In order to evaluate the present situation, in 2015 I 
conducted a field research in Țibănești and the surrounding villages in Iași county.     

There are two basic approaches in ethnographic research: studying the literature 
previously written on a particular topic, and backing it with specific fieldwork. This paper 
reflects the sequential use of both methods, which enables the results of one approach to 
respond in a better understanding of the other.  

Masque carolling and offering symbolic, as well as proper gifts on New Yearʼs Eve – 
a custom most germane to traditional life in small communities – represent the main focus of 
the first part of my paper. Romanian ethnology has identified five traditional ways of 
carolling, of which masque carolling seems to be the most ancient. Romanian term colinda 
means both the custom of wandering through the village on festive occasions such as Easter, 
Christmas Eve, New Yearʼs Eve or individual celebrations, in order to offer gifts and 
propitious wishes, and the songs sung on Christmas Eve by children or/and adults who go 
from one house to another bringing the good news of Nativity or awakening various 
mythological elements in the memory of the community. On the one hand, the continuity of 
such practices is guaranteed by the long-term mechanisms of tradition. On the other hand, 
communist authorities have interfered by trying to recreate the folklore and the popular 
culture according to their ideological criteria. Thus, a new series of (official) celebration 
emerged, aimed at replacing the old, untamed, and seemingly “irrational” popular ones. 
Official festivals turned peasants into stage performers. Could those peasants have regained 
their ancient heritage by now, after decades of ideological forced compliance?   

Applying this conceptual framework, I expected to find on the ethnographic field the 
results of merging the two sets of practices. Indeed, the celebration of New Yearʼs Eve 
started in 2015 at Țibănești as an official contest among peasant companies delivering a 
stage performance. Then, once the winners had been declared and rewarded by the local 
authorities, the “performers” got off the stage and gathered at the local pub, which proved to 
be a real centre of community festive life. The atmosphere changed into that of an authentic 
popular feast, with people carousing and getting ready for the next part of the celebration, 
which was masque carolling through the village. The masque troupe is locally called Capra 
(The Goat). It is an assembly of dancers and instrument players who perform folk dances and 
drama, with the aim of symbolically putting an end to the ancient year and starting over a 
new one, which is meant to be perfect in every aspect of community and individual life. The 
troupes go from one house to another, wearing the Capra (Goat) mascoide, along with some 
heavy, furry masques such as the ones called Moșnegii (Old Men), ritual attires such as 
Ursarul (the Bear Master), grotesque ones, such as Țiganca (The Gipsy Woman, always 
performed by a man) or frightening ones, such as Lupul (the Wolf) and Moartea (Death).  

This paper contains the first part of the description of the present ritual New Yearʼs 
Eve masque carolling in Țibănești (Iași county) and some hypotheses on the dynamics of the 
phenomenon. The topic will be continued in a future article, where the second part of the 
description and the conclusions will be delivered. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 14:22:11 UTC)
BDD-A30775 © 2019 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

